
 
 
 
 

 
 
 

              
 
 
 
 

Seminar- Vorträge Teil 1  
über die koptisch-orthodoxe Liturgie 

 
Seminarvorträge in der Zeit vom 29.3.-31.3.1985 

im koptisch-orthodoxen St. Antonius Kloster- Kröffelbach 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

II 

 

 
 

Titel   Seminar- Vorträge Teil 1 über die koptisch-orthodoxe 
Liturgie, Seminarvorträge in der Zeit vom 29.3.-31.3.1985, 
im koptisch-orthodoxen St. Antonius Kloster- Kröffelbach 

 
Autor Johannes Madey 
 
Hinweis Die vorliegende Publikation ist urheberrechtlich geschützt 

(Copyright). Alle Rechte liegen, soweit nicht ausdrücklich 
anders gekennzeichnet, bei: 

  
Herausgeber  Koptisch-orthodoxes St.Antonius Kloster 
   35647 Waldsolms-Kröffelbach / Deutschland 
   Tel.: 0049 - 6085 – 2317  Fax: 0049 - 6085 – 2666 
   http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/liturgie/  
 
Druckerei  St. Mina Kloster, Mariut, Ägypten 
   http://stmina.info/ und http://www.stmina-monastery.org/  
   Email: stminapress@gmail.com  
   Tel.: 002 012-2215-2856  & 002 03-459-6452 
 
Auflage  3. Auflage, Januar 2010 
   4. Auflage Juni 2015 
© / Copyright 2018  Koptisch-orthodoxes St.Antonius Kloster Kröffelbach 
ISBN   3-927464-13-9 
 
Quellenhinweis: 
1.  „Alttestamentliche Texte sind zitiert nach der deutschen Übersetzung der Septuaginta: 

Septuaginta Deutsch, das griechische Alte Testament in deutscher Übersetzung, hg. von 
Wolfgang Kraus und Martin Karrer © 2009 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart. Mit 
freundlicher Genehmigung der Deutschen Bibelgesellschaft. 

2. Neutestamentliche Texte sind zitiert nach der Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift © 
1980 Katholische Bibelanstalt Stuttgart. Mit freundlicher Genehmigung der katholischen 
Bibelanstalt Stuttgart“. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

III 

 
 

Seine Heiligkeit Papst Tawadros II. 
Der 118. Papst von Alexandrien und Patriarch des Stuhls vom heiligen Markus 

 

Abba Tawadroc pimah ;cnaf 
Papa ;nte Rako] ouoh Pipatriar,/c ;n]metrefhiwis 

;mMarkoc Pi;apoctoloc pimah ri÷/ 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

IV 

 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 V 

Inhaltsverzeichnis 
1. Die Eucharistische Liturgie in der koptisch-orthodoxen 
Kirche .................................................................................................. 1 

1.1 Der Ort der Feier 2 
1.2 Liturgische und aliturgische Tage 2 
1.3 Die Zeit für die Eucharistiefeier 3 
1.4 Nächtliche Eucharistie 3 
1.5 Die Häufigkeit der Zelebration 3 
1.6 Altar – Geräte – Kleidung 6 
1.7 Das eucharistische Fasten 6 
1.8 Die zum Empfang notwendigen Dispositionen 8 
1.9 Die Frage der Konzelebration 9 
1.10 Die gebräuchlichen Anaphoren 9 
1.11 Die Materie der Eucharistie 11 
1.12 Der Wein 13 
1.13 Die Bereitung des Altars 13 
1.14 Die liturgischen Gewänder 15 
1.15 Quellen und Literatur 16 

2. Aufbau und Struktur der koptisch-orthodoxen 
Eucharistiefeier ................................................................................... 18 

2.1 Der Kirchenraum 18 
2.2 Die Liturgie der Stunden 19 
2.3 Die Feier der heiligen eucharistischen Liturgie 21 

2.3.1 Bereitung des Altars und der Opfergaben 21 
2.3.2 Liturgie der Katechumenen oder Liturgie des Wortes 24 
2.3.3 Liturgie der Gläubigen oder Eucharistiefeier 27 

2.3.3.1 Anaphora 28 
2.3.3.2 Post-Anaphora 31 

2.4 Quellen und Literatur 35 

3. Die geistlich-religiöse Bedeutung der Eucharistiefeier für das 
Leben der Gläubigen........................................................................... 36 

3.1 Die pädagogische Funktion der Liturgie 39 
3.2 Die Liturgie als Ort der Heiligung 43 
3.3 Der Aspekt: brüderliche Liebe der Liturgie 47 
3.4 Quellen und Literatur 51 

4. Die Entfaltung der alexandrinischen Liturgie in der Kirche 
Äthiopiens ........................................................................................... 52 

4.1 Anmerkungen zur geschichtlichen Entwicklung 54 
4.1.1 Die allgemeine Ordnung 54 
4.1.2 Die Anaphora 56 

4.2 Aufbau und Struktur der göttlichen Liturgie 61 
4.2.1 Die allgemeine Ordnung 62 

4.2.1.1 Die vorbereitenden Riten und Gebete 62 
4.2.1.2 Die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes 64 
4.2.1.3 Die unmittelbare Vorbereitung auf die Eucharistiefeier 65 

4.2.2 Die Anaphora 66 
4.3 Abschluss 69 
4.4 Aufbau der koptisch-orthodoxen und der äthiopischen Liturgie 70 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 VI

4.5 Quellen und Literatur: 73 

5. Meine Natur hast du in dir gesegnet ............................................... 74 
5.1 Einige allgemeine Bemerkungen zur Gestalt der Eucharistiefeier 74 
5.2 Zur Anaphora (Eucharistisches Hochgebet) 76 

5.2.1 Der Begriff 76 
5.2.2 Zur Klassifikation der Anaphora-Typen 77 
5.2.3 Zur (Pseudo)-Epigraphie ostkirchlicher Anaphoren 78 
5.2.4 Zur Methode der Erforschung von Anaphoren 78 

5.3 Die Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche 79 
5.3.1 Koptisch-orthodoxe Anaphoren und Fragmente 79 
5.3.2 Die äthiopischen Anaphoren 79 

5.4 Die drei Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche 80 
5.4.1 Die Markus-(Kyrillus-)Anaphora 80 
5.4.2 Die Basiliusanaphora 80 
5.4.3 Die Gregoriusanaphora 81 

5.5 Zur Theologie der Eucharistiefeier der koptisch-orthodoxen Kirche 82 
5.5.1 Das Trishagion des Wortgottesdienstes 82 
5.5.2 Das Sanctus in den Anaphoren 84 
5.5.3 Zur Theologie des Post Sanctus 85 

5.6 Zusammenfassung 88 

6. Philologisches zum Anaphorabegriff ............................................. 89 
7. Schenouda III., Papst und koptischer Patriarch von 
Alexandria und ganz Afrika ............................................................... 96 

7.1 Die ökumenische Öffnung der koptisch-orthodoxen Kirche 97 
7.2 Die 1. Wiener Konsultation 1971 98 
7.3 Die Begegnung zwischen Papst Paul VI. und Schenouda III. 100 
7.4 Kardinal Franz König bei Schenouda III. 101 
7.5 Weitere ökumenische Initiativen 103 
7.6 Verbannung und Heimkehr 105 
7.7 Literatur 107 

8. DKB/ Digital Koptisch-orthodoxe Bibliothek der Website vom St.Antonius- Kloster in Kröffelbach ........ 108 
 

 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 1 

1. Die Eucharistische Liturgie in der koptisch-orthodoxen Kirche 
 

Von Prof. Dr. Johannes Madey 
 

Seminarvorträge in der Zeit vom 29.3.-31.3.1985 
im koptisch-orthodoxen Zentrum- St. Antonius Kloster- Kröffelbach 

 
Die kanonischen und liturgischen Regeln für die Feier der Eucharistie 

in der koptisch-orthodoxen Kirche 
 
In einem knappen Satz, den wir in der Kirchengeschichte des Eusebius von 
Cesaria zitiert finden, sagt der heilige Dionysios, der 14. Patriarch von 
Alexandrien, was die Eucharistie für die Kirche bedeutet: „Sie (die Eucharistie) 
ist der Mittelpunkt der christlichen Frömmigkeit, denn sie ist die Teilhabe am 
Leibe und Blute Jesu Christi.“ 
 
In der Tat ist die Eucharistie immer und überall, im Osten wie im Westen, ein 
sehr bedeutendes Element im christlichen Leben; das gilt sowohl für die Kirche 
als Gemeinschaft wie auch für den einzelnen Christen. Die Feier der Eucharistie 
stand und steht im Mittelpunkt aller liturgischen Feiern: Sie ist der Höhepunkt 
des Kults, der Anbetung, die die Kirche unablässig der göttlichen Majestät 
darbringt. Durch dieses Opfer finden die Menschen Gnade vor Gott und 
erlangen die Verzeihung ihrer Sünden, und in dieser Versöhnung finden sie den 
Frieden wieder. Hier finden sie die Kraft und das Licht, um ihretwegen auf dem 
Pfad, der zur Vollkommenheit führt, fortzuschreiten, den Mut für den Kampf 
gegen die Widersacher des Heils, die Stärke, die Schwierigkeiten und Leiden 
mit Ausdauer und Beständigkeit zu ertragen, die sie wegen der Treue zu 
Christus auf sich nehmen. In der Eucharistiefeier fühlt sich der Christ auch 
stärker eins mit seinen Brüdern im Glauben, den Gliedern einer einzigen 
Familie, die untereinander durch das Band brüderlicher Liebe verbunden sind, 
die an demselben Tisch Anteil haben, indem sie dasselbe Brot brechen und aus 
demselben Kelch trinken. 
 
Dies ist in aller Kürze, was die Kopten und Äthiopier, die mit ersteren die 
alexandrinische Überlieferung teilen, in der Eucharistie sehen. Die reichen 
Quellen der koptisch-orthodoxen Kirche, sowohl in koptischer als auch in 
arabischer Sprache, ebenso wie die moderne theologische Literatur werden uns 
behilflich sein, das Gesagte näher zu verdeutlichen. 
 
Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, die kanonischen und 
liturgischen Regeln für die Eucharistiefeier nach einzelnen Gesichtspunkten 
darzustellen. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 2 

1.1 Der Ort der Feier 
 
In der Regel soll die Eucharistie in einer konsekrierten Kirche stattfinden. Nur 
aus schwerwiegenden Gründen, z. B. im Falle einer Verfolgung oder heute, da 
sich viele Christen wegen der Situation im Nahen Osten veranlasst sehen, in 
Ländern Europas, Amerikas oder in Australien sich niederzulassen, kann 
vorübergehend die Eucharistie an anderen Orten gefeiert werden. Abu l-Barakat 
erwähnt im 17. Kapitel seines Werkes „Misbah al-Zulma“ (Die Lampe der 
Finsternis) den Fall der Verfolgung, während welcher es den Christen nicht 
möglich ist, sich in der Kirche zu versammeln. Der Bischof, sagt er, wird dann 
die Eucharistie in seinem Haus feiern; falls es dort einen konsekrierten 
Kirchenraum gibt, wird er selbstverständlich die Eucharistie in diesem feiern. 
Diese Aussage entspricht dem 68. der so genannten 71 apostolischen Kanones. 
Auf jeden Fall muss ein Raum gefunden werden, der für das so erhabene 
Geschehen angemessen und würdig ist. Voraussetzung für die Feier der 
Eucharistie ist das Vorhandensein der konsekrierten Tafel, auf der die heiligen 
Gefäße ihren Platz finden. Diese entspricht dem syrischen tablitõ, dem 
byzantinischen Antimension bzw. dem lateinischen Altarstein. Die heilige Tafel, 
im Wesen ein Tragaltar, (altare portabile), ist aus kostbarem Holz und wird wie 
der Altar selbst mit Myron (Chrisam) konsekriert. Das Holz verweist auf das 
Opfer auf Golgatha, das das eine Opfer ist; dieses hat uns Heil gebracht. Die 
konsekrierte Tafel ist aber auch Zeichen der Einheit mit dem Bischof; denn die 
in Gemeinschaft mit dem Bischof gefeierte Eucharistie ist die eine Eucharistie 
der Kirche. Sollte es sich als notwendig erweisen, dass sie in ein und derselben 
Kirche an einem Tage mehrmals gefeiert werden muss, dann darf dies nur durch 
einen anderen Zelebranten auf einem anderen Altar und auf einer anderen 
heiligen Tafel geschehen. Diesen Brauch bezeugt im 14. Jahrhundert der 
koptisch-orthodoxe Autor Zacharias ibn as-Sabba´ in seinem Werk „Al-
Ğauharã an-nafisãh“ (Praetiosa Margarita). 
 

1.2 Liturgische und aliturgische Tage 
 
Mit Ausnahme einiger Tage der heiligen Woche sind alle Tage des Jahres 
liturgische Tage, das heißt solche, an denen die Eucharistie gefeiert werden 
kann. Aliturgische Tage sind zunächst die ersten drei Tage der heiligen Woche. 
Ibn as-Sabba´ begründet das mit der Tatsache, dass an diesen Tagen das 
Osterlamm, das Vorbild des Lammes Gottes, im Alten Bund ausgesondert 
wurde. Keine Eucharistiefeier findet auch am Karfreitag, da Christus 
hingeschlachtet wurde, statt. In diesem Zusammenhang ist zu erwähnen, dass 
die Eucharistiefeier am Großen Donnerstag und am Großen Samstag in 
Verbindung mit den Offizien dieser Tage gefeiert wird; außerdem findet an 
diesen Tagen nur eine einzige Eucharistiefeier in einer Kirche statt, an der alle 
Priester, die zu dieser Kirche gehören, teilnehmen. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 3 

1.3 Die Zeit für die Eucharistiefeier 
 
Für gewöhnlich feiert man die Eucharistie morgens zwischen Sonnenaufgang 
und Mittag. Der 70. Patriarch von Alexandrien, Gabriel ibn Turaik, verbietet in 
seinem 15. Kanon ausdrücklich, die Feier der Eucharistie etwa bis zum Ende des 
Tages aufzuschieben wegen einer Hochzeit. An Fasttagen jedoch, besonders 
während der Großen Fastenzeit, kann die Eucharistie später als üblich gefeiert 
werden, weil das Fasten danach unterbrochen werden darf. Nach der Disziplin 
der koptisch-orthodoxen Kirche bricht der Kommunionempfang das Fasten. 
Daher sollte die Kommunion nicht vor der Zeit empfangen werden, zu der das 
Fasten endet. Diese Regel wird auch heute noch beachtet. Falls aber auf einen 
normalen Fasttag, Mittwoch oder Freitag, ein Fest fällt, dann sollten, wie die 
Didaskalia sagt, die Eucharistiefeier und das Gebet zur gewohnten Zeit 
stattfinden, man sollte aber das Fasten bis zur neunten Stunde fortsetzen. 
 

1.4 Nächtliche Eucharistie 
 
Dreimal im Jahr feiert die koptisch-orthodoxe Kirche nach der Tradition die 
Eucharistie während der Nacht, und zwar an drei der großen Herrenfeste: 
Weihnachtsfest, Taufe Christi und Osterfest. Dafür bietet uns die Literatur 
zahlreiche Zeugnisse. Heutzutage kann sie auch zu bestimmten anderen 
Anlässen in der Nacht gefeiert werden, z. B. am Fest des Kirchenpatrons oder 
bei einer Wallfahrt. In den letzteren Fällen wird die Feier jedoch nach 
Mitternacht stattfinden. Ibn as-Sabba´ sagt, dass die Liturgie bei Sonnenaufgang 
stattfindet, bei Barakãt aber lesen wir, dass sie „zu Beginn der zweiten 
Nachthälfte ist“. In der heutigen Praxis sieht es so aus, dass man mit dem 
Gottesdienst in den späten Stunden des Tages beginnt, so dass man gegen zwei 
Uhr morgens die Feier beenden kann. 
 

1.5 Die Häufigkeit der Zelebration 
 
Es ist bereits erwähnt worden, dass die Eucharistie täglich gefeiert werden kann 
mit Ausnahme einiger Tage der großen und heiligen Woche. Die tägliche 
Eucharistiefeier war in Ägypten bekannt, und sie ist auch in manchen Klöstern 
und – vor allem in der Großen Fastenzeit vor Ostern – in einigen Kirchen üblich. 
„Ein Bischof“, sagt der 14. athanasianische Kanon, „der aufhört, den Quddaš 
(die Eucharistie) täglich zu feiern, ausgenommen im Krankheitsfall, der wird mit 
Herzenskummer sterben.“ Und Sawiros ibn al-Muqaffa, ein koptisch-orthodoxer 
Bischof des zehnten Jahrhunderts, bezeugt in seinem Buch „Kitãb al-Idãh ad 
Durr at-Tamĩn“: „Da der Qurban, den wir an allen Tagen darbringen, uns die 
Vergebung der Sünden schenkt...“ Petrus von Malĩğ verteidigt die koptisch-
orthodoxe Praxis gegen melkitische Kritik an der täglichen Eucharistiefeier. 
Auch das Manuskript eines unbekannten koptischen Autors, das sich in der 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 4 

vatikanischen Sammlung arabischer Manuskripte befindet, spricht über die 
tägliche Eucharistiefeier und den täglichen Empfang der heiligen Kommunion.  
Abŭ-Sãlih spricht noch im 13. Jahrhundert von einigen Kirchen, in denen täglich 
zelebriert worden ist, z. B. in as-Ašmŭnain und Ousim. Im Dair al-Moharraq 
feiert täglich einer der Mönchspriester die Eucharistie. Man beginnt mit der 
Vorbereitung um 3 Uhr nachts; der Gottesdienst selbst endet um 8 Uhr morgens. 
Wenn Fasten vorgeschrieben ist, feiert man die Liturgie später. 
 
Heute feiert man im allgemeinen in den koptischen Kirchen die göttliche 
Liturgie an allen Sonntagen, an den sieben großen und sieben kleinen Festen des 
Herrn, an den fünf Hauptfesten der Mutter Gottes, an allen Tagen der Großen 
Fastenzeit sowie an jedem Mittwoch und Freitag, den wöchentlichen Fasttagen 
zu Ehren Mariens und Christi. Da im heutigen islamisch geprägten Ägypten der 
Freitag der arbeitsfreie Tag ist, wird die Eucharistiefeier am Freitag besonders 
herausgestellt. Die Beamten und die Studierenden werden besonders eingeladen, 
an diesem Tage an der Liturgie teilzunehmen. Wenn ihnen auch am Sonntag bis 
10 Uhr morgens gestattet ist, dem Dienst bzw. dem Unterricht fernzubleiben, so 
ist es dennoch nicht leicht, von dieser Möglichkeit Gebrauch zu machen. 
 
An dieser Stelle dürfte es angebracht sein, einen Blick in die Geschichte zu 
werfen. Es ist eine allgemein bekannte Tatsache, dass im Altertum die Christen 
am Sonntag, dem ersten Wochentag („Als wir am ersten Wochentag versammelt 
waren, um das Brot zu brechen, redete Paulus mit ihnen, denn er wollte am 
folgenden Tag abreisen, und er dehnte seine Rede bis Mitternacht aus.“) [Apg 
20, 7] und („Jeder soll immer am ersten Tag der Woche etwas zurücklegen und 
so zusammensparen, was er kann. Dann sind keine Sammlungen mehr nötig, 
wenn ich komme.“) [1. Kor 16, 2], dem Tag des Herrn, κυριακη („Am Tag des 
Herrn wurde ich vom Geist ergriffen und hörte hinter mir eine Stimme, laut wie 
eine Posaune.“ [Offb 1, 10]), ihre liturgischen Zusammenkünfte hatten, da dies 
der Tag der Auferstehung und auch der Tag des Pfingstereignisses ist. Am Ende 
des zweiten Jahrhunderts war dieser Brauch allgemein geworden. Für Ägypten 
besitzen wir aus dem dritten Jahrhundert das Zeugnis des Klemens von 
Alexandrien, des Origenes und des heiligen Petrus von Alexandrien, der im 
Jahre 306 schreibt: „Wir machen aus dem Sonntag einen Tag der Fröhlichkeit.“ 
 
Eine gewisse Zeitlang fuhren die ersten Christen fort, neben ihrer Sonntagsfeier 
auch an den Sabbatzusammenkünften der Juden teilzunehmen. Doch schon zu 
Beginn des zweiten Jahrhunderts hatte diese Gewohnheit in Kleinasien 
aufgehört. In manchen Gegenden aber gab es weiterhin noch lange die 
Koexistenz von Sabbat und Sonntag. Es scheint sogar, dass in manchen 
Gegenden der zunächst aufgegebene Sabbat später wieder zu Ehren kam. Die 
Apostolischen Konstitutionen bezeugen gegen Ende des vierten Jahrhunderts 
diesen Brauch für Syrien; nachdem sie darauf hingewiesen haben, dass man sich 
täglich in der Kirche zum Gebet versammeln solle, fügen sie hinzu: „Aber vor 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 5 

allem am Tage des Sabbat und des Sonntag versammelt euch mit um so mehr 
Eifer.“ Ende des fünften Jahrhunderts bezeugt ein anderes Dokument syrischen 
Ursprungs, das Testamentum Domini, denselben Brauch. Im vierten und fünften 
Jahrhundert finden wir dieselbe Gewohnheit in Ägypten. Mehrere Texte der 
koptisch-orthodoxen Literatur, die sich auch auf jene Zeit beziehen, zeigen uns, 
dass der Samstag neben dem Sonntag in mehrfacher Hinsicht einen besonderen 
Platz einnahm, vor allem, weil er ein Tag war, an dem die eucharistische 
Synaxis stattfand. Es war in Ägypten, aber auch in anderen Gegenden zur 
Gewohnheit geworden, jetzt die Eucharistie zweimal wöchentlich zu feiern, und 
zwar am Samstag und am Sonntag.  
 
Die Mönche des Pachomius und sogar die Anachoreten folgten der Gewohnheit 
ihrer örtlichen Kirche; da es keine Priester unter ihnen gab, nahmen sie an der 
Eucharistiefeier der benachbarten Kirche eines Dorfes oder einer Gemeinschaft 
teil; es kam aber auch vor, dass ein Priester ihnen die Eucharistie brachte oder 
mit ihnen regelmäßig die heiligen Mysterien feierte. Man kann sich fragen, ob 
diese Wertschätzung des Samstags das Überleben oder die Wiederaufnahme des 
alten Brauches der ersten Christen darstellt. Wie lange sich dieser Brauch in 
Ägypten hält, können uns die Zeugnisse verraten, die aus der Zeit nach dem 
fünften Jahrhundert stammen. Auf jeden Fall sprechen die koptisch-orthodoxen 
Autoren vom zehnten Jahrhundert an nicht mehr vom Samstag als einem 
besonderen Tag für die eucharistische Synaxis. Zwar spricht Aş-Şafi bin al-Assãl 
(13. Jahrhundert) im 14. und 19. Kapitel seines Nomokanon darüber, aber nur, 
um die alten Quellen wiederzugeben. Man findet auch in der heutigen 
koptischen Kirche noch Spuren der früheren besonderen Verehrung des 
Samstags neben der des Sonntags. So gibt es kein Fasten im strengen Sinn mit 
Ausnahme des Großen Samstags, keine Bußakte wie Metanie oder Prostation 
usw. Seit den apostolischen Zeiten ersetzte der christliche Brauch die Praxis der 
synagogalen Zusammenkünfte durch die eucharistische Synaxis des Neuen 
Bundes.  
 
Dies ist der christliche Kultakt par excellence und infolgedessen das, was den 
Sonntag kennzeichnet: die Feier der Eucharistie. Schon die Didaché vom Ende 
des ersten Jahrhunderts schreibt vor: „Am Herrentage aber, wenn ihr euch 
versammelt, brecht das Brot und sagt Dank.“ Der heilige Justin, der Märtyrer, 
bezeugt denselben Brauch, und ebenso tut es Plinius in seinem Brief. Die 
Didaskalie 1 bezeugt die sonntägliche Kommunion und damit auch die Liturgie: 
„Am Herrentag legt alles zur Seite und versammelt euch in der Kirche. Denn 
welche Antwort wird Gott jenem geben, der nicht kommt, das Wort des Heils zu 
hören und sich mit der göttlichen Nahrung zu sättigen, die für die Ewigkeit ist?“ 
Die Apostolischen Konstitutionen wiederholen dieselbe Ermahnung und 
erwähnen in aller Form das eucharistische Opfer. 

                                                 
1 (c. 13) 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 6 

Schließlich ist noch anzumerken, dass sich die Periodizität des Sonntags durch 
die Nachahmung des Sabbats erklären lässt. Die christliche Feier des Samstags 
stellt sich im Orient viel weniger als ein unabhängiges Fest, etwa zu Ehren der 
Schöpfung und ihrer Fortsetzung durch die Vorsehung, dar, als eine 
Vorwegnahme, ein Vorspiel des Sonntags. Die beiden Tage bilden eine Einheit, 
aber der zweite hat einen besonderen Grad an Würde, weil er der Tag der 
Auferstehung und der Herabkunft des Heiligen Geistes ist, den der Herr seinen 
Aposteln verheißen hatte. 
 

1.6 Altar – Geräte – Kleidung 
 
Wir haben bereits erwähnt, dass die Kommunion das Fasten bricht. Dies gilt 
nicht nur für die beteiligten Personen, sondern auch für alle Dinge, die mit der 
Eucharistie in Berührung gekommen sind. Wie erwähnt, darf ein Altar, auf dem 
bereits eine Eucharistie dargebracht worden ist, am selben Tage nicht für eine 
weitere Eucharistie verwendet werden. Dasselbe gilt auch für die heiligen 
Gefäße, für die liturgische Gewandung und für die übrigen Geräte. Papst Leo I. 
(440 bis 461) empfahl dem alexandrinischen Papst und Patriarchen Dioskorus, 
an Festtagen die Eucharistie mehrmals feiern zu lassen da nicht alle Gläubigen 
an einer und derselben Liturgie teilnehmen könnten. Dieser Brief lässt den 
Schluss zu, dass bereits damals die Praxis bestand, an einem Tag auf einem 
Altar eine einzige Liturgie zu feiern.  
 
In der Tat exkommunizierte Patriarch Michael IV. (1092 bis 1102) einen 
Bischof, weil dieser sich nicht an diese Regel gehalten hatte. Diese Praxis stützt 
sich auf den 52. Kanon der Kirchenlehrer, wo es heißt: „Die Opfergaben, 
„Qurãbĩn“, werden nicht zweimal am selben Tag auf demselben Altar 
dargebracht; keines der Altargeräte, das schon einmal für die Feier des 
eucharistischen Opfers verwendet worden ist, kann ein zweites Mal am selben 
Tag dazu dienen.“ Der schon erwähnte Petrus von Malĩğ kritisiert die 
Gewohnheit der Franken (Lateiner), zwei oder drei Messen auf demselben Altar 
am gleichen Tag zu feiern. Der 1965 verstorbene Bischof Abba Lukas fordert, 
dass zwischen zwei Eucharistiefeiern auf demselben Altar mindestens neun 
Stunden vergehen müssten; denn Christus ist zur neunten Stunde gestorben. Im 
übrigen bezeugt im Abendland einen ähnlichen Brauch der Kanon 10 des 578 in 
Auxerre stattgefundenen Konzils. 
 

1.7 Das eucharistische Fasten 
 
Eine der notwendigen Dispositionen für die Feier der eucharistischen Liturgie 
wie für den Empfang der heiligen Kommunion ist das Fasten. Über die 
Geschichte der eucharistische Nüchternheit hat Heinzgerd Brakmann 1971 in 
der Löwener Zeitschrift „Le Muséon“ geschrieben.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 7 

Das eucharistische Fasten besteht in der vollständigen Enthaltung von jeglicher 
Speise und Flüssigkeit während neun Stunden, die der Eucharistiefeier bzw. der 
Kommunion vorausgehen, ferner in der ehelichen Enthaltsamkeit und einer 
bestimmten körperlichen Reinheit. Auf die Bedeutung und Verpflichtung des 
eucharistischen Fastens machen Autoren wie ibn al-Assal, Sawiros ibn al-
Moqaffa und Michael von Damietta aufmerksam; letzterer zitiert dabei den 29. 
Kanon des Hippolyt. Sogar das Ausspülen des Mundes vor dem Empfang der 
heiligen Kommunion ist nach koptisch-orthodoxer Tradition nicht zulässig. 
Petrus von Malĩğ tadelt deswegen die „fränkischen“ (lateinischen) Priester. 
 
Bezüglich der Dauer des eucharistischen Fastens sind die koptisch-orthodoxen 
Autoren nicht einig. Sawiros nennt zwölf Stunden, aber er verkürzt es auf neun 
Stunden, wenn der vorausgehende Tag ein Freitag gewesen ist; das Euchologion 
von 1902 spricht von neun Stunden, ebenso die Autoren Salib Surial und A. 
Manqarios; bei M. Dawud sind es acht Stunden. 
 
Die eheliche Enthaltsamkeit ist eine besondere Form des Fastens. Wie Origenes 
(† 254) sagt, wurde sie vor dem Kommunionsempfang an drei, fünf oder sieben 
Tagen gefordert. Ein weiterer Zeuge dafür ist Dionysios von Alexandrien († 
264), und in einer koptisch-orthodoxen Predigt, die Theophilus von Alexandrien 
(† 412) zugeschrieben wird, heißt es: „Ein jeder halte sein Bett rein am Sonntag, 
am Samstag und an allen Festtagen.“ Manche Autoren sehen diese Gewohnheit 
als verpflichtend und nicht bloß als einen Rat an wegen der Strafen, die gegen 
jene verhängt worden sind, die sich nicht danach richteten.  
 
Sawiros ibn al-Moqaffa sagt, es sei besser, an den drei Tagen, die dem Empfang 
der heiligen Kommunion vorausgehen, keinen ehelichen Umgang zu pflegen 
oder wenigstens in der Nacht vor dem Kommunionempfang, am Tag der 
heiligen Kommunion und in der darauf folgenden Nacht, aber im vierten Kapitel 
sagt er im Gegensatz dazu (Kap. 8), dass man sich am Tage des 
Kommunionempfangs von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang enthalten solle. 
In dem von A. Abdalla herausgegebenen Manuskript (Vat. ar. 123), das einen 
Traktat über die Eucharistie enthält, wird eheliche Enthaltsamkeit in den 
Nächten, die dem Empfang der Eucharistie vorausgehen und folgen, 
vorgeschrieben. Manqarios spricht zwar von der Enthaltsamkeit, gibt aber keine 
Zeit an. 
 
Ebenso gibt es Vorschriften bezüglich der Zelebration der Eucharistie und des 
Empfangs der heiligen Kommunion, falls ein nächtlicher Samenerguss 
stattgefunden hat. Eine Frau, die ihre Regel hat, ist nach den alten Regeln nicht 
zur Eucharistie zuzulassen. Nach der Didascalia, die ibn al-Assãl übernimmt, ist 
ein Priester oder ein Diakon, der einer Frau während der Menstruation gestattet, 
die Kirche zu betreten oder ihr die Kommunion reicht, abgesetzt.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 8 

Auch die Kanones des Kyrillus ibn Laqlaq († 1243) verbieten einer Frau das 
Betreten der Kirche während ihrer monatlichen Blutung. Nach der Geburt eines 
Kindes enthält sich eine Frau vom Empfang der Eucharistie an vierzig Tagen, 
falls sie einen Knaben und an achtzig Tagen, falls sie ein Mädchen geboren hat. 
Manqarios erwähnt diese Regel in seinem Werk im dritten Band. Falls ein 
Mädchen geboren wurde, wird auch die Hebamme zwanzig Tage lang nicht 
kommunizieren. 
 

1.8 Die zum Empfang notwendigen Dispositionen 
 
Um während der Feier der eucharistischen Liturgie zu kommunizieren, muss 
man wenigstens von der Lesung des Evangeliums an anwesend sein. Falls es 
sich um einen Mönch handelt, muss er schon während des Gebets, das den 
Lesungen vorausgeht und „Absolution des Sohnes“ genannt wird, an seinem 
Platz sein. 
 
Sawiros, Traktat über die Eucharistie und Kyrillus III. ibn Laqlaq (1242) 
bezeugen diese Regelung. Der letztgenannte verbietet es, jemanden die 
Kommunion zu reichen, der die den Lesungen vorausgehende Absolution nicht 
empfangen hat; ebenso verbietet er es, das Evangelium ein zweites Mal für jene 
zu lesen, die es während der Liturgie nicht gehört haben. Doch später ist Abu l-
Barakãt milder. Er sagt, dass man für jemanden, der sich wegen eines weiten 
Weges verspätet hat oder aus einem anderen wichtigen Grund, am Ende der 
eucharistischen Liturgie das Evangelium lesen und ihm die Kommunion reichen 
solle, vor allem an den größeren Herrenfesten (Sayidiya). Wenn er aber erst zur 
Zeit der Austeilung der Kommunion kommt, dann soll man ihm die Kommunion 
nicht geben. Ein Priester, der nicht die ganze Liturgie über anwesend ist, darf 
sich nicht an der Brechung beteiligen oder auch nur den konsekrierten Leib 
Christi berühren. Diese Vorschrift geht auf Patriarch Christodulos (Abd al-
Masih) im elften Jahrhundert zurück. 
 
Vor dem Empfang der heiligen Kommunion muss die Buße verrichtet sein, die 
der Beichtvater auferlegt hat. Nach dem Empfang der heiligen Kommunion darf 
nichts den Mund verlassen, nicht einmal Speichel. Während 24 Stunden, bei 
häufigerem Kommunionempfang neun Stunden, ist es auch nicht gestattet, den 
Finger in den Mund zu führen. Der erwähnte Traktat über die Eucharistie 
verbietet nach der Kommunion jeden übertriebenen Genuss von Speise oder 
Trank, der zum Erbrechen führen könnte; sogar das Rasieren, Haar- oder 
Fingernagelschneiden, Baden, Waschen der Füße oder das Sichentkleiden wird 
untersagt. In früheren Zeiten aß man am Tage des Kommunionempfangs Brot, 
Bohnen und Lupinen, um sich von den Sabäern zu unterscheiden; aber dieser 
Brauch ist seit langem ausgestorben. Da der Tag der heiligen Kommunion ein 
Tag des Sieges über Satan ist, ein Tag der Freude, verrichtet man an ihm keine 
Bußakte, keine Metanien oder Prostrationen. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 9 

1.9 Die Frage der Konzelebration 
 
Wenn man unter Konzelebration das versteht, was der byzantinische und der 
römische Ritus meinen, nämlich, dass mehrere Priester gemeinsam die 
Eucharistiefeier zelebrieren und gemeinsam auch die Gaben konsekrieren, dann 
müssen wir sagen, dass es diese Art der Konzelebration in den Kirchen der 
alexandrinischen Überlieferung heute nicht gibt. Es ist immer nur ein Zelebrant, 
ein einziger Priester oder Bischof, der die wesentlichen Teile der eucharistischen 
Liturgie vollzieht; in der Anaphora spricht er die Worte der Einsetzung und der 
Epiklesis. Andere können sich ihm anschließen: Sie vollziehen bestimmte 
Handlungen und können auch einige Gebete singen, aber sie tun dies als 
assistierende Priester oder Bischöfe. Der Assistent wird „Sarik“ genannt, 
dagegen der eigentliche Zelebrant „Hadim“. Abu-l Barakãt bezeichnet den 
Zelebranten dagegen „Muqqadiš“ und den Assistenten „Hadim“. 
 
Es gibt koptische sahidische Texte aus der Zeit vor dem zehnten Jahrhundert, 
die eine Ermahnung des Diakons enthalten, in welcher dieser die assistierenden 
Priester vor den Einsetzungsworten auffordert, die Hände auszustrecken: „Er 
nahm das Brot ...“ Coquin fragt, ob wir es hier mit einer sakramentalen 
Konzelebration zu tun haben. In den heutigen liturgischen Texten gibt es diese 
diakonale Aufforderung nicht mehr, und wir wissen auch nicht, wann diese Art 
der Konzelebration außer Übung gekommen ist. 
 

1.10 Die gebräuchlichen Anaphoren 
 
Das Euchologion der koptisch-orthodoxen Kirche enthält drei Anaphoren. Sie 
sind nach dem heiligen Basilius von Kaisareia († 379), dem heiligen Gregor von 
Nazianz († 399) und dem heiligen Evangelisten Markus in der Bearbeitung des 
heiligen Kyrillus von Alexandrien bezeichnet. Die letzte nennt man daher auch 
die Kyrillus-Anaphora. In früheren Zeiten hatte die koptisch-orthodoxe Kirche 
noch andere Anaphoren, aber Patriarch Gabriel II inb-Turaik (1131 – 1145) 
ordnete an, dass künftig nur noch diese drei Anaphoren verwendet werden 
sollen. Im Großen Euchologion des Weißen Klosters aus dem 10./11. 
Jahrhundert gibt es noch 13 Anaphoren, von denen wir aber heute nur noch die 
Anaphora des heiligen Matthäus ganz kennen. Die Anaphora des heiligen 
Basilius ist die Anaphora, die am häufigsten verwendet wird, die Anaphora des 
heiligen Gregorius wird an sieben Hauptfesten (Weihnachten, Epiphanie, 
Palmsonntag, Ostern und anderen großen Christusfeste) verwendet, die 
Anaphora des heiligen Kyrillus schließlich gebraucht man während des Monats 
Kiyahk (10. Dezember bis 8. Januar) und während der Großen Fastenzeit. 
 
Wir können also sagen, dass die Basilius-Anaphora die allgemeine Anaphora 
der koptisch-orthodoxen Kirche ist. An manchen Tagen, vor allem an Sonntagen 
und Festen, werden einige Teile der Anaphora durch entsprechende Texte aus 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 10 

der selten gefeierten Gregorius-Anaphora ersetzt. Dies ist keine besondere 
Vorschrift; die Gebete der Basilius-Anaphora sind nämlich an den Vater 
gerichtet, die de Gregorius-Anaphora dagegen an den Sohn. 
 
Was die Kyrillus-Anaphora als ganze betrifft, wird sie heutzutage fast gar nicht 
mehr verwendet, und zwar wegen ihrer Länge und auch wegen ihrer wenig 
bekannten Melodien. Salib Surial und O. H. E. Burmester erwähnen, dass jüngst 
Versuche unternommen worden sind, diese Anaphora wieder zum Leben zu 
erwecken. 
 
Die liturgische Sprache ist das bohairische Koptisch, das Arabische und die 
jeweilige Landessprache. Wie fast alle liturgischen Bücher, ist auch das 
Euchologion heutzutage in drei Spalten gedruckt; auf der einen Seite steht der 
koptische Text und der Text der jeweiligen Sprache, auf der anderen, parallel 
dazu, der arabische Text. Im koptischen Teil sind einige Stücke, vor allem 
Responsorien und diakonale Ermahnungen, griechisch erhalten. Griechisch war 
ja die ursprüngliche liturgische Sprache in Alexandrien. Aber schon sehr früh 
wurde das Koptische in der Liturgie in den nicht-hellenistischen Gegenden 
verwendet. Im zehnten Jahrhundert, nachdem die Araber ihre Herrschaft in 
Ägypten gefestigt hatten, übernahm die Sprache der Eroberer den ersten Platz. 
Sie fand unter Patriarch Gabriel II. ibn Turaik offiziell Eingang in die Liturgie 
der Kirche. Dieser Patriarch ließ die Texte ins Arabische übersetzen. Das 
Koptische ist weiterhin die offizielle liturgische Sprache, während das Arabische 
eine zugelassene Sprache ist. Patriarch Kyrillus III. ibn Laqlaq (1235 – 1243) 
sagt ausdrücklich, dass der Gebrauch des Arabischen lediglich zugelassen ist. 
Noch im 14. Jahrhundert teilt Barakãt mit, dass „bis zum heutigen Tage“ die 
Mönche des Klosters vom heiligen Makarius die Auslegung des Evangeliums 
nicht in arabischer Sprache geboten haben. 
 
Heute ist es Brauch, einige Teile stets in koptischer Sprache zu singen, da die 
Melodien nicht arabisch übernommen werden können. Die Lesungen aus der 
Heiligen Schrift werden zuerst koptisch und dann arabisch und in der jeweiligen 
Landessprache vorgetragen. Für alle übrigen Gebete ist es dem Zelebranten 
überlassen, die Sprache selbst zu wählen. Was den Vortrag der liturgischen 
Texte angeht so werden einige Teile der Liturgie gesungen, andere lauter oder 
leiser gesprochen. Die letztgenannten nennen die Rubriken (liturgischen Regeln) 
„sirran“, d. h. still. Der anonyme Traktat über die Eucharistie sagt: „Der Vorrang 
(der Gebete) geschehe mit großer Langsamkeit, mit Furcht, Zittern, Reue und 
Flehen im Bewusstsein, dass dies in der Gegenwart Gottes geschieht.“ Von hier 
aus wird verständlich, warum es in der koptisch-orthodoxen Liturgie keine Eile 
gibt, wenn die heiligen Mysterien gefeiert werden. Gott ist gegenwärtig, und der 
Himmel hat sich mit dem Irdischen vereint. 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 11 

1.11 Die Materie der Eucharistie 
 
Die Eucharistie wird unter den Elementen von Brot und Wein dargebracht. Alle 
bekannten Autoren widmen sich der Beschreibung der liturgischen Regeln, die 
das Brot und den Wein, die für die eucharistische Liturgie Verwendung finden, 
betreffen. Man nennt sie „Qarabin“ (Opfergaben). 
Das Brot: Man nennt es unter seinen allgemeinen Artbezeichnung „Hubz“, 
nicht unter dem besonderen Namen, der es als das Brot des eucharistischen 
Opfers kennzeichnet: „al-Hamal“, das Lamm (in Anlehnung an „Am Tag darauf 
sah er Jesus auf sich zukommen und sagte: Seht das Lamm Gottes, das die 
Sünde der Welt hinwegnimmt“ (Joh 1, 29). „... sondern mit dem kostbaren Blut 
Christi, des Lammes ohne Fehl und Makel“ (1.Petr 1, 19). „Sie riefen mit lauter 
Stimme: Würdig ist das Lamm, das geschlachtet wurde, Macht zu empfangen, 
Reichtum und Weisheit, Kraft und Ehre, Herrlichkeit und Lob“ (Offb 5, 12). und 
„Alle Bewohner der Erde fallen nieder vor ihm: alle, deren Name nicht seit der 
Erschaffung der Welt eingetragen ist ins Lebensbuch des Lammes, das 
geschlachtet wurde“ (Offb 13, 8). Im Euchologion, das Klaudios Labib 1902 
herausgegeben hat, wird es „Lamm oder Brot der Opferung“ genannt. 
 
Es muss aus reinem Weizenmehl ohne Zufügung von Salz, Öl oder anderen 
Ingredienzen hergestellt sein. Es muss gesäuert sein, auf eine bestimmte Weise 
und am selben Tage, an dem die eucharistische Liturgie stattfindet, gebacken 
sein. Für seine Herstellung ist allein Weizenmehl gestattet. Alle anderen 
Getreide- und Mehlsorten sind ausgeschlossen. Man verwendet für die 
Eucharistie in der Hauptsache das Mehl, das aus den Ernteerstlingsfrüchten 
gewonnen wird; dieses schenken die Gläubigen der Kirche. Das ist ein sehr alter 
Brauch, den schon die frühen Kanones bezeugen, z. B. der 63. arabische Kanon 
des Athanasius, Kanon 2 der 55 Kanones der Apostel. Ibn al-Assãl zitiert 
letzteren in seinem Nomokanon. Wenn dies nicht möglich ist, gebraucht man 
das Mehl, das von der Kirche gekauft worden ist oder das Gläubige geschenkt 
haben. Näheres darüber sagt der 99. Kanon des Basilius aus, den derselbe Autor 
anführt. Das zur Herstellung der eucharistischen Opferbrote verwendete Mehl 
muss von der allerbesten Qualität sein. Es ist schon erwähnt worden, dass das 
Hinzufügen von Salz und anderen Ingredienzen nicht gestattet ist. Nur dem 
Bort, das als Eulogion zur Austeilung nach der Liturgie bestimmt ist, darf Salz 
zugefügt werden. Unter dem schon erwähnten Patriarchen Christodulos gab es 
im 11. Jahrhundert einen Streit zwischen den Kopten und den Syrern wegen der 
Hinzufügung von Öl zum Teig für das eucharistische Brot durch letztere. Der 
Patriarch wies einen syrischen Notabeln aus der Kirche, weil dieser den Brauch 
seiner Kirche unterstützte. In einem Manuskript „Kitãb al-Burhan“ behandelt 
Abũ-Šaker ibn Butros ar-Raheb diese Frage sehr ausführlich. Er weist darin 
sechs Argumente der Syrer zugunsten des Gebrauchs von Öl und drei für die 
Verwendung von Salz zurück. Moderne Autoren wie Salama und Manqarios 
wiederholen dieselben Argumente. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 12 

Das eucharistische Brot muss gesäuert sein, aber nicht in zu starkem Maße, 
damit es nicht während des Backvorgangs berste. Wie das Osterlamm wird es 
im Feuer gebacken. Es gibt eine Reihe von Bestimmungen bezüglich des Ortes 
und der Zeit des Backens sowie der Personen, die mit seiner Herstellung betraut 
sind. Zwar gestattet Patriarch Christodulos, dass das Brot in den Häusern 
gebacken und dann zur Kirche gebracht werde, aber diese Erlaubnis wurde 
gegeben, wie uns Patriarch Sawiros ibn al-Moqaffa berichtet, um die 
Kirchenausgaben zu verringern. In der Regel wird das Brot für die 
eucharistische Feier in einem Ofen gebacken, der mit der Kirche verbunden ist. 
Man nennt den Ort, an dem er sich befindet, „Bethlehem“. Falls eine Kirche 
kein „Bethlehem“ hat, darf das Brot entweder im Hause des Priesters oder des 
Sakristans (Qayyim) gebacken werden. Letzterer sollte jedoch unverheiratet sein 
und ein reines Leben führen. Frauen und Ungläubigen ist es nicht gestattet, 
diesen Dienst zu verrichten. Bevor der Qayyim seinen Dienst beginnt, muss er 
sich vergewissern, dass alle zu diesem Dienst verwendeten Utensilien sauber 
sind. Während der Zubereitung des Teigs singt er Psalmen. Während des 
Backvorgangs muss der Priester sich nicht in der Nähe des Ofens aufhalten; 
diese Aufgabe wird meistens den Hypodiakonen übertragen. 
 
Wir haben bereits erwähnt, dass das Brot an dem Tag gebacken sein muss, an 
dem die Eucharistie gefeiert wird. Brot vom Vortag darf nicht verwendet 
werden. Manqarios sagt, die Eucharistie müsse spätestens drei Stunden nach 
dem Backen gefeiert werden; Surial gestattet in Ausnahmefällen eine längere 
Zeit. 
 
Das eucharistische Brot hat eine runde Form; sein Durchmesser beträgt 10 bis 
13 cm und seine Dicke ist 2 bis 3 cm. Es ist mit einem runden Siegel versehen, 
das die Hälfte oder sogar zwei Drittel der Oberfläche einnimmt. Am Rand 
stehen die griechischen Worte des Trisagions: Agios o Theos, Agios Ischiros, 
Agios Athanatos. Das Siegel enthält 13 Vierecke; jedes hat ein Kreuz in 
diagonalen Linien; das in der Mitte liegende ist größer und enthält vier Kreuze. 
Man bezeichnet das Mittelstück „Despotikon“ (Anbãdiqõn). Das Siegel 
symbolisiert auf diese Weise Christus, der von den zwölf Aposteln umgeben ist. 
Die zwölf kleineren Teile werden „Perlen“ genannt. Um das Despotikon herum 
befinden sich fünf Vertiefungen, drei rechts und zwei links. Sie stellen die fünf 
Wunden Christi am Kreuz dar. Nach Surial symbolisieren sie die drei Nägel, die 
Dornenkrone und die Lanze. 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 13 

1.12 Der Wein 
 
Er wird „Abarka“ genannt. Dieses Wort geht auf das griechische άπαρχη 
(Erstlingsopfer, Erstlingsfrucht) zurück. Nach den frühen kirchenrechtlichen 
Bestimmungen wird der eucharistische Wein aus den Erstlingsfrüchten eines 
jeden Jahres hergestellt. Nur reine Trauben dürfen für seine Gewinnung 
verwendet werden. Der Saft darf nicht gebrannt werden oder sonst mit Feuer in 
Berührung kommen. Man darf ihm auch keine weiteren Flüssigkeiten zufügen. 
Nur bei der Vorbereitung des eucharistischen Opfers darf Wasser beigefügt 
werden. 
 
Zur Herstellung des eucharistischen Weins können frische oder getrocknete 
Trauben verwendet werden. Letztere werden bis zum Beginn der Fermentierung 
in Wasser gelegt. Anschließend wird der Wein aus dem Saft, der sich gebildet 
hat, gewonnen. So Manqarios im zweiten Band seines Werkes. Diese Praxis der 
Messweingewinnung ist auch in Indien bekannt. Nach Michael von Malĭğ ist 
dies aber nur im Notfall erlaubt. 
 

1.13 Die Bereitung des Altars 
 
Vor Beginn des liturgischen Dienstes wird der Altar mit Altartüchern bedeckt. 
Barakãt sagt: „Der Priester und der Diakon bedecken den Altar gemeinsam.“ 
Nach Kapitel 63 der „Praetiosa Margarita“ von ibn Sabba bedeckt der Priester 
den Altar erst, nachdem er seine liturgischen Gewänder angelegt und das erste 
Vorbereitungsgebet gesprochen hat. Aber im allgemeinen ist der Altar stets 
bedeckt. Sollte dies wirklich nicht der Fall sein, wird er ihn, wie das 
Euchologion von 1902 sagt, vor dem Gebet der Vorbereitung oder sogar 
während des Stundengebets bedecken, das der Eucharistiefeier vorausgeht. 
Unter den Altartüchern befindet sich die heilige Tafel. Auf dieser, in der Mitte 
des Altars, steht der Thron des Kelches. Ein kleines Tuch befindet sich in 
diesem, auf welches man den Kelch stellt, und mit einem zweiten kleinen Tuch 
bedeckt man den Thron. Vor dem Thron des Kelches befindet sich auf dem 
Altar ein verschnürtes Paket, das die Altargeräte enthält: diese sind der Kelch, 
der Diskos (Patene), der Kommunionlöffel, der Asteriskos (den man auf den 
Diskos stellt), die beiden kleinen Velen, das große Velum (Abrosfarin), das 
dunkelfarbige Velum, das Evangelium in seinem Behälter, das Handkreuz usw. 
 
Das Euchologion oder „Messbuch“ befindet sich auf der linken Seite des Altars 
auf einem kleinen Kissen aus Seide oder Samt. Auf der rechten Seite des Altars 
steht das Gefäß mit Weihrauch. Die zwei oder vier Kerzenleuchter befinden sich 
entweder auf dem Altar oder rechts und links von diesem. Die Kerzen sind 
angezündet. Ebenso sind die Lichter der beiden Kandelaber auf den beiden 
Seiten der Tür der Ikonostase angezündet, die ins Heiligtum hineinführt.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 14 

Außer der Lampe des Ostens (Qandil al-Sarq), die stets, bei Tag und bei Nacht, 
brennt, zündet man die für die Feier der Eucharistie bestimmten Lampen, vor 
allem die der Ikonostase, an. Ibn Sabba` schreibt: „Alle Lampen (qanadil) der 
Kirche müssen während des Gebets und der eucharistischen Liturgie (Quddaš) 
erhellt werden; wenn diese beendet sind, wird man sie löschen mit Ausnahme 
der Lampe des Ostens und der des Heiligtums (Askina); diese werden weder bei 
Tag noch bei Nacht gelöscht.“ Ähnlich drücken sich auch Assãl und Barakãt 
aus. Auf einem kleinen Tisch im Heiligtum befinden sich noch weitere Kerzen, 
die zu bestimmten Zeiten während der Liturgiefeier verwendet werden. 
 
An der nördlichen Seite des Heiligtums, links vom Altar, befinden sich auf 
einem kleinen Tisch eine Handschale, ein Krug mit Wasser und ein Handtuch 
für die Handwaschung des Priesters. 
 
Der Diakon bereitet auch die Kohle für das Rauchfass vor, das im Heiligtum 
selbst aufgehängt wird. 
 
Bevor der Priester die liturgischen Gewänder anlegt, muss er sich vergewissern, 
dass die Opfergaben (Qarabin) bereitstehen und sich in einem guten Zustand 
befinden. Ibn Sabba` mahnt den Priester, diese Vorsichtsmaßnahme zu treffen; 
sollte er dies nicht tun, müsse er zur Buße in seinen liturgischen Gewändern in 
der Kirche bis zum folgenden Tag bleiben und fasten. Manqarios ist in dieser 
Hinsicht milder: Der Priester müsse fastend in seinen liturgischen Gewändern in 
der Kirche bleiben, bis neue, einwandfreie Opfergaben fertig sind. Ihm ist die 
Regelung von Sabba` jedoch durchaus bekannt. 
 
Der Korb, der die Opferbrote enthält (al-Hamal = das Lamm), und der Wein 
werden entweder außerhalb oder innerhalb des Heiligtums bereitgehalten. 
Patriarch Gabriel V. wünscht, dass der Priester das Brot (al-Hamal), das er als 
erstes ausgewählt hat, an der linken Seite des Altares niederlege. In gleicher 
Weise drückt sich auch Barakãt aus, während Sabba` vom Altar der Prothesis 
(haykal al-Taqdima al-Sagir) spricht, auf dem das Lamm niederliegt. 
Wahrscheinlich war der Altar der Prothesis nichts anderes als ein einfacher 
Tisch, wie man ihn noch heute im Heiligtum vorfindet, und nicht ein Brauch, 
der aus der Übung gekommen ist, wie manche Autoren meinen.  
Die Brote liegen in dem dafür vorgesehenen Korb auf einem Tuch und werden 
mit einem anderen bedeckt. Das Gefäß, das den Wein enthält, wird oft auf eine 
kleine Stütze außerhalb der Ikonostase gestellt, die sich an der nördlichen Seite 
befindet. 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 15 

1.14 Die liturgischen Gewänder 
 
Der zelebrierende Priester und alle anderen, die an der Feier der Liturgie 
teilnehmen; die assistierenden Priester, die Diakone und die sonstigen 
Altardiener, bekleiden sich mit den liturgischen Gewändern in dem dafür 
bestimmten Raum. Sie beginnen mit der Ankleidung während des Gesangs des 
„Lahn al-Baraka“ oder während des Stundengebets. 
 
Die Gewänder müssen angelegt werden, bevor das Heiligtum betreten wird. Vor 
der Ankleidung waschen der Priester und alle übrigen Personen, die in das 
Heiligtum eintreten werden, ihre Füße. Das von Labĩb herausgegebene 
Euchologion spricht vom Waschen der Hände und Füße. 
 
Feiert ein Bischof die Eucharistie, beginnt er mit der Ankleidung nach dem 
Offertoriumsgebet (al-Taqdima), unmittelbar vor dem Absolutionsgebet. 
 
Vor dem Anlegen der Tunika (tunya), die der Albe entspricht, segnet der 
Priester bei Abwesenheit des Bischofs dieses Gewand mit drei Kreuzen und dem 
entsprechenden Gebet. Wenn die Diakone ihre Tuniken präsentieren, verfährt er 
in derselben Weise. Danach küssen die Diakone die Hand des Priesters und 
legen das Gewand an. 
 
Wenn mehrere Priester anwesend sind, wird der zelebrierende Priester die 
Tunika seinem Mitbruder zum Segen darreichen mit dem Wort: „Segne.“ Dieser 
wird ihm zur Antwort geben: „Segne selbst.“ Dann verfährt er so, wie bereits 
erwähnt worden ist. Wenn aber ein Bischof anwesend ist, segnet er die Tuniken 
der Priester und der Diakone. 
 
Während des Anlegens der liturgischen Gewänder betet man die Psalmen 29 
und 92. 
 
Zur vollen liturgischen Gewandung des Priesters gehören sieben Teile:  

1. die Tunika (Tunia),  
2. das Epitrachelion (Batrasĩl; sidra) (Eine aus einem Stück gefertigte Stola 

mit einer Öffnung für den Kopf),  
3. das Zonarion (Zinnãr; Mintaka),  
4. die beiden Epimanikien (akmãm),  
5. die Kopfbedeckung (Tailassãn; samla)  
6. sowie das Phelonion (Burnus). Letztgenanntes hat die Form eines 

Chormantels, beim Priester jedoch ohne Kapuze; diese, genannt „Kaslah“, 
ist dem Bischof vorbehalten. 

 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 16 

Die Diakone tragen eine reichverzierte Tunika. Sie tragen ihr Epitrachelion oder 
Zonarion über der linken Schulter, man bezeichnet diesen Teil mit beiden 
Namen, weil die Diakone sich mit ihm auch gürten. Manchmal tragen sie auch 
eine Krone, die mit vier gestickten Kreuzen verziert ist. 
 
Heutzutage begnügen sich die meisten koptisch-orthodoxen Priester mit dem 
Anlegen der Tunika und der Kopfbedeckung (tailassãn); manche fügen noch die 
Stola (batrasĩl; sidra) hinzu. Nur an großen Festen tragen sie auch die übrigen 
Teile. Schon im 14. Jahrhundert hat Barakãt die unterschiedlichen 
Gewohnheiten festgehalten. Er schreibt: „Manche Priester legen einen weißen 
Burnus aus weißer Wolle ohne Kapuze (qaslah) an; manchmal ist dieser auch 
aus Seide. Die Priester des Makarius Klosters legen zur Eucharistiefeier den 
Burnus nicht an, wohl aber – nach ihrem Brauch – zu anderen Gebeten.“ 
 
Obwohl es in der koptisch-orthodoxen Kirche, wie in den anderen orientalischen 
Kirchen im allgemeinen auch, keinen liturgischen Farbenkanon gibt, wird Weiß 
als Zeichen der Reinheit und Keuschheit, aber auch der Freude, der Vorzug 
gegeben. Fügen wir schließlich noch hinzu, dass der zelebrierende Priester und 
seine Gehilfen im Heiligtum keine Schuhe tragen. 
 
 

1.15 Quellen und Literatur 
 
Origenes: Migne, Patrologia Graeca 13. 
Dionysios von Alexandrien: Migne, Patrologia Graeca 10. 
Didascalia et Constitutiones Apostolorum, ed. Funk, Paderborn 1905 
W. Riedel / E. Crum, The Canons of Athanasius of Alexandria, London-Oxfort 
1904. 
Sawĩros ibn al-Muqffa (10. Jahrhundert), Kitãb al-Ĩdah ad Durr at-Tamin: Vat. 
ar. 1258. 
Kyrillus III. Ibn Laqlaq (13. Jahrhundert), Kitãb Dalãlat al-Mubtadi`in: Vat. ar. 
117; deutsch von G. Graf: Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 4 (1924). 
Gabriel II. ibn Turaik (12. Jahrhundert): O. H. E. Burmester, The Canons of 
Gabriel ibn Turaik: Orientalia Christiana Periodica I (1935). 
Aş-Şafi ibn al-Assãl (13. Jahrhundert), Nomokanon, ed. G. Morcos (arab.), 
Kairo 1927. 
Ibn as-Sabba (14. Jahrhundert), Al-Ğauharã an-Nafisã, ed. V. Mistrih, Kairo 
1966. 
Abu-l Barakãt ibn Kabar (14. Jahrhundert), Misbah al-Zulma, teilweise editiert: 
Le Muséon 1923 – 1925. 
Gabriel V. (15. Jahrhundert): A. Abdalla, L`Ordinamento Liturgico di Gabriele 
V. Kairo 1962 (mit italienischer Übersetzung). 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 17 

Kitãb Tartib al-Kahanut (13. Jahrhundert): J. Assfalg, Die Ordnung des 
Priestertums (= Studia Orientalia Christiana Aegyptiaca 5), Kairo 1955 (mit 
deutscher Übersetzung). 
Michael von Damiette: Vat. ar. 907. 
Petrus von Malĩğ; Kitãb al-Israq: Vat. ar. 107. 
Anonymer koptischer Traktat über die Eucharistie: Vat. ar. 123, ed. A. Abdalla, 
Un trattato inedito…, Kairo 1967. 
Euchologion, ed. Klaudios Labib 1902, 1932. 
Pieuchologion (ed. Hanna Malak), Rom 1971. 
W. Worell, The Coptic Manuscripts in the Freer Collection, New York 1923. 
J. Vansleeb, Histoire de lÈglise d`Alexandrie, Paris 
J. Muyser, Le samedi et dimanche dans l`Eglise et la littérature coptes : Togo 
Mina, Le martyre d`Apa Epima, Kairo 1937. 
R. C. Coquin, Vestiges de concélébration eucharistique chez les Melkites 
égyptiens, les Copts et les Ethiopiens : Le Muséon 80 (1963) 37 – 46. 
J. M. Hanssens, Un rito di concelebrazione della messa proprio della liturgia 
alessandrina: Collectanea, Studia Orientalia Christiana, Kairo 1968 – 1969. 
E. Lanne, Le Grand Euchologe du Monastière Blanc : PO 28 (1958), 267 – 407. 
R. C. Coquin, L´anaphore alexandrine de St-Marc: Le Muséon 82 (1969). 
W. Riedel, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats von Alexandrien, Leipzig 
1900. 
O. H. E. Burmester, Vesting prayers and ceremonies in the Coptic Church: 
Orientalia Christiana Periodica I (1935). 
S. Surial, Muzakkarãt über die Liturgie, 2 Bände 
A. Manqarios, Manãrat I (1969), II (1972), III (1972). 
Abba Lukas, Bischof von Manfalut: Magallat Mari Girgis, April – Mai 1956. 
Abba Ioannes Malek († 1985), Le Cérémonial Copte (noch nicht erschienen). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 18 

2. Aufbau und Struktur der koptisch-orthodoxen Eucharistiefeier 
 

Von Prof. Dr. Johannes Madey 
 
Um Aufbau und Struktur der koptisch-orthodoxen eucharistischen Liturgie zu 
verstehen, ist es notwendig, etwas über den äußeren und den inneren Rahmen zu 
erfahren, innerhalb derer sie ihren Platz hat. Aus diesem Grund behandeln wir 
zunächst den Kirchenraum, in welchem die Ikonostase einen herausragenden 
Platz hat, und die Liturgie der Stunden, die wie alles liturgische Leben auf die 
Feier der Eucharistie hinzielen. 
 

2.1 Der Kirchenraum 
 
Gemäß altkirchlicher allgemeiner Überlieferung sind die koptischen Kirchen 
geostet; das Heiligtum mit dem Altar befinden sich im östlichen Teil der Kirche, 
so dass alle, Priester wie Gläubige, nach Osten gerichtet Lobpreis, Anbetung, 
Danksagung und Opfer darbringen. Ex Oriente lux – aus dem Osten kommt das 
Licht. Dieses Licht ist nicht die physikalische Sonne, sondern Christus. 
 
Wer eine koptisch-orthodoxe Kirche betritt, dem fallen sofort ihre wesentlichen 
Teile ins Auge. 
 
Ganz vorn, im Osten, befindet sich das Heiligtum, das von den übrigen Teilen 
der Kirche durch die Ikonostase getrennt – oder besser: begrenzt wird. 
Heiligtum und Ikonen der Ikonostase sind Gegenstand größter Verehrung. Das 
Heiligtum selbst als der Ort, an dem Gott in besonderer Weise gegenwärtig ist, 
darf nicht in Straßenschuhen betreten werden, sondern nur mit nackten Füßen 
oder in eigens für diese bestimmten Pantoffeln. 
 
Die Ikonen werden, bevor sie der Verehrung der Gläubigen zugänglich gemacht 
werden, mit Myron konsekriert. Bedeutende Ikonen finden ihren Platz innerhalb 
der Kirche in reich dekorierten Nischen aus Holz oder Marmor. Man nennt sie 
arabisch „maqsurah“. Im Gegensatz zu den Kirchen in Kleinasien kannte die 
Kirche in Ägypten niemals irgendwelche ikonoklastischen Kämpfe. 
 
Die koptisch-orthodoxe Ikonostase unterscheidet sich von der byzantinischen, 
die drei Türen hat, dadurch, dass sie nur eine einzige Tür besitzt, die in das 
Heiligtum führt. In den alten Kirchen gibt es rechts und links von dieser Tür 
keine Ikonen, sondern nur eine kleine Öffnung nach Art eines Fensters (taqah).  
 
Über der Tür findet man häufig das Abendmahl dargestellt, und darüber zeigt 
eine ikonographische Darstellung das Kreuz, neben dem Maria und der Apostel 
Johannes stehen. Die Ikonen der zwölf Apostel schmücken stets den oberen Teil 
der Innenseite der Ikonostase.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 19 

In der Kirche al-Moãllaqah in Alt-Kairo haben wir über der Ikonostase sieben 
Ikonen: Christus, der Allherrscher, in der Mitte, zu seiner Rechten Maria, 
Gabriel und der heilige Petrus, zu seiner Linken Johannes der Täufer, Michael 
und der heilige Paulus. 
 
Außerhalb des Heiligtums, vor der Ikonostase, befindet sich das Chor der 
Diakone mit den beiden Lese- und Gesangspulten: Das rechte dient für die 
arabisch zum Volke vorgetragenen Lesungen, das linke für die koptischen 
Lesungen, die zum Heiligtum gerichtet stattfinden. 
 
In der Mitte der Kirche befinden sich die drei Kirchenschiffe, die durch zwei 
Reihen Säulen voneinander getrennt sind. Hier ist das Chor der Gläubigen. 
 
Im Mittelschiff befindet sich der „laqqan“, eine Vertiefung, die für die Weihe 
des Wassers zu bestimmten Gelegenheiten dient. Die feierliche Wasserweihe 
findet am Fest Epiphanie, am heiligen und großen Donnerstag und am Fest der 
Apostel Petrus und Paulus statt. 
 
Am Eingang der Kirche befindet sich das Chor der Katechumenen. Hier 
befindet sich das Baptisterium und in den sehr alten Kirchen der Epiphanie-
Brunnen, in dem man früher in der Nacht zu Epiphanie zum Gedächtnis der 
Taufe Christi im Jordan untertauchte. Gegenwärtig besteht in einigen Dörfern 
noch der Brauch, sich nach der mitternächtlichen Liturgiefeier des 
Epiphaniefestes in den Nil hineinzutauchen. 
 
Das Baptisterium hat in der Regel zwei Türen; die eine führt von außerhalb 
hinein, und die zweite bringt den Getauften in den Kirchenraum. Die Taufe wird 
immer durch Untertauchen gespendet; darum sind die Taufbrunnen tief genug. 
Nach der Taufe salbt der Priester den Neugetauften mit dem heiligen Myron und 
spendet ihm somit das Sakrament der Firmung. Am Ende der göttlichen 
Liturgie, die nach der Taufe gefeiert werden muss, empfängt er dann zum 
erstenmal den Leib und das Blut des Herrn. Taufe, Firmung und Eucharistie sind 
die wichtigsten Sakramente im orthodoxen Glauben, wobei der Empfang der 
Eucharistie deren Höhepunkt ausmacht. 
 

2.2 Die Liturgie der Stunden 
 
Der Feier der eucharistischen Liturgie gehen stets verschiedene 
Gebetsgottesdienste voraus. Am Vorabend beginnt man mit dem Gotteslob, der 
„Psalmodie“ und dem Weihrauchdienst. 
 
Wenn die Sonne untergeht, versammeln sich die Gläubigen in der Kirche zum 
Abendlob, dem immer der Priester vorsteht. Auch der Kantor (arif) ist 
anwesend, damit die Gesänge gut ausgeführt werden.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 20 

Er ist eine bedeutende Persönlichkeit in jeder Kirche. Vielfach üben blinde 
Männer dieses Amt aus. Es gibt sehr viele Arifs, und manche von ihnen sichern 
sich auf diese Weise ihren Lebensunterhalt. 
 
Das Gebet beginnt mit dem Gesang der neunten Stunde, die Vesper und die 
Komplet (wobei die Mönche auch noch den „Sitar“ hinzufügen. Jede dieser 
Gebetsstunden setzt sich aus zwölf Psalmen, einem Evangelium, der Litanen 
und dem Abschluss mit einem Schlussgebet (tahlil) zusammen. Man vollzieht 
diese Gebete außerhalb des Heiligtums vor der Ikonostase. Das Rezitieren der 
Psalmen wird unter den anwesenden Gläubigen aufgeteilt: jeder übernimmt 
einen oder zwei Psalmen. Das Evangelium trägt ein Vorleser nach Osten 
gerichtet vor der Ikonostase vor. Die Troparien spricht der Priester. 
Anschließend singt man 41mal das Kyrie eleison in zwei Gruppen. Diese Zahl 
setzt sich wie folgt zusammen: Christus hat 39 Geißelhiebe erlitten und wurde 
einmal ins Gesicht geschlagen. Das Schlussgebet (tahlil) wird still gesprochen. 
Sodann singt man in zwei Gruppen die vierte Ode, die sich aus den letzten drei 
Psalmen (148-150) zusammensetzt sowie zwei Tagesgesänge, von denen das 
letztere zu Ehren der Mutter Gottes ist. Bei Sonnenuntergang endet die 
Abendlobpreisung mit einer Homilie (al-tarh) und den Abschlussgebeten. 
 
Es schließt sich sofort das Abendweihrauchgebet an; es ist eine Verlängerung 
von Vesper und Komplet und stellt eine Vorbereitung der Personen und des 
Ortes auf die Feier der erhabensten Mysteriums dar, die Feier der Eucharistie. 
Der Priester betet in verschiedenen Anliegen, beräuchert mehrmals den Altar, 
die Gläubigen, den Kirchenraum, die Ikonen usw. Auch in diesem Gottesdienst 
wird ein Evangelium vorgelesen. Die Gläubigen nehmen durch den Gesang 
entsprechender Hymnen und Doxologien zu Ehren der Heiligen oder des Festes, 
das begangen wird, teil. 
 
Diese abendliche Zusammenkunft bietet dem Seelsorger die Möglichkeit, den 
Gläubigen das Wort Gottes zu erklären oder ihnen eine religiöse Unterweisung 
zu geben. 
 
Das Mitternachtsgebet findet im allgemeinen sehr früh am Morgen statt. Aber 
während des Monats Kiyahk (10. Dezember bis 8. Januar), der in der koptisch-
orthodoxen Kirche der Marienmonat ist, beginnt man mit dem nächtlichen 
Gottesdienst am Abend, und er dauert dann die ganze Nacht hindurch. Er wird 
dann mit dem Weihrauchdienst des Morgens weitergeführt. In den meisten 
Kirchen wird dieser lange Kiyahk-Nachtgottesdienst noch einmal wöchentlich, 
von Samstag auf Sonntag, gefeiert. 
 
Am Morgen betet man die Stunde „Baker“, die der Laudes entspricht; auf diese 
folgt der eben erwähnte Weihrauchdienst des Morgens, es ist praktisch der 
gleiche wie am Vorabend, ausgenommen einige Gebete und Hymnen. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 21 

Anschließend werden die dritte und die sechste Stunde gebetet und, falls es sich 
um einen Fasttag handelt, auch noch die neunte Stunde. In der Fastenzeit und an 
den Vigilien von Weihnachten und Epiphanie finden noch vor Beginn der 
Eucharistiefeier, die erst gegen Mittag oder noch später beginnt, Vesper und 
Komplet statt. Dies erinnert an die alten Zeiten, wo man bis zum 
Sonnenuntergang fastete. Alle Gläubigen, die anwesend sind, nehmen aktiv an 
diesen Gebetsgottesdiensten teil: Sie rezitieren die Psalmen und singen die 
Doxologien zwischen den Troparien. Fromme Gläubige beten die 
Stundengebete aus dem Agpeya in ihren Häusern an allen Tagen. Die 
gemeinsame Feier der Stunden geht aber jeder Feier der göttlichen Liturgie 
voraus. Wenn es zwischen dem Weihrauchdienst des Morgens und der Feier der 
Eucharistie eine Zwischenzeit gibt, zögert man die Feier der Stunden bis 
unmittelbar vor die Eucharistiefeier hinaus. 
 
 

2.3 Die Feier der heiligen eucharistischen Liturgie 
 
Wenn man in wenigen Worten die wesentlichen Bestandteile der eucharistischen 
Liturgie nennen soll, dann kann man für die koptisch-orthodoxe Liturgie 
dasselbe sagen, was man für die anderen Liturgien des christlichen Ostens sagen 
kann: Sie besteht aus drei Teilen: 
 
Bereitung des Altars und der Opfergaben; 
Liturgie der Katechumenen oder Liturgie des Wortes; 
Liturgie der Gläubigen oder Anaphora 
 
Wir wollen die einzelnen Teile nacheinander darstellen, indem wir zunächst die 
Struktur aufzeigen und dann auf den Inhalt näher zu sprechen kommen. Wir 
folgen der allgemeinen, nach dem heiligen Kirchenlehrer der Universalkirche 
Basilius genannten Liturgie. 
 
 

2.3.1 Bereitung des Altars und der Opfergaben 
 
Anbetung und Gebet des Herrn 
Gebet der Bereitung des Altars 
Handwaschung 
Auswahl des Opferbrotes (al-Hamal, Lamm) 
Gebet der Darbringung des Brotes 
Verhüllung des Brotes und Prozession um den Altar 
Segnung der Gaben 
Gießen von Wein und Wasser in den Kelch 
Gebet der Darbringung des Kelches 
Danksagungsgebet des heiligen Markus 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 22 

Gebet des heiligen Markus über Brot und Wein (Christus-Epiklese) 
Verhüllung der Gaben 
Heraustreten vor die Ikonostase 
Absolution des Sohnes 
Rückkehr ins Heiligtum 
 
Nachdem der Priester die liturgischen Gewänder angelegt hat, wirft er sich tief 
geneigt vor dem Heiligtum nieder und beginnt mit einem Akt der Anbetung: „Im 
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes, ein einziger Gott. – 
Wir beten dich an, Christus, zusammen mit deinem Vater, dem guten Gott, und 
dem Heiligen Geist ...“ Sodann bittet er um das Erbarmen Gottes und betet das 
Danksagungsgebet nach dem Gebet: Vater unser ...“. 
 
Anschließend betet er mit leiser Stimme das Gebet, das als Gebet der Bereitung 
des Altares bezeichnet wird. Während dieses Gebets stellt er den Kelch in den 
Thron (korsy al-kas). Dieser ist ein rechteckiger Behälter, der an allen vier 
Seiten mit Ikonen geschmückt ist; er ist oben offen, damit der Kelchrand 
herausschauen kann. Vor dem Thron des Kelches haben der Diskos und der 
Asteriskos ihren Platz; links und rechts vom Priester liegen die kleinen Velen. 
 
Nun wäscht der Priester seine Hände und begibt sich zur Tür des Heiligtums, um 
das in dieser Eucharistiefeier zu konsekrierende Brot („Lamm“, al-Hamal) 
auszuwählen. Der assistierende Priester oder ein Diakon hält ihm einen Korb mit 
drei, fünf, sieben oder mehr Broten hin (die Zahl der Brote ist immer ungerade). 
Die anderen Altardiener zünden nun die Kerzen an. Rechts vom Priester stellt 
sich einer der Diakone mit dem Weinkännchen auf. Wenn der Priester das am 
besten geeignete Brot gewählt hat, wischt er es zunächst mit einem Tuch ab und 
zeichnet mit seinem Daumen, den er in den Wein getaucht hat, ein Kreuz darauf. 
Anschließend bezeichnet er die übrigen Brote im Korb; diese werden am Ende 
der Liturgie als „Brot der Eulogie“ verteilt. Jeder der Anwesenden erhält ein 
Stückchen und verzehrt es in der Kirche mit Dank und Lobpreis. 
 
Zum Altar gewandt, reinigt der Priester das Lamm zwischen seinen mit Wasser 
befeuchteten Händen und hüllt es anschließend in ein seidenes Tuch. Nun hebt 
er es über sein Haupt, und es beginnt die Prozession rund um den Altar. Vor 
dem Priester geht ein Diakon mit einer brennenden Kerze, und ein zweiter, 
ebenfalls mit einer brennenden Kerze in der Hand, folgt ihm. Hinter ihm 
befindet sich der Akolythendienst tuende Diakon, der das in ein Tuch gehüllte 
Weinkännchen trägt.  
 
Während der Priester den Altar umschreitet, verkündet er die Intentionen, in 
denen die Feier der Eucharistie vollzogen wird: „Ruhm und Ehre, Ruhm und 
Ehre der Heiligsten Dreieinigkeit ... Friede und Wachstum für die eine und 
einzige, heilige katholische und apostolische Kirche. Amen.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 23 

Gedenke, Herr, derer, die dir diese Gaben dargebracht haben, und jener, in deren 
Meinung sie dargebracht werden. ... Gedenke derer, die uns gebeten haben, ihrer 
in unseren Gebeten und Fürbitten zu gedenken ...“ 
 
Nach der Rückkehr zum Altar segnet der Priester dreimal die Opfergaben und 
gießt anschließend Wein und Wasser in den Kelch. Auf das Gebet der 
Darbringung des Kelches folgt ein dem heiligen Markus, dem Vater der Kirche 
von Alexandrien, zugeschriebenes Danksagungsgebet sowie eine vom Priester 
still gebetete Epiklese, die an Christus gerichtet ist. Dieses epikletische Gebet 
hat folgenden Wortlaut: 
 
Herr, Gott, Jesus Christus, einziger Sohn und ewiges Wort des Vaters, 
Makelloser, Ihm  mit dem Heiligen Geist Wesensgleicher. Du bist das 
lebensspendende Brot, das vom Himmel herabgekommen ist. Du hast dich 
herabgelassen, ein fehlerloses Lamm zu werden für das Leben der Welt. Wir 
beschwören deine Güte, Freund des Menschengeschlechtes, neige dein Antlitz 
über dieses Brot und über diesen Kelch, die wir auf deinen priesterlichen Tisch 
gestellt haben. Segne sie, heilige sie, reinige sie und wandle sie, damit dieses 
Brot dein heiliger Leib und die Mischung dieses Kelches dein kostbares Blut 
werden und dass das eine wie das andere so zur Auferstehung, zur Heilung und 
zum Heil unserer Seelen, unserer Leiber und unserer Geister gereichen. Denn du 
bist unser Gott, und dir gebühren Verherrlichung und Macht in der Einheit mit 
deinem allgütigen Vater und dem lebensspendenden Heiligen Geist jetzt und 
immerdar und in alle Ewigkeit. Amen. 
 
Bis zu diesem Augenblick waren die Opfergaben auf dem Altar unbedeckt. Nun 
bedeckt er sie zunächst mit den beiden kleinen Velen und dann zusammen mit 
dem großen. Dann küsst der Priester den Altar und verlässt mit seiner Assistenz 
das Heiligtum, um sich vor der Ikonostase aufzustellen. Bevor er das Heiligtum 
verlässt, umschreitet er den Altar. Das Gebet vor der Ikonostase drückt Reue 
und Bitte um Sündenvergebung aus, und zwar für sich selbst wie auch für alle 
Anwesenden. Das gebräuchliche Gebet wird ebenfalls dem heiligen Markus 
zugeschrieben, und man nennt es Absolution des Sohnes, weil es an Christus 
gerichtet ist. Dieses allgemeine Absolutionsgebet soll die Gläubigen noch besser 
für die Mitfeier der göttlichen Mysterien vorbereiten. Einige Auszüge aus 
diesem Gebet mögen seinen Tenor aufweisen: 
 
Herr Jesus Christus, ... da du durch deine Apostel denen, die in deiner Kirche 
unablässig die Dienste ausüben, gewährt hast, auf Erden die Sünden 
nachzulassen darum flehen wir deine Güte an, Freund des Menschen-
geschlechts für deine Diener, meine Väter und  Brüder, für mich, unseligen 
Sünder, für uns alle, die wir unsere Stirn vor deiner heiligen Herrlichkeit 
eigen ... In Gnade verzeihe uns unsere Sünden, segne uns, reinige uns, sprich 
uns los und sprich dein ganzes Volk los ...  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 24 

Mögen alle durch den Mund der Allerheiligsten Dreieinigkeit, Vater, Sohn und 
Heiliger Geist, losgesprochen werden, durch den Mund der einen heiligen 
katholischen und apostolischen Kirche Gottes. und dann werden alle genannt, 
die in der Kirche göttliche Vollmacht besaßen und besitzen, angefangen vom 
heiligen Markus bis hin zum Patriarchen und Bischof.  
 
Mit diesem Gebet schließt der erste Teil. Der Priester kehrt in das Heiligtum 
zurück.  
 

2.3.2 Liturgie der Katechumenen oder Liturgie des Wortes 
 
Dieser Teil der eucharistischen Liturgie hat seinen Schwerpunkt in der 
Unterweisung der Gläubigen durch die Lesungen aus der Heiligen Schrift und 
durch die Homilie. Die Anwesenden folgen den Aussagen sehr aufmerksam und 
mit innerer Beteiligung. Das Wort Gottes ist für sie geistliche Nahrung und 
Führung auf dem Wege zu ihrem Heil und ihrer ewigen Bestimmung. 
 
Vor den Lesungen legt der Priester Weihrauch auf und inzensiert unter 
dreimaligem Umschreiten des Altars zunächst diesen und das Heiligtum, dann 
verlässt er das Heiligtum und inzensiert Klerus und Volk. 
 
Zur Vollform der koptisch-orthodoxen Liturgie gehören mehrere Lesungen, 
deren Höhepunkt der Vortrag des Evangeliums ist. 
 
Die erste Lesung ist den Briefen des Apostels Paulus entnommen, der als der 
Apostel der Völker die Welt durcheilt hat, um überall die gute Nachricht 
bekanntzumachen, dass Christus, unser Gott und Retter, die Erlösung bewirkt 
hat. Während dieser Lesung umschreitet der Priester mit dem Rauchfass dreimal 
den Altar; anschließend in Nachahmung des Apostels, geht er durch die ganze 
Kirche und inzensiert im Vorübergehen die Gläubigen und die Ikonen. 
 
Die zweite Lesung ist den Katholischen Briefen entnommen und die dritte der 
Apostelgeschichte. Auch während dieser Lesung beräuchert der Priester betend 
den Altar und die Gläubigen. 
 
Da das Leben der Kirche nicht mit den Aposteln endet, folgt auf die Lesung aus 
der Apostelgeschichte der Vortrag des Synaxarions; diese Lesung stellt die 
Fortsetzung der Geschichte der Kirche und des Heils dar. Das nachahmenswerte 
Beispiel der Heiligen wird den Gläubigen darin vorgestellt. 
 
Nach den Lesungen erheben sich die Gläubigen, und alle, Altardiener, die im 
Chor der Diakone anwesenden Kleriker und die Gläubigen, singen zusammen 
den Gesang des Trishagion, der nicht an die Dreieinigkeit gerichtet ist (wie etwa 
in der byzantinischen oder ostsyrischen Kirche), sondern an Christus: 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 25 

O heiliger Gott, o heiliger Starker, o heiliger Unsterblicher, 
geboren von der Jungfrau, erbarme dich unser. 
O heiliger Gott, o heiliger Starker, o heiliger Unsterblicher, 
der du für uns gekreuzigt wurdest, erbarme dich unser. 
O heiliger Gott, o heiliger Starker, o heiliger Unsterblicher, 
auferstanden und hinaufgestiegen zum Himmel, erbarme dich unser. 
Ehre dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist 
jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit. Amen. 
Heilige Dreieinigkeit, hab Erbarmen mit uns. 
 
Das Gebet vor dem Evangelium spricht der Priester, das Weihrauchfass in der 
Hand vor der Ikonostase. „Mach uns würdig auf die Gebete deiner Heiligen, 
dein heiliges Evangelium zu hören und unser Leben nach ihm auszurichten ... 
Denn du bist unser Leben, unser Heil, unsere Hoffnung, unsere Heilung und für 
uns alle die Auferstehung.“ Während der Evangeliumsprozession singt man 
einen Psalmvers. Danach fordert der Diakon, der sich an der Tür zum Heiligtum 
befindet, aufzustehen und aufmerksam, „mit Gottesfurcht“, das heilige 
Evangelium zu hören. Zunächst singt der Priester das Evangelium in koptischer 
Sprache; anschließend wird es in arabisch vorgelesen. 
 
Das Hören des Evangeliums in der Eucharistiefeier ist der Höhepunkt der 
Liturgie des Wortes. Immer wieder wird daran erinnert, dass Antonius der 
Große, „der Stern der Wüste“, beim Hören der Frohbotschaft seine Berufung 
verspürte, und, dem Rufe Gottes folgend, verließ er alles, was er besaß, um in 
der Wüste als Anachoret zu leben. Viele sind durch die  Jahrhunderte hinweg 
seinem Beispiel gefolgt und haben in der Weltflucht und Einsamkeit, in der 
Hingabe an Gott und in der Betrachtung für sich das sicherste Mittel gefunden, 
sich mit Gott zu vereinigen. 
 
Nach der Homilie oder Predigt, spricht der Priester drei Gebete (al-awašy) für 
den Frieden der Kirche, für die Hierarchie und für die Gemeinschaft der 
Gläubigen. Das Thema dieser Gebete hat auch den Titel bestimmt, den sie 
erhalten haben: Gebet des Friedens der Kirche, Gebet der Väter und Gebet der 
Versammlung. Während der Priester diese Gebete still spricht, leitet der Diakon 
das Gebet des Volkes in denselben Anliegen.  
 
Die Antwort des Volkes auf die Rufe des Diakons ist stets das Kyrie eleison. 
Das letzte Gebet mündet ein in das gemeinsam gesprochene Glaubensbekenntnis 
von Nikaia-Konstantinopel. 
 
Der Diakon steht dabei an der östlichen Seite des Altars, zum Volke schauend. 
Das ist eine Besonderheit des koptischen Ritus, und die Autoren begründen dies 
mit folgendem Argument: In alten Zeiten griffen die Heiden die Christen an, 
wenn sie in der Kirche versammelt waren.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 26 

Der Diakon beobachtete die Türen und konnte so sehen, wer in die Kirche kam. 
Wenn ihm etwas auffiel, was eine Gefahr bedeuten konnte, nahm er die heiligen 
Gaben und verbarg sie im Inneren des Altars; in alten Kirchen findet man noch 
auf der östlichen Seite des Altars eine Öffnung. 
 
Während des Glaubensbekenntnisses wäscht der Priester seien Hände zum 
zweiten Mal. Bevor er sie abtrocknet, wendet er sich zur Tür des Heiligtums und 
schüttelt das Wasser ab; mit dieser symbolischen Geste macht er darauf 
aufmerksam, dass er nicht für die Verfehlung dessen verantwortlich sei, der sich 
unwürdig der Mysterien in dieser Eucharistiefeier nahen würde. Sodann verneigt 
es sich zu den Gläubigen hin und sagt: „Ich habe gesündigt. Vergebt mir, meine 
Brüder, und möge der Herr euch vergeben.“ Das Volk antwortet: „Wir haben 
nötig (die Vergebung). Sprich uns los.“ 
 
All dies geschieht vor dem Gebet der Versöhnung, das man auch das Gebet des 
Friedens nennt (salât al-sulh). Dieses Gebet erinnert an die Versöhnung, die 
Christus zwischen Gott und den Menschen bewirkt hat. Er lädt uns ein, uns auch 
untereinander zu versöhnen und einander den Friedenskuss zu geben, damit wir, 
ohne uns Verurteilung zu verdienen, an den heiligen Mysterien teilnehmen 
können. An dieser Stelle fordert die Diakon die Anwesenden auf, einander nach 
dem Gebote Christi: „Wenn du deine Opfergabe zum Altar bringst und dir dabei 
einfällt, dass dein Bruder etwas gegen dich hat, so lass deine Gabe vor dem 
Altare liegen; geh und versöhne dich zuerst mit deinem Bruder, dann komm und 
opfere deine Gabe“ (Mt 5, 23-24), zum Zeichen der Versöhnung einander den 
Friedenskuss zu geben. Wegen seiner theologischen Klarheit wollen wir dieses 
Gebet hier im Wortlaut wiedergeben: 
 
Großer und ewiger Gott, du hast den Menschen in Unschuld geschaffen. Durch 
die lebensspendende Menschwerdung deines eingeborenen Sohnes, unseres 
Herrn, unseres Gottes und Erlösers Jesus Christus hast du den Tod, den der Neid 
des Teufels in die Welt gebracht hat, zerstört und die Erde mit himmlischen 
Frieden erfüllt. Darum preisen dich die Engel und sprechen: Ehre sei Gott in der 
Höhe und auf der Erde Friede und Freude den Menschen seiner Huld. 
 
Um deines Mitleids willen, Herr, erfülle unsere Herzen mit deinem Frieden. 
Reinige uns von jeder Befleckung, jeder Arglist, jeder Schmeichelei, jeder 
Bösartigkeit und allen schlechten Gedanken, die zum Tode führen. Mach uns 
würdig, unser König, dass wir einander den heiligen Kuss geben, damit wir – 
ohne dafür verdammt zu werden – teilhaben an deinen unsterblichen und 
himmlischen Gaben. Durch Jesus Christus, unseren Herrn, durch den dir 
Verherrlichung, Ehre und Anbetung gebühren zusammen mit ihm und dem 
lebensspendenden und wesensgleichen Heiligen Geist jetzt und immerdar und in 
alle Ewigkeit. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 27 

In der alten Kirche folgte an dieser Stelle die Entlassung der Katechumenen; 
allein die Getauften durften an der eigentlichen eucharistischen Liturgie 
teilnehmen, die nun folgt. 
 
Zusammenfassend wollen wir die Struktur der Liturgie der Katechumenen noch 
einmal überblicken: 
 
Auflegen des Weihrauchs und Beräucherung 
Erste Lesung aus einem Paulusbrief 
Zweite Lesung aus einem der Katholischen Briefe 
Dritte Lesung aus der Apostelgeschichte 
Lesung des Synaxariums des Tages 
Trishagion 
Gebet vor dem Evangelium 
Evangeliumsprozession und Lesung des Evangeliums 
Homilie 
Fürbittgebete 
für den Frieden der Kirche 
für die Väter (d. h. die Hierarchie) 
für die Gemeinschaft der Gläubigen 
Glaubensbekenntnis 
Handwaschung des Priesters 
Gebet der Versöhnung oder des Friedens 
Friedenskuss 
Gesang des „Aspasmos“ zu Ehren Mariens 
Abschluss des Diakons: „Kyrie eleison, Kyrie eleison, Kyrie eleison. Ja, Herr 
Jesus Christus, höre uns und erbarme dich unser 
 

2.3.3 Liturgie der Gläubigen oder Eucharistiefeier 
 
Die Liturgie der Gläubigen besteht aus zwei großen Teilen: 
 
der eigentlichen Anaphora, in der die heiligen Gaben zum Leib und Blut Christi 
werden, und  
der Post-Anaphora, deren Höhepunkt der Empfang des Leibes und Blutes des 
Herrn ist. 
 

Anaphora 
 
Einladung des Diakons 
Einleitungsdialog zum eucharistischen Gebet 
Präfation 
Weiterführung unter Bezug auf Gottes Taten 
Einsetzungsbericht 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 28 

Anamnese: Gedächtnis der Erlösungstaten Christi 
Epiklese: Herabrufung des Heiligen Geistes 
Bitte um die Früchte der Eucharistie 
 

Post-Anaphora 
Großes Fürbittgebet 
Gedächtnis der Lebenden 
Gedächtnis der Heiligen und der Verstorbenen 
Gebet der Brechung (verschieden) 
Einleitung zum Gebet des Herrn und Vaterunser 
Embolismus 
Gebet der Verneigung, dem heiligen Markus zugeschrieben 
Absolution des Vaters 
Erhebung der Aspadikon des Brotes, d. h. des Mittelstücks: „Das Heilige den 
Heiligen“ 
Konsignation und Vermischung 
Vorbereitungsgebet 
Kommunion des Priesters, des Diakons und der Gläubigen 
Segen mit den heiligen Gestalten 
Danksagung und Reinigung der Gefäße 
Gebet um das Wachstum der Kirche 
Segensgebet 
Vaterunser, Segen und Entlassung 
Verabschiedung des Priesters vom Altar (Psalm 46) 
 
Manche Literaturwissenschaftler rechnen bereits das Gebet der Versöhnung oder 
des Friedens zur Anaphora. Sie haben dabei wahrscheinlich die Struktur der 
syro-antiochenischen Liturgie vor Augen; in dieser ist in der Tat das 
Friedensgebet nach dem Glaubensbekenntnis das erste Gebet der jeweiligen 
Anaphora. Wir haben jedoch unter den orientalischen Liturgien den 
antiochenischen Typus, zu dem alle anderen orientalischen Liturgien gehören, 
vom alexandrinischen zu unterscheiden, zu welchem die koptisch-orthodoxe und 
die äthiopische Liturgie gehören.  
Nachdem der Diakon die Liturgie der Katechumenen abgeschlossen hat, leitet er 
über zum Einleitungsdialog mit dem Ruf: „Tretet ordentlich herbei. Steht in 
Ehrfurcht und schaut nach Osten. Lasst uns aufmerken.“ Und das Volk 
antwortet: „Friedliches Erbarmen, ein Opfer des Lobes.“ 
 

2.3.3.1 Anaphora 
 
Die alexandrinische Liturgie lässt ebenso wie die römische Liturgie die 
Anaphora, das „Eucharistische Gebet“, mit dem Einleitungsdialog beginnen. In 
der koptisch-orthodoxen Liturgie wird dies auch sichtbar dadurch zum Ausdruck 
gebracht, dass vor dem Ausruf des Diakons das große Velum, mit dem die 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 29 

Gaben bedeckt waren, entfernt wird. Der Dialog selbst gehört zu den ältesten 
Stücken liturgischer Überlieferung und ist bereits im eucharistischen Gebet der 
Traditio Apostolica (ca. 250), deren eucharistisches Gebet zweifelsfrei im 
vierten Jahrhundert in Ägypten benutzt worden ist. Der Zelebrant wünscht den 
Gläubigen den Frieden und lädt sie ein, ihre Herzen zu Gott zu erheben, um ihm 
für seine Wohltaten zu danken. 
 
In der Präfation erinnert der Priester zunächst daran, dass Gott Himmel und Erde 
geschaffen hat und dass die Chöre der Engel unaufhörlich seinen Lobpreis 
singen und seine unendliche Heiligkeit preisen. Diesen Lobpreis schließt sich 
das Volk an. Währenddessen entfernt der Priester das kleine Velum, das auf dem 
Kelch lag, und segnet damit sich selbst, die Diakone und das Volk. Beim 
Weiterbeten des eucharistischen Gebets gedenkt er des Paradieses, der Treue 
Gottes nach dem Sündenfall der Menschen, der Einsetzung von Propheten sowie 
der Menschwerdung Christi am „Ende der Tage“ aus dem Heiligen Geist und 
der Jungfrau Maria. Was Christus für die Seinen getan hat, wird kurz aufgezeigt, 
und nachdrücklich dankt der Priester für die Einsetzung dieses großen 
Mysteriums der Liebe, das Christus uns hinterlassen hat zu unserem Heil, der 
Eucharistie. Und so mündet dieses Gebet in den Einsetzungsbericht. Dieser ist 
für die koptisch-orthodoxe Kirche keineswegs nur der Bericht über ein 
geschichtliches Ereignis, sondern hat eine entscheidende mystische Relevanz für 
die Gaben, die auf dem Altar liegen. Dies wird auch äußerlich sichtbar 
kundgetan: Während des Einsetzungsberichtes zünden der Diakon und die 
übrigen Altardiener Kerzen an, um sie rund um das Brot und den Kelch leuchten 
zu lassen. Sie löschen die Kerzen sofort danach wieder aus, d. h. noch vor der 
Anamnese. 
 
In der Anamnese gedenkt der Priester des Todes, der Auferstehung, der 
Himmelfahrt, des Sitzens Christi zur Rechten des Vaters und seiner Wiederkunft 
als Richter der Lebenden und der Toten. Dann werfen sich alle zu Boden, auch 
der Priester, der nun die Epiklese spricht. 
 
Wir flehen dich an, Christus, unser Gott, wir armen Sünder und deine 
unwürdigen Knechte. Wir beten dich an und beschwören deine mitleidensvolle 
Güte, damit dein Heiliger Geist über uns und diese Gaben herabkomme, sie 
reinige und sie kundmache als das Heilige der Heiligen. 
Diakon: Seid aufmerksam. 
Auf dass dieses Brot werde der heilige Leib 
Volk: Ich glaube 
Unseres Herrn, unseres Gottes und Erlösers Jesus Christus, der hingegeben wird 
zur Vergebung der Sünden und zum ewigen Leben jener, die an ihm Anteil 
haben. 
Volk: Amen. Ich glaube 
Und dass dieser Kelch werde das kostbare Blut 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 30 

Volk: Ich glaube 
unseres Herrn, unseres Gottes und Erlösers Jesus Christus, das hingegeben wird 
zur Vergebung der Sünden und zum ewigen Leben jener, die an ihm Anteil 
haben. 
 
Die Epiklese ist Höhepunkt und Vollendung der konsekratorischen Anaphora. 
Wir wissen jetzt, dass sie Leib und Blut des Herrn sind. Von nun an werden 
nicht mehr die Gaben gesegnet, sondern man segnet mit den konsekrierten 
Gaben. Der Epiklese schließt sich eine Bitte an, dass die Früchte der Eucharistie 
auch uns zuteil werden mögen. 
 
Mach uns würdig, unser König, in deinen heiligen Geheimnissen die Reinheit 
unserer Seelen, unserer Leiber und unserer Geister zu finden, damit wir mit dir 
ein einziger Leib und einziger Geist werden und Anteil haben können am Erbe 
der Heiligen, die dir von Anbeginn wohlgefallen haben. 
 
Welche Bedeutung das gesamte eucharistische Gebet hat, wird auch deutlich 
durch die Ermahnungen des Diakons und die Zwischenrufe des Volkes. Es sind 
einige bereits erwähnt worden. Hier sollen sie einmal zusammen erwähnt 
werden. 
 
So ruft der Diakon z. B.: 
Wer sitzt, stehe auf. 
Schaut nach Osten. 
Wir hören. 
Seid aufmerksam. 
Lasst uns aufmerken. 
 
Und das Volk bekennt seinen Glauben oder seine Unwürdigkeit, wenn es sagt: 
Amen. Ich glaube 
Amen. Wir glauben 
Wir glauben und vertrauen 
Wir glauben, wir bekennen, wir verherrlichen  
Es ist in Wahrheit so. Amen. 
 
Der Glaube der koptisch-orthodoxen Kirche an die sakramentale Gegenwart des 
Herrn unter den Gestalten von Brot und Wein ist über alle Jahrhunderte hinweg 
ungebrochen geblieben.  
Niemals hat irgendein Zweifel diesen zutiefst verwurzelten Glauben verfinstert. 
Die Gläubigen haben, wie wir gesehen haben, durch ihre Zwischenrufe, aber 
auch durch ihre körperlichen Bewegungen ihn immer wieder zum Ausdruck 
gebracht. Das Anzünden der Kerzen während des Einsetzungsberichtes, das 
Erheben der Arme zum Gebet, das Aufschauen zum Himmel oder nach Osten 
hin – all das hat für den Glaubenden eine tiefe Bedeutung.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 31 

Die Gegenwart Christi unter seinen Jüngern, die zur Eucharistie versammelt 
sind, wird besonders spürbar empfunden. Er teilt sich ihnen mit, und sie werden 
mit ihm durch und durch verbunden zu einer geistlichen, in die Tiefe der 
eigenen Existenz gehenden Gemeinschaft. 
 

2.3.3.2 Post-Anaphora 
 
Die Väter lehren, dass es gut ist, in Gegenwart der konsekrierten Gaben 
Fürbitten in allen Anliegen Gott darzubringen. So beginnt die Post-Anaphora 
mit der großen Fürbitte, die sich aus sieben Anliegen zusammensetzt, die in 
Form einer Litanei verfasst sind. Diese kurzen Gebete (al-awašy al-sighar) 
gehören zum Gedächtnis der Lebenden. In ihnen wird um den Frieden der 
Kirche, für die kirchliche Hierarchie, die Priester und die Diakone gebetet, damit 
Gottes Erbarmen auf sie herabkomme, für das Heiligtum, für die Jahreszeiten 
und für die Spender der Opfergaben sowie diejenigen, in deren Meinung sie 
dargebracht werden. Jedes dieser Gebete besteht aus einer Bitte des Priesters, 
einer Gebetseinladung des Diakons und der Antwort Kyrie eleison des Volkes. 
 
Das Gebet für die Jahreszeiten wechselt nach folgender Regel: Vom 7. Oktober 
bis 5. Januar ist es für die Saaten, die Pflanzen und die Früchte der Felder; vom 
6. Januar bis zum 6. Juni für die Elemente und die Früchte der Erde; vom 7. Juni 
bis zum 6. Oktober für die Wasser des Flusses (d. h. des Nils). 
Es folgt nun das Gedächtnis der Heiligen (al-magma). Der Priester gedenkt der 
Mutter Gottes Maria, Johannes des Täufers, des Erstmärtyrers Stephanus, des 
heiligen Markus und aller Heiligen, um ihre Fürsprache zu erbitten. Die 
Heiligen sind ja Gottes Erwählte, die nach ihrem Erdenkampf die Krone des 
Sieges erlangt haben. Als Glieder derselben, von Christus losgekauften Familie 
treten sie für uns ein, damit wir ihr Beispiel nachahmen und dasselbe Ziel 
erlangen. Unter ihnen werden namentlich erwähnt einige Patriarchen von 
Alexandrien sowie Bischöfe anderer Sitze und die großen Mönchsväter 
Antonius, Paulus und Makarius.  
 
Die heiligen Patriarchen des Alten Testaments, die Apostel und Evangelisten, 
die Märtyrer und Bekenner sowie die Väter der ersten allgemeinen oder 
ökumenischen Konzilien werden global erwähnt. 
Sodann fordert der Diakon die Vorleser auf, die Namen der verstorbenen 
Patriarchen von Alexandrien vorzutragen, während der Priester zunächst still 
weiterbetet. Wir haben hier den alten Brauch der Diptychen erhalten. 
 
Das Gebet, das nun folgt, leitet über zur Vorbereitung auf das eucharistische 
Mahl, die Vereinigung mit Christus in der Kommunion. Man nennt es das 
„Gebet des Segens“. Während dieses Gebets weist der Priester mit der linken 
Hand auf den heiligen Leib Christi und mit der rechten auf das Volk. Dieses 
Gebet fasst noch einmal alles Wesentliche aus den Fürbitten zusammen. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 32 

Der Herr erbarme sich unser, er segne uns, er offenbare sein Antlitz über uns 
und bedecke uns mit seiner Offenbarung. O Gott, rette dein Volk, segne dein 
Erbe, weide deine Herde und erhebe sie auf ewig. Erhebe die Macht des 
christlichen Namens durch die lebensspendende Kraft des Kreuzes sowie durch 
die Gebete, die dir unaufhörlich für uns darbringen unsere Herrin und Königin, 
die Mutter Gottes und Jungfrau Maria, die drei großen lichterfüllten Geister 
Michael, Gabriel und Raphael, die vier körperlosen Lebewesen, die 
vierundzwanzig Alten, alle Chöre der Engel und alle himmlischen Heere; durch 
die Fürbitte des Patriarchen, Apostel, Märtyrer, derjenigen, die das Gewand des 
Kreuzes getragen haben, aller Heiligen und aller Jungfrauen; schließlich durch 
den Segen des Heiligen dieses Tages, des Engels dieser gesegneten und heiligen 
Opfergaben und der allzeit jungfräulichen Mutter Gottes Maria. Ihrer aller 
heiligen Segen für uns, ihre Macht, ihre Gnade und ihre Hilfe seien allezeit mit 
uns. Amen. 
 
Und jenen, deren Seelen du, Herr, zu dir gerufen hast, schenke die Ruhe im 
Paradies der Freude, in den ewigen Gefilden der Lebendigen, im himmlischen 
Jerusalem der gesegneten Stadt. Uns aber, den Reisenden in dieser Welt unten, 
bewahre in dem Glauben an dich, gewähre uns deinen Frieden bis ans Ende und 
führe uns in dein Reich. 
 
Nun beginnt der Ritus der Brechung. Zunächst legt der Priester das konsekrierte 
Brot auf seine linke Handfläche, taucht seinen rechten Zeigefinger in das heilige 
Blut und bezeichnet damit den heiligen Leib in Kreuzesform auf beiden Seiten. 
Dabei sagt er: „Der heilige Leib“, und das Volk antwortet: „Wir beten deinen 
heiligen Leib an.“ Der Priester fährt fort: „und dein verehrungswürdiges Blut“, 
worauf das Volk tief verneigt antwortet: „Wir beten dein verehrungswürdiges 
Blut an.“ Darauf teilt der Priester das konsekrierte Brot in zwölf Teile die er um 
das größere Mittelstück herumlegt. Dies spielt auf Christus und die zwölf 
Apostel im Abendmahlssaal an. 
 
Das Gebet der Brechung ist verschieden. Es gibt Formulare  

1. für die gewöhnlichen Wochentage,  
2. für die Sonn- und Feiertage,  
3. für die Adventszeit und Weihnachten,  
4. für die Große Fastenzeit,  
5. für die österliche Zeit  

(wobei von Himmelfahrt bis Pfingsten noch ein Satz hinzugefügt wird). Das 
Gebet der Brechung wird mit der Überleitung zum Gebet des Herrn beendet. 
 
Nach dem Gebet des Herrn spricht der Priester still drei Gebete. Das erste, der 
Embolismus, nimmt die letzte Bitte des Vaterunser auf: 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 33 

Ja, wir beschwören dich heiliger und guter Vater, der du die Güte liebst. Führe 
uns nicht in Versuchung. Lass das Böse in keiner Weise über uns herrschen. 
Erlöse uns von unnützen Werken. Wende den Versucher weit von uns ab, damit 
er uns nicht mehr schaden kann. Zügle die Bewegungen, die er in uns zu 
entfachen sucht. Verbanne von uns weit die Gelegenheiten, die zur Sünde 
führen, und errette uns in der Kraft deiner heiligen Macht. Durch Jesus Christus, 
unseren Herrn, durch den dir Verherrlichung, Ehre und Anbetung gebühren 
zusammen mit ihm und dem lebensspendenden und wesensgleichen Heiligen 
Geist jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit. Amen. 
 
Danach ruft der Diakon aus: „Neigt euer Haupt vor dem Herrn!“ Der Priester 
betet das Gebet der Verneigung, und das Volk verharrt dabei tief gebeugt in 
Anbetung. Danach entbietet der Priester dem Volk den Frieden und fährt mit 
dem dritten Gebet fort, das „Absolution des Vaters“ genannt wird. Dieses Gebet 
wird dem heiligen Basilius zugeschrieben: 
 
Herr, allmächtiger Gott, Arzt unserer Seele, unseres Leibes und unseres Geistes. 
Du hast zu Petrus, unserem Vater, durch den Mund deines einziggeborenen 
Sohnes, unseres Herrn, Gottes und Erlösers Jesus Christus gesprochen: „Du bist 
Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, und die Pforten der 
Hölle werden sie nicht überwältigen.  
 
Und dir werde ich die Schlüssel des Himmelreiches geben, und alles, was du auf 
Erden binden wirst, wird auch im Himmel gebunden sein, und alles, was du auf 
Erden lösen wirst, wird ach im Himmel gelöst sein.“ Mögen deine Diener, 
meine Väter und Brüder, ebenso wie ich, unseliger Sünder, losgesprochen 
werden durch deinen Heiligen Geist, o erbarmungsvoller Herr und Freund des 
Menschengeschlechtes. O Gott, du tilgst die Sünden der Welt; nimm gnädig die 
Reue deiner Diener an; sie sei das Licht ihres Verstandes und die Verzeihung 
ihrer Sünden. Denn du bist ein erbarmungsvoller Gott voller Milde und Güte. 
Alles, was wir gegen dich gefehlt haben durch Reden und Tun, mögest du uns 
gnädig verzeihen, Freund des Menschengeschlechts. 
 
Sprich uns, sprich dein ganzes Volk los von jeder Sünde, jedem Fluch, jedem 
Glaubensabfall, jedem Meineid, jeder Gemeinschaft mit Häretikern und Heiden. 
Gewähre uns, unser König, die Einsicht des Herzens und die Kraft des Willens, 
damit wir alle Werke des Feindes ganz und gar meiden. Lass uns allezeit deinen 
Willen tun und schreibe unsere Namen denen deiner Heiligen in deinem 
himmlischen Reich bei. 
 
Sodann nimmt der Priester das Aspadikon, d. h. das Mittelstück des 
konsekrierten Brotes, von der Patene, hält es über den Kelch und erinnert tief 
verneigt daran, dass „das Heilige für die Heiligen“ ist.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 34 

Dieser Ausruf, der in die frühe Kirche zurückreicht, und sich in allen 
orientalischen Liturgien findet, ist eine Mahnung, dass man zum würdigen 
Empfang der heiligen Kommunion ein reines Gewissen notwendig ist. Nur wer 
im Zustand der Gnade ist, darf es wagen, an diesen heiligen Mysterien Anteil zu 
haben. 
 
Der Priester tauch nun das Aspadikon in den Kelch und bezeichnet mit dem 
heiligen Blut die anderen Partikel auf dem Diskos; anschließend lässt er das 
Aspadikon in den Kelch hineinfallen. Man nennt diesen Ritus Konsignation und 
Kommixtion. Es folgt sofort daran die unmittelbare Vorbereitung auf den 
Empfang der eucharistischen Gaben. Dieses Gebet ist ein zu Herzen gehendes 
Bekenntnis zu Christus uns seiner sakramentalen Gegenwart: 
 
Amen, amen, amen. Ich glaube, ich glaube, ich glaube, und ich bekenne bis zum 
letzten Atemzug, dass dies der lebensspendende Leib deines eingeborenen 
Sohnes, unseres Herrn, Gottes und Erlösers Jesus Christus ist. Er hat ihn 
genommen von unserer Herrin und Königin, der heiligen Mutter Gottes Maria. 
Er hat ihn unvermischt mit seiner Gottheit vereint, unverquickt und unverändert. 
Dies hat er in aller Öffentlichkeit vor Pontius Pilatus bekannt. Er hat diesen Leib 
für uns auf dem Baum des heiligen Kreuzes hingegeben, aus eigenem Willen, 
für uns alle. Ich glaube wahrhaft, dass seine Gottheit nie von seiner Menschheit 
getrennt war, auch nicht einen Moment oder Augenblick. Er wird zum Heil und 
zur Vergebung der Sünden und zum ewigen Leben derer hingegeben, die an ihm 
Anteil haben. Ich glaube, ich glaube, ich glaube, dass das wahrlich so ist. Amen. 
Wenn in einer Eucharistiefeier ein Priester geweiht wird, spricht der Bischof 
dieses Gebet, und der Neugeweihte, der – wie der Bischof – ein Stück des 
konsekrierten Brotes in der Hand hält, wiederholt es Satz für Satz. 
 
Bevor der Priester kommuniziert, verneigt er sich nochmals tief vor dem Volk 
und erbittet Vergebung. Dann kommuniziert er selbst, und anschließend reicht er 
den Diakonen und dem Volk den Leib und das Blut Christi. Dabei sagt er „Der 
Leib Emmanuels, unseres Gottes“ und „Das Blut Emmanuels, unseres Gottes“, 
und der Empfangende antwortet jedes Mal „Ich glaube“. Spendet der Priester die 
Kommunion durch Intinktion indem er den heiligen Leib in das kostbare Blut 
taucht (was selten praktiziert wird), dann sagt er: 
 
„Der Leib und das Blut Emmanuels, unseres Gottes.“ Nach der Kommunion 
trinkt jeder der Kommunizierenden sofort etwas Wasser nach, damit nichts von 
den heiligen Gestalten im Mund zurückbleibt. Während der Austeilung der 
heiligen Kommunion singt das Volk Psalm 150 und, falls noch Zeit ist, andere 
passende Gesänge. Wenn die Austeilung der Kommunion zu ende ist, segnet der 
Priester das Volk mit dem Diskos, und dieses antwortet: „Gesegnet, der da 
kommt im Namen des Herrn.“  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 35 

Nun reinigt der Priester die heiligen Gefäße und wäscht sich die Hände, wobei 
er das Danksagungsgebet und ein weiteres Gebet der Verneigung spricht. Wenn 
er mit der Reinigung der Gefäße fertig ist, gießt er etwas Wasser in seine 
Handflächen und betet dabei: 
 
O Engel, dieses Opfers der du mit diesem unseren Lobpreis zu den Höhen 
fliegst, gedenke unser vor dem Herrn, damit er unsere Sünden vergebe. Dann 
besprengt er zunächst den Altar und befeuchtet seine Wangen sowie die Wangen 
der assistierenden Priester. Anschließend besprengt er die Gläubigen. Nachdem 
diese nochmals das Gebet des Herrn gesprochen haben, gibt ihnen der Priester 
den Segen und entlässt sie mit den Worten: „Die Gnade unseres Herrn, Gottes 
und Erlösers Jesus Christus sei mit euch allen. Geht in Frieden.“ 
 
Der Priester küsst nun den Altar zum Abschied und geht einmal um ihn herum, 
während er Psalm 46 betet. Dann beschließt er mit einem „Alleluja“. Zum 
Abschluss verteilt er, in der Tür zum Heiligtum stehend das Brot des Segens 
(Eulogion) an alle Anwesenden. So endet die eucharistische Versammlung. Sie 
ist unter allen liturgischen Diensten der Kirche der bedeutendste; denn sie 
versammelt die Gläubigen um den Altar, auf dem das Kreuzopfer Christi zu 
unserem Heil gegenwärtig gesetzt wird. Und dieses ist für die Welt die einzige 
wirkliche Hoffnung und das Unterpfand unserer ewigen Glückseligkeit. 
 

2.4 Quellen und Literatur 
 
Euchologion, ed. K. Labib, Kairo 1932. 
Pieuchologion (ed. Hanna Malak), Rom 1971. 
The Coptic Liturgy, authorised by H. H. Abba Kyrillus VI, Pope of Alexandria 
and Patriarch of the See of St. Mark, Kairo 1963. 
Notre Messe selon la liturgie copte dite le Saint Basile le Grand. Troisième 
édition revue et corrigée sous le Pontificat de S. B. Stéphanos Ier, Patriarche 
d`Alexandrie et de toute le Prédication de St. Marc, Kairo 1963. 
J. Madey, « Lasst uns danksagen“. Gebete aus den Eucharistiefeiern der 
Kirchen des Ostens, Freiburg-Basel-Wien 1965, 45-66 (in Auswahl) 
Die heilige Liturgie de koptischen Kirche (ed. Catholica Unio), Würzburg 1973. 
M. Hanna, La Liturgie Copte: Vivante Afrique N° 220 (1962) 14-24. 
A. S. Atiya, A history of Eastern Christianity, London 1968, 126-130 
Agpeya. Das koptisch-orthodoxe Stundenbuch, Würzburg 1984. 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 36 

3. Die geistlich-religiöse Bedeutung der Eucharistiefeier für das Leben 
der Gläubigen 

Von Prof. Dr. Johannes Madey 
 

Von den ersten Zeiten des Christentums an war die Teilnahme an der 
sonntäglichen Feier der Eucharistie eher spontan als obligatorisch. Der 
allgemeine Brauch, den Sonntag als den Tag der Auferstehung zu heiligen und 
an den liturgischen Versammlungen teilzunehmen, unter denen die 
Eucharistiefeier den zentralen Platz einnimmt, wurde jedoch sehr bald als 
verpflichtend angesehen. Bereits die Didaché mahnt am Ende des ersten 
Jahrhunderts alle Gläubigen, sich zum Brechen des Brotes und zur Danksagung 
(eucharistia) zu versammeln; ihnen soll ein Schuldbekenntnis (exomologesis) 
vorausgehen, damit das Opfer rein sei. Zahlreich sind die Zeugnisse der Väter 
des zweiten, dritten und vierten Jahrhunderts für diese Praxis. Ebenso wie die 
Didaché heben auch die Didaskalie und die Apostolischen Konstitutionen die 
Bedeutung des Sonntags und die Teilhabe am eucharistischen Mahl hervor. 
 
Die Seelsorger bestanden mit Nachdruck auf der Einhaltung dieses Brauches 
von seiten der Gläubigen, auch wenn es um diese Zeit noch keine ausdrückliche 
Verpflichtungsaussage im Hinblick auf die Teilnahme an den liturgischen 
Versammlungen des Sonntags gibt. 
 
Zu Beginn des vierten Jahrhunderts belegt das Konzil von Elvira in Südspanien 
jene mit einer zeitweiligen Exkommunikation, die ohne triftigen Grund an drei 
aufeinander folgenden Sonntagen den liturgischen Versammlungen 
ferngeblieben sind, und in gleicher Weise drückt sich auch das Konzil von 
Sardika (343/344) in seinem neunten Kanon aus. Es sei vermerkt, dass die 
beiden Konzilien nicht ausdrücklich von der Teilnahme an der göttlichen 
Liturgie sprechen, sondern allgemein von den liturgischen Versammlungen. 
Andererseits darf aber auch nicht der Schluss gezogen werden, dass sich die 
Verpflichtung nur auf jeden dritten Sonntag beschränkt habe. 
 
In der koptisch-orthodoxen Kirche spricht Sawĩros von Ašmunein im zehnten 
Jahrhundert ausdrücklich von der Verpflichtung der Teilnahme an der 
Sonntagsliturgie; er nennt sie eine schwerwiegende Verpflichtung, die 
denjenigen, der sie nicht ernst nimmt, in die Gefahr der ewigen Verdammnis 
bringt. Mit gleichem Nachdruck spricht darüber im 14. Jahrhundert ibn al-
Sabba` in seinem Werk. Die Autoren weisen darauf hin, dass der Gläubige an 
der ganzen Liturgie teilnimmt, nicht nur an einem Teil derselben. Wer von dem 
Ende der Kommunionausteilung herausgeht, sagen sie, werde dasselbe Los 
haben wie einst Judas, der nach dem Verlassen des Abendmahlsaals vom 
Dämon in Besitz genommen wurde. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 37 

Eng verbunden mit der liturgischen Heiligung ist auch die Sonntagsruhe. Es 
handelt sich dabei aber nicht, wie man auf den ersten Blick vermuten könnte, 
um eine Nachahmung der Sabbatruhe der Juden. Anfangs arbeiteten die Christen 
sonntags wie an den anderen Tagen der Woche; im römischen Milieu richteten 
sie sich nach den üblichen Feiertagen, in jüdischer Umgebung, in Palästina zum 
Beispiel, beobachteten sie die Sabbatruhe. Der Tag des Herrn war also nicht 
identisch mit dem Ruhetag. 
 
Aber die gemeinschaftliche Feier des Sonntags zog notwendigerweise eine mehr 
oder weniger vollkommene Enthaltung von gewöhnlicher Arbeit nach sich. Erst 
mit dem Frieden, den die Kirche unter Konstantin erhielt, kam es zu einer 
Identifizierung von Sonntag und Ruhetag. Dieser Kaiser erließ zwei Gesetze, die 
die Sonntagsruhe einführten: Es solle an diesem Tage nicht mehr gearbeitet 
werden; auch sollten keine Gerichtsverhandlungen stattfinden, und die Soldaten 
brauchten nicht mehr den üblichen Dienst zu tun. Diese Gesetzgebung stellte 
sich nicht als spezifisch christlich dar. Dieser Tag war ja für die Heiden der Tag 
des Sonnengottes, und der Gesetzestext gebraucht diese Bezeichnung: 
„venerabilis dies solis“, „der verehrungswürdige Tag der Sonne“. Die 
Zuschreibung eines festlichen Chrakters sollte die Heiden wie die Christen 
befriedigen. Diese Politik der Gleichheit lag Konstantin sehr am Herzen. 
 
So wurden die mit der Teilnahme an den liturgischen Feiern unvereinbaren 
Tätigkeiten für lange Zeit ausgeschlossen, ebenso solche, die dem geheiligten 
Charakter eines solchen festlichen Tages nicht entsprachen: Dazu gehörten 
theatralische Aufführungen, Abhaltung von Märkten oder Sportveranstaltungen 
und Spiele aller Art. Die Kirche drängte auch darauf, dass die Sklaven am 
Sonntag von Arbeit freigestellt wurden. So festigte sich nach und nach der 
Brauch, an diesem Tage sich von jeder körperlich schweren Arbeit zu enthalten. 
 
Der früheste Text eines Konzils, der sich mit der Sonntagsruhe beschäftigt, ist 
der 29. Kanon des Konzils von Laodikeia (zwischen 343 und 381). Er schärft 
den Christen ein, den Sonntag wirklich christlich zu gestalten und sich „so weit 
dies möglich ist“ von Arbeit zu enthalten. Er drückt also nicht ein absolutes 
Verbot aus. Die vom Ende des vierten Jahrhunderts stammenden Apostolischen 
Konstitutionen meinten, gewiss aus seelsorglichen Gründen, aus der 
Sonntagsruhe eine Initiative der Apostel selbst machen zu müssen. Sie enthalten 
ein apostolisches Pseudodekret, in dem es ausdrücklich heißt: „Wir, Petrus und 
Paulus, beschließen, dass die Sklaven an fünf Tagen arbeiten, aber den Samstag 
und Sonntag verbringen sie in der Kirche.“ Hier sehen wir zweifelsohne eine 
judaisierende Tendenz, und mit dieser Bewegung zur alten Praxis der 
Einhaltung des Sabbats musste sich das erwähnte Konzil von Laodikeia 
befassen. Im Kanon 29 wird den Gläubigen verboten, zu „judaisieren“ und die 
Sabbatruhe einzuhalten. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 38 

Eine solche juadisierende Tendenz, wie sie sich im syrischen Raum beobachten 
lässt, hat es in Ägypten niemals gegeben. In der koptisch-orthodoxen Literatur 
ist niemals die Rede von der Einhaltung der Sabbatruhe; die koptischen Kanones 
beschränken die Arbeitsruhe allein auf den Sonntag. Der koptisch-orthodoxe 
Kanonist aş-Şafi ibn al-`Assãl zitiert in seinem Werk den erwähnten Kanon 29 
von Laodikeia. 
 
Im vierten Jahrhundert sagt der heilige Petrus von Alexandrien (301-311) in 
einem – leider nur fragmentarisch erhaltenen – Brief, der sich wahrscheinlich an 
seine Gläubigen wendet u. a.: „Verflucht sei, wer irgendeine Arbeit am Tage des 
heiligen Sonntags verrichtet. Ausgenommen sind Werke, die für die Speisung 
der Tiere zu tun haben.“ Sawĩros ibn al-Moqaffa` sagt, am Sonntag dürfe nichts 
anderes getan werden, als in den heiligen Schriften zu lesen, da diese nach dem 
Wort des Herrn die Seele reinigen: „Ihr seid schon rein durch das Wort, das ich 
zu euch gesagt habe“ (Joh 15, 3). 
 
Was man am Sonntag an irdischem Gewinn verliere, vergilt Gott an den anderen 
sechs Tagen der Woche und vor allem im Himmel; denn Christus hat gesagt: 
„Erbittet vor allem das Reich Gottes; alles übrige wird euch hinzu gegeben 
werden.“ 
 
Ibn al-Sabba` nimmt diese Mahnungen auf und fügt hinzu, dass es am Sonntag 
nicht gestattet ist, Küchenarbeit zu tun, Brot zu backen, Wäsche zu waschen, 
einzukaufen und zu verkaufen (auch nicht Nahrungsmittel); denn all dies kann 
man auch am Samstag tun. Und er erinnert dann an das, was im Alten Testament 
über jenen Mann gesagt worden ist, der gesteinigt wurde, weil er am Sabbat 
Holz gesammelt hatte. 
 
Heute verlangt die koptisch-orthodoxe Kirche von ihren Gläubigen die 
Einhaltung der Sonntagsruhe durch Enthaltung von schweren körperlichen 
Arbeiten: Sie verbietet das Brotbacken, da dies für die Frauen eine schwere 
körperliche Arbeit ist, ebenso die Feldarbeit, aber sie gestattet die Küchenarbeit 
und andere dringende Arbeiten wie z. B. die Bewässerung der Felder bei großer 
Hitze. 
 
Im folgenden betrachten wir die Bedeutung der eucharistischen Liturgie für die 
Gläubigen der koptisch-orthodoxen Kirche und für die Kirche als ganzes unter 
ihrem pädagogischen, heiligenden und sozialen bzw. kommunitären Aspekt. 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 39 

3.1 Die pädagogische Funktion der Liturgie 
 
Die Aufgabe der kirchlichen Gemeinschaft ist es, jedes Glied der Kirche im 
Glauben zu fördern, mit anderen Worten: eine gründliche religiöse 
Unterweisung zu bieten. Diese Unterweisung geschieht auch in reichlichem 
Maße während der heiligen Stunden des Gebets und der Eucharistie. 
 
In der Lebensbeschreibung des heiligen Anachoreten und Bischofs Aphou, der 
ein Zeitgenosse des 23. koptischen Patriarchen Theophilus I. (385 – 412) war, 
finden wir einen Absatz, der uns zeigt, wie sehr schon damals die religiöse 
Unterweisung bei der Feier der Eucharistie im Vordergrund stand. Wir erfahren, 
dass der heilige Bischof an jedem Samstag schon früh aus der Wüste in seine 
Bischofsstadt kam, um das Volk zu unterweisen, die Liturgie zu feiern und sich 
besonders der Armen anzunehmen. In dem von F. Rossi veröffentlichten Text 
heißt es: 
 
„Am Samstag kam er (aus seinem in der Wüste gelegenen Kloster) zur Kirche 
und versammelte das Volk; und er sprach zu ihm über das Wort Gottes bis zum 
Abend. Die Nacht des Samstags aber verbrachte er damit, dass er ihre 
Versammlung und ihre Gebete leitete und mit ihnen die Psalmen sang. Er feierte 
(in der Nacht) die heilige Liturgie und unterwies sie auch bis zur sechsten 
Stunde (d. h. Mittagszeit) des Sonntags, um dann wieder in sein Kloster bis zum 
(folgenden) Samstag zurückzukehren.... 
 
Den Samstag verbrachte er mit den Armen und Bedrückten, er befasste sich mit 
ihren Nöten, und er hörte nicht auf, bis zur neunten Stunde ihre Erfordernisse zu 
unterstützen. Von der neunten Stunde an vollzog er das heilige Gebet bis zur 
Abendstunde, (da) er sie versammelte, (dann) ging er hinaus und verbrachte so 
die ganze Nacht wachend bis zur Stunde des Morgens“. Der bekannte Bischof 
Serapion von Thumis setzte im vierten Jahrhundert die Homilie (Predigt) nach 
den Lesungen ins rechte Licht; in seinem Euchologion spricht er auch 
fortwährend von den Gebeten, die diese Lesung begleiteten. 
 
Während der Feier der koptisch-orthodoxen Liturgie hören die Gläubigen im 
ersten Teil, der Liturgie der Katechumenen oder des Wortes, regelmäßig vier 
Lesungen aus dem Neuen Testament: aus den Briefen des Völkerapostels 
Paulus, aus den Katholischen Briefen, aus der Apostelgeschichte und aus den 
Evangelien. Für jede dieser Lesungen ist auch eine Deutung (tafsĩr) vorgesehen. 
Nach der Lesung aus der Apostelgeschichte wird das Synaxarium gelesen, das 
die Geschichte der Kirche in die Liturgie hineinnimmt; dieses führt den 
Gläubigen das Beispiel der Heiligen, vor allem der ägyptischen und 
insbesondere der Märtyrer, vor Augen. Im Dienst der Psalmodie, welche der 
Eucharistiefeier vorausgeht, werden die Gläubigen an die großen Wundertaten 
Gottes erinnert. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 40 

Es handelt sich um die Zeichen göttlichen Einwirkens inmitten der 
Widerwärtigkeiten des Lebens und der Verfolgungen zum Schutz seiner treuen 
Anbeter. Um den Glauben und die Hoffnung zu stärken werden u. a. erwähnt der 
Durchzug durch das Rote Meer, Daniel in der Löwengrube, die drei Jünglinge 
im Feuerofen usw. Die meisten Evangelien sind den Berichten über die Wunder 
Jesu entnommen und zeigen stets Christus als Sieger. Dies alles war notwendig 
und auch von großem Nutzen für den Glauben einer christlichen Minderheit 
inmitten einer nichtchristlichen Mehrheit. Hält man sich dies vor Augen, 
begreift man auch, warum in der koptisch-orthodoxen Ikonographie berittenen 
Heiligen, vor allem der Großmärtyrer St. Georg, der mit seiner Lanze dem 
Drachen zu Füßen seines Pferdes den Todesstoß versetzt, ein so hervorragender 
Platz eingeräumt wird.  
 
Einer der meisten besuchten Wallfahrtsorte Ägyptens ist das St.-Georg-
Heiligtum in Mit-Damsis im Deltagebiet. Ein anderer berittener Heiliger ist der 
heilige Merkurious abu-Sefen (mit den beiden Schwertern). Hochverehrt in der 
koptisch-orthodoxen Kirche ist daher auch der Erzengel Michael, und sein 
Gedächtnis wird am zwölften Tage eines jeden Monats gefeiert. Die Ikonen 
dieser Heiligen, die in der Ikonostase oder in den Seitennischen der Kirchen zu 
sehen sind, sprechen direkt die Herzen der Gläubigen an, und man weiß sich mit 
ihnen in Gemeinschaft. 
 
Nicht nur die Lesungen und die Ikonen, auch die symbolischen Handlungen und 
Gesten in der Liturgie der Gläubigen spielen während der eucharistischen Feier 
eine besondere Rolle. Der Orient ist für die Sprache der Symbole, die sich in den 
Riten kundtut, empfänglicher als das Abendland. Die Erhebung der Hände 
während des Gebets, die Prostration, bei der man die Stirn bis zum Boden neigt, 
sind alltägliche Gesten. Die Einladungen des Diakons sind keine Überreste aus 
einer musealen Vergangenheit, sondern werden befolgt. Leib und Seele bilden 
eine Einheit. Wenn der Diakon zum Beispiel die Gläubigen auffordert, den auf 
dem Altar gegenwärtigen Leib und das Blut Jesu Christi anzubeten, dann 
verneigen sich die Gläubigen tief und drücken so ihren Glauben, ihre Verehrung 
und ihre Verbindung mit dem in ihrer Mitte gegenwärtigen Herrn aus. 
 
Es mag für Abendländer befremdlich erscheinen – und doch wird er sich nicht 
einer gewissen Rührung entziehen können -, wenn er hört und sieht, wie die zur 
Eucharistiefeier versammelten Gläubigen ganz spontan ihre Gefühle zum 
Ausdruck bringen: Gefühle der Bewunderung, des Staunens, des Unwillens, der 
Anbetung, der Buße usw., je nachdem, was man vom Priester oder vom Vorleser 
gerade vernimmt. Eltern beantworten die Fragen ihrer Kinder, wenn diese um 
eine Erklärung irgendeiner Zeremonie oder Geste bitten. Manchmal kommt es 
dabei zu gewissen Störungen, aber hier haben die Eltern die Gelegenheit, ihren 
Kindern einige praktische Begriffe der christlichen Religion einzuschärfen.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 41 

Liest man das, was Sawĩros ibb al-Moqaffa` über die eucharistische Liturgie 
geschrieben hat, wie er die Gläubigen mahnt, an der Feier der Eucharistie nicht 
nur an den Sonntagen, sondern nach Möglichkeit täglich teilzunehmen, dann 
sieht man sehr deutlich, welche Rolle diese im Leben der Christen besitzt und 
welche Bedeutung sie für ihr Heil hat. Sawĩros schreibt: 
 
„Der Gläubige soll an jeder Liturgie teilnehmen und sich während keiner 
entfernen, ganz gleich ob er kommuniziert oder nicht ... Wer kommuniziert, 
empfängt die Gnade, wer es nicht kann, gleicht dem Hauptmann, der zum Herrn 
sprach: Ich bin nicht würdig, dass du eintrittst unter mein Dach ... Und daher 
verdient er das, was der Hauptmann verdient hat“. 
 
Dann zeigt er, wie man bei den 24 Stunden des Tages Gott täglich zwei Stunden 
schuldig ist, um dreimal zur Kirche zu kommen: morgens, zur Feier der 
Eucharistie, und abends. Ein Tag in der Woche muss ganz dem geistlichen 
Leben dienen, die anderen sechs sind dem leiblichen Leben vorbehalten. 
Außerhalb der Stunden, die man sonntags in der Kirche verbringt, soll man die 
restliche Zeit mit dem Lesen heiliger Schriften verbringen. Wenn jemand nicht 
des Lesens kundig ist und in seiner Nachbarschaft niemanden hat, der lesen 
kann, dann möge er in einen Nachbarort gehen und einen des Lesens Kundigen 
aufsuchen; man geht ja auch zum Markt in einen anderen Ort, um sich das zu 
besorgen, was man für den Leib braucht. Ebenso soll man sich bei dem 
verhalten, was die Seele vonnöten hat. 
 
Ein armenischer Autor vom Ende des zwölften Jahrhunderts berichtet, dass man 
zu dieser Zeit in manchen Kirchen die Liturgie täglich gefeiert hat. Dieser Autor 
lebte damals in Ägypten und hat die Kirchen und die Klöster des Landes 
beschrieben. Wir haben bereits die St.-Georg-Kirche von Ašmunein, die 
Bischofskirche des Sawĩros, und die Kirche von Busim, dem heutigen Ousin 
(nordöstliches Kairo), erwähnt. 
 
So hat die Kirche in Ägypten inmitten aller Schwierigkeiten, die nach der 
arabischen Invasion ihre Existenz bedrohten, wenigstens zum Teil deswegen 
überlebt, weil sie ihr liturgisches Leben am Altar weiterführte und an ihrem 
Glauben an Christus festhielt, der sein Opfer und seine Gegenwart unter ihnen 
vergegenwärtigt hat. In den eucharistischen Synaxen fanden die Gläubigen 
geistliche Unterstützung, hier schöpften sie Mut, erhielten sie Erleuchtung und 
Belehrung. Man wundere sich nicht, dass die Kopten von heute ihre alte Liturgie 
bewahren, es nicht dulden, dass man an ihre geheiligten Texte rührt; denn diese 
sind Ausdruck ihres Glaubens und des Glaubens ihrer Väter. Es sei an die 
großen Debatten zwischen den Mönchen des Klosters des heiligen Makarius und 
Patriarch Gabriel II. ibn Turaik im 13. Jahrhundert erinnert, als dieser nur einen 
Satz in ein Gebet vor der Kommunion einfügte.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 42 

Eine Synode musste zusammengerufen werden, damit eine Entscheidung in 
dieser Frage gefällt werde. „Wir sind eine traditionelle Kirche“, sagte Papst 
Schenouda III. in einem Interview, das er nach seiner Rückkehr nach Kairo aus 
der Verbannung Anfang 1985 einem Fernsehreporter gewährt hat. 
In Bezug auf die Eucharistie hat die koptisch-orthodoxe Kirche zu keiner Zeit 
etwas gelehrt, das später widerrufen werden musste; sie teilt den Glauben der 
ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte aller apostolischen Kirchen des 
Ostens wie des Westens. 
 
Es ist wahr, dass im Laufe der Jahrhunderte die Kirche in Ägypten schwächer 
geworden ist; die Zahl der Christen ist geringer geworden. Nur noch etwa 20 
Prozent der ägyptischen Bevölkerung bekennt Jesus Christus als Herrn, Gott und 
Erlöser. Dennoch bildet die koptisch-orthodoxe Christenheit die bedeutendste 
christliche Gemeinschaft im gesamten nahöstlichen und nordafrikanischen 
Raum. Was ist aus den einst blühenden Kirchen eines Tertullian, eines Cyprian 
und eines Augustinus geworden? Fast keine Spur ist von ihnen übrig geblieben. 
Tunesien, Algerien, Marokko sind heute vollständig islamisierte Länder. 
Innerhalb der einheimischen Bevölkerung dieser Länder ist die Kirche Christi 
verschwunden. Welche Faktoren haben zu dieser Katastrophe geführt? Die 
Geschichte gibt uns die Antwort: Anarchie, Invasionen, Klassenkämpfe usw. 
erschütterten den nordafrikanischen Teil des römischen Reiches.  
 
Die Kirche war dort eine lateinische Kirche; denn sie war zuerst in den 
latinisierten Großstädten und war noch nicht in der Peripherie und in das 
Gebirge in einer solchen Weise hinaus gekommen, dass sie sich hätte festigen 
können. Hinzu kommt, dass die liturgische Sprache nur für eine Minderheit auch 
die Sprache des Denkens und Fühlens oder des Herzens war. In Ägypten 
dagegen gab es eine kompakte ethnische Einheit, der soziale Friede war weniger 
gefährdet, die Liturgie war im fünften Jahrhundert vom heiligen Kyrillus 
geordnet und angepasst worden, und so konnte das Christentum in alle 
Schichten der Bevölkerung eindringen und in ihnen festen Fuß fassen. Die 
Kopten sind ja, wie man aus dem Namen heraus hören kann, die wahren 
Ägypter. Sie sind keine Eindringlinge, keine Einwanderer, keine Ausländer, 
sondern die wahren Autochthonen, die Nachkommen der Bevölkerung des 
pharaonischen Reiches. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 43 

3.2 Die Liturgie als Ort der Heiligung 
 
In den Weisungen der Väter (Apophtegmata Patrum) finden wir eine Belehrung 
des Apa Poimēn († etwa 450): 
 
„Wiederum sprach er: „Es steht geschrieben: Wie der Hirsch nach den 
Wasserquellen lechzt, so verlangt meine Seele nach dir, o Gott.“ (Ps 42, 2). Die 
Hirsche in der Wüste schlingen viele Schlangen hinunter, und wenn sie das Gift 
brennt, verlangen sie, zum Wasser zu kommen. Wenn sie es trinken, kühlen sie 
sich ab vom Gifte der Schlangen. So ist es auch mit den Mönchen: Wenn sie in 
der Einsamkeit leben, dann werden sie von dem Gift der bösen Dämonen in 
Brand gesetzt. Dann sehnen sie sich nach dem Samstag und dem Sonntag, um an 
die Wasserquellen zu kommen, das ist, zum Leib und Blut des Herrn, damit sie 
von der Bitterkeit des Bösen gereinigt werden“. 
 
Die Mönche schöpften also ihren Glauben und ihre Liebe zur Eucharistie aus der 
Belehrung, die sie in ihrer örtlichen Kirche erhielten. Sie gingen regelmäßig in 
die benachbarte Kirche, um dort mit den Dorfbewohnern die heiligen Mysterien 
zu feiern und zu kommunizieren, wenn nicht ein vom Bischof bestimmter 
Priester zur Feier der Liturgie in ihr Kloster kam. 
 
In der orientalischen Spiritualität, vor allem in der koptisch-orthodoxen, versteht 
man die Eucharistie zugleich als Opfergabe (prosphora) und als ein von Gott 
erhaltenes Geschenk. Das zweite steht in der Betrachtung an erster Stelle. Die 
Gläubigen kommen zur Kirche, um die göttlichen Segnungen zu empfangen; sie 
fühlen sich durch ihre Nähe zu Gott und seinen Heiligen bereichert. Die Zeit, die 
man in der Kirche verbringt, wird gleichsam zu Augenblicken in der Seligkeit 
des Himmels. An zweiter Stelle heben die koptischen Quellen den Prosphora-
Gedanken hervor. „Prosphora machen“ oder die Prosphora darbringen ist 
gleichbedeutend mit „die Liturgie feiern“. Die Gläubigen übernahmen früher die 
Aufgabe, die Prosphora zu machen, d. h. für das zur Eucharistie benötigte Brot 
und für den Wein aufzukommen. In dem seinem Kloster benachbarten Dorf 
übernahm Pachomius die Prosphora, da die Bauern zu arm waren, um dieser 
Pflicht nachzukommen. Der heilige Athanasius spielt häufig darauf an, dass der 
Gläubige seine Opfergabe zur Kirche bringen müsse; dabei müsse er es auch in 
Kauf nehmen, dass ihn der Zelebrant zurückweist, falls er unwürdig ist. 
 
Das Brot, dass man darbringt, und den Wein, den man schenkt, erhält man, 
umgewandelt in den Leib und das Blut des Herrn, in der Eucharistiefeier zurück 
als Gabe der Liebe Gottes. Man betrachtet die Kommunion nicht so sehr als eine 
liebende Begegnung mit Christus, sondern vielmehr als den Empfang einer 
Gabe, einer Speise, von Christus. Diese Gottesgabe ist so groß, dass man sich 
mit Sorgfalt auf sie vorbereiten muss, um sie mit freudiger Danksagung zu 
empfangen. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 44 

Alle von Christus eingesetzten Sakramente, die uns göttliche Gnade vermitteln 
und heiligen, sind auf das große Mysterium der Eucharistie hingeordnet. Die 
Beziehung ist eine direkte und spiegelt sich in der Liturgie wider. 
 
Die Taufe, auf die unmittelbar die Firmung folgt, führt zum Empfang des Leibes 
und Blutes Christi. Sofort nach der Taufe und Firmung wird die Eucharistie 
gefeiert, und der Neugetaufte, auch wenn es sich um einen Säugling handelt, 
empfängt vor allen anderen Gläubigen die Kommunion. Die Buße, so scheint es, 
wurde während der Eucharistie durch eine allgemeine öffentliche Absolution 
gespendet. Die Texte findet man heute noch im Euchologion. Die Weihe wird in 
der Liturgie vor der Anaphora gespendet. Der Kranke, der die Salbung der 
Lampe (Krankensalbung) empfängt, kommuniziert in der Liturgie, die der 
Priester unmittelbar danach feiert; wenn der Kranke nicht zur Kirche gebracht 
werden kann, wird ihm die Kommunion unmittelbar nach der Eucharistiefeier 
gebracht. Nach der Eheschließungsfeier sehen die alten Rubriken vor, dass die 
Neuvermählten an der Eucharistiefeier teilnehmen. 
 
Wir haben bereits in einem anderen Zusammenhang über die zum Empfang der 
Eucharistie notwendigen körperlichen Dispositionen gesprochen. Dabei ist auch 
erwähnt worden, dass nach den liturgischen Regeln selbst der Altar, die 
Paramente und die liturgischen Gefäße „nüchtern“ sein müssen, d. h., dass sie an 
ein und demselben Tag nur ein einziges Mal gebraucht werden dürfen. 
 
Wie Mose wegen der Heiligkeit des Ortes, an dem ihm Jahwe erschienen ist, 
seine Sandalen ablegen musste, so müssen auch der Zelebrant und alle, die mit 
ihm das Heiligtum betreten, ihre Straßenschuhe ablegen, es sei denn, sie tragen 
besondere Pantoffeln, die jedoch nicht aus Leder, d. h. toter Haut, sein dürfen. 
Früher durfte man nicht einmal das Kirchenschiff mit Schuhen betreten; wer in 
das Heiligtum eintreten musste, hatte zuerst am Eingang der Kirche in einem 
Bassin die Füße zu waschen. 
 
Wer nicht von Anfang an der Liturgie teilnimmt und deswegen weder die den 
Lesungen vorausgehende Absolution empfangen noch die Lesungen gehört hat, 
ist vom Empfang der Kommunion ausgeschlossen. Der Grund für diese 
Vorschrift bestand zweifelsohne in der Tatsache, dass es sich manche zur 
Gewohnheit haben werden lassen, später zu erscheinen; für diese las man gegen 
Ende der Liturgie ein zweites Evangelium, damit sie kommunizieren konnten. 
Zwar verbot der Patriarch diesen Brauch, aber einige mildere Bestimmungen 
wurden später wieder erlassen. Zwei Jahrhunderte später gab Sawĩros ibn al-
Moqaffa` eine andere Begründung für die Teilnahme von Anfang an, die mehr 
religiös und theologisch ist. Nur wer durch das Gebet und das Wort Gottes 
gereinigt ist, kann an den heiligen Mysterien teilhaben. Er sagt: 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 45 

„Wer nicht der (Lesung der) Bücher und der (Heiligung der) Opfergaben 
beiwohnt und anschließend kommuniziert, der verdient eine große Züchtigung; 
denn auf diese Weise befleckt er den Leib Christi, statt ihn zu heiligen. Er 
kommuniziert in der Tat mit einem unreinen Leib und einer unreinen Seele, da 
die (Lesung der) Bücher und die Liturgie gerade deshalb der Kommunion 
vorausgehen, um den Gläubigen an Leib und Seele zu heiligen und ihn zu 
reinigen, und zwar, wie ich dir schon gesagt habe, in der Weise, dass er der 
Kommunion würdig werde“.  
 
Der Mensch vermag nämlich nicht einmal eine einzige Stunde ohne Fehler zu 
bleiben, ausgenommen, dass er ganz allein in der Wüste ist. Wer mitten unter 
den Menschen lebt, für den ist es geradezu unvermeidlich, durch ein Wort, 
durch Spott, durch einen Meineid durch eine Beleidigung des Nächstes oder 
anderes zu sündigen. Alle diese Fehler beflecken ihn, und deshalb ist es für ihn 
eine Notwendigkeit, die Bücher und die Liturgie zu hören, um sich zu reinigen 
und zu heiligen. Wenn es aber in seiner Unreinheit, ohne die Bücher und die 
Liturgie zu hören, kommuniziert, dann beleidigt er Christus selbst, und Christus 
wird ihn verachten ... Er gleicht einem Menschen, der auf trockenem Boden sät; 
das Wort Gottes ist das lebensspendende Wasser, das die Erde besprengt, damit 
die Kommunion, die der Same ist, Frucht hervorbringe“. 
 
Andererseits zeigen die koptisch-orthodoxen Autoren mit Freude auf, wie man 
sich während der Feier der göttlichen Liturgie in der Kirche verhalten muss, 
damit man sich heilige: Sie weisen darauf hin, dass die fünf leiblichen wie die 
fünf geistigen Sinne aktiv im Geschehen beteiligt sein müssen. Al-Mu`tamãn ibn 
al-Assãl, ein Autor des 13. Jahrhunderts, entwickelt diesen Gedanken so:  
 
1. Der Gehörsinn nimmt teil, indem er die Lieder mit ihren unterschiedlichen 

Melodien hört. Diese freudigen Melodien erheben seine Seele zur Andacht, 
die düsteren, traurigen Melodien laden den Sünder ein, seine Sünden zu 
bedenken und sie zu beweinen, und den Stolzen, zur Demut zurück zu 
kehren. 

2. Der Gesichtsinn heiligt uns, da er zum Altar und auch zu den Ikonen schaut, 
um die zu verherrlichen, die sie darstellen und um ihre Fürsprache zu bitten. 

3. Der Geschmackssinn heiligt uns, da wir durch ihn teilhaben an der 
himmlischen Speise der heiligen Mysterien des Leibes und des Blutes des 
Herrn.  

4. Der Geruchssinn heiligt uns, da er den Wohlgeruch des Gott dargebrachten 
Weihrauchs (dessen sich die orientalischen Liturgien im allgemeinen sehr 
reichlich bedienen) aufnimmt.  

5. Der Tastsinn heiligt uns, da wir mit ihm das heilige Evangelium und das 
Kreuz berühren und küssen.  

 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 46 

Al-Mu´tamãn erwähnt auch die inneren Sinne: das Gedächtnis, das sich der 
Größe Gottes erinnert und seiner Wohltaten gedenkt, um ihn anzubeten und ihm 
dankzusagen; die Vorstellungskraft, mit der wir uns seine Werke innerlich 
vorstellen um ihn zu verherrlichen usw. 
 
Der eigentliche Leiter des Gebets des Volkes ist der Diakon. Er sagt den 
Gläubigen, welche Haltung oder Stellung sie einnehmen sollen, in welcher 
Meinung sie beten sollen. Wir haben bereits oben erwähnt, dass es dem 
koptisch-orthodoxen Ritus eigen ist, dass der Diakon mit dem Gesicht zum Volk 
steht, gegenüber dem zelebrierenden Priester. Dieser betet nach Osten gerichtet, 
ebenso wie die Gläubigen; denn alle koptischen Kirchen sind geostet. Erwähnen 
wir hier noch einmal verschiedene der diakonalen Ermahnungen und 
Einladungen: 
 
Erhebt euch zum Gebet. 
Betet, dass sich Gott unser erbarme. 
Betet für den Frieden. 
Betet für unseren Papst und Patriarchen (..). 
Betet für die Wasser der Flüsse. 
Schaut nach Osten. 
Lasst uns aufmerken. 
Betet Gott an mit Furcht und Zittern. 
 
Hinsichtlich der zuletzt genannten Haltung der Furcht vor der Eucharistie sei 
angemerkt, dass wir sie in allen Riten finden. Seit dem vierten Jahrhundert 
findet man solche Ausdrücke im offiziellen Gebet der Kirche. Der Grund für die 
Einführung derartiger Redeweisen war zunächst ein apologetischer, und zwar 
gegen den Arianismus; hinzu kam später ein pastoraler Grund, da es galt, 
sakrilegische Kommunionen zu verhindern. In diesem Sinne spricht der heilige 
Johannes Chrysostomus in seinen Homilien häufig über Judas, den Verräter. 
 
In den alten koptischen Kirchen lässt sich auch gut der den einzelnen 
Personalkategorien vorbehaltene Ort während der Feier der Liturgie feststellen; 
den Priestern und Diakonen ist das Heiligtum vorbehalten, das von einer Frau 
niemals betreten werden darf; außerhalb der Ikonostase befindet sich der Chor 
der Diakone, in dem sich die beiden Abteilungen des Chors der Gläubigen; die 
eine für Männer und die andere für Frauen.  
 
In manchen Kirchen nehmen die Frauen Platz im rückwärtigen Teil der Kirche, 
d. h. hinter den Männern. Das erinnert an die Praxis der ostsyrischen Kirche, wo 
es getrennte Eingänge für Männer und Frauen gibt. Am Eingang der Kirche war 
früher der den Katechumenen vorbehaltene Platz, die am ersten Teil der 
Eucharistiefeier, der Liturgie des Wortes, teilnahmen und vor dem Beginn des 
eucharistischen Gebets entlassen wurden. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 47 

Fügen wir noch ein Wort hinzu über die Aufbewahrung der Eucharistie und 
paraliturgische Andachten. Die koptisch-orthodoxe Kirche befolgt in Bezug auf 
die Eucharistie jene Vorschriften, die Gott den Kindern Israels in Bezug auf das 
Osterlamm gegeben hat, buchstabengetreu: 
 
„Ihr dürft nichts bis zum Morgen übriglassen“ (Ex 12, 10). „In deinem ganzen 
Gebiet soll sieben Tage lang kein Sauerteig zu finden sein, und vom Fleisch des 
Tieres, das du am Abend des ersten Tages schlachtest, darf bis zum anderen 
Morgen nichts übrig bleiben“ (Deut 16, 4).  
 
Daher konsumieren nach der Austeilung der heiligen Kommunion der 
zelebrierende Priester und die übrigen Altardiener alles, was von den heiligen 
Mysterien übriggeblieben ist, es sei denn, dass einem Kranken noch die 
Kommunion nach Hause gebracht wird. Da die Gläubigen im Laufe der langen 
und feierlichen Zeremonien der Liturgie zu verschiedenen Gelegenheiten die 
Möglichkeit haben, dem eucharistischen Herrn Anbetung darzubringen, hat es 
die koptisch-orthodoxe Kirche nicht für angebracht gehalten, paraliturgische 
Dienste wie etwa die Andacht mit eucharistischem Segen oder die eucharistische 
Prozession am Ende des Feste des Leibes und Blutes des Herrn 
(„Fronleichnam“) wie in der abendländischen Kirche zu schaffen.  
 
Sie ist davon überzeugt, dass die Anbetung der Eucharistie in der göttlichen 
Liturgie ihre Fülle erreicht; die göttliche Liturgie ist ja der Gottesdienst 
schlechthin, und „der Engel des Opfers“ trägt ihn zum Himmel empor, nachdem 
er seine Rolle als Mittler in der irdischen Gemeinde erfüllt hat. Es ist jedoch 
nicht auszuschließen, dass die alexandrinische koptisch-orthodoxe Kirche auch 
zeitweise die Eucharistie aufbewahrte, wie die Untersuchungen von L. 
Villecourt und A. van Lantschoot zeigen. 
 

3.3 Der Aspekt: brüderliche Liebe der Liturgie 
 
Die eucharistische Synaxis ist seit dem Beginn der Kirche stets eine 
gemeinschaftliche Handlung gewesen. Sie ist in der Tat in hervorragender 
Weise kommunitär. Das heißt, wir haben es hier mit einer brüderlichen 
Versammlung zu tun, in der sich die Einheit aller untereinander in Christus 
kundtat: eine lebendige, menschliche, brüderliche Gemeinschaft. Die ersten 
Christen begannen ihre Versammlung daher mit einem brüderlichen 
Liebesmahl, der Agape. Diese brüderliche Versammlung weist jedoch weit über 
die örtliche Gemeinde hinaus. Der Apostel Paulus bittet die Gläubigen von 
Korinth, am ersten Tag der Woche der Synaxis ist, die Kollekte für die 
Bedürftigen in Jerusalem vorzubereiten. „Was die Geldsammlung für die 
Heiligen angeht, sollt auch ihr euch an das halten, was ich für die Gemeinden 
Galatiens angeordnet habe.“ (1.Kor 16, 1) 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 48 

So ist es zu verstehen, dass die koptisch-orthodoxe Liturgie immer eine 
gesungene, feierliche Liturgie ist unter Teilnahme des Volkes und der 
Mitwirkung der Diakone. Liturgie ist nicht allein eine Sache des Klerus, sondern 
das öffentliche Gebet der Kirche, das von allen vollzogen wird. Es gibt kaum 
einen Moment der Stille. Die Gesänge und Lesungen folgen ununterbrochen 
aufeinander. Die vom Priester still gesprochenen Gebete begleiten immer den 
Gesang des Volkes oder des Diakons; manche von diesen sind Gebete, die der 
Priester für sich selbst betet. 
 
Gemäß der Unterweisung, die Jesus Christus selbst seinen Jüngern gegeben hat 
„Wenn du deine Opfergabe zum Altar bringst und dir dabei einfällt, dass dein 
Bruder etwas gegen dich hat, so lass deine Gabe dort vor dem Altar liegen, geh 
und versöhne dich zuerst mit deinem Bruder, dann komm und opfere deine 
Gabe.“ (Mt 5, 23-24), geben die Gläubigen einander den Friedenskuss, bevor die 
eigentliche Anaphora beginnt. Wir haben hier einen in der Kirche seit alters her 
bestehenden Brauch, der kürzlich auch in der abendländischen Kirche wieder – 
zumindest fakultativ – zur Geltung gekommen ist (gleichwohl wird man 
zugeben müssen, dass der hierzulande praktizierte Handschlag recht steif wirkt 
und weit vom eigentlichen Friedenskuss – osculum pacis – entfernt ist!). 
Während der Großen und heiligen Woche entfällt der Friedenskuss, damit jeder 
Vergleich mit dem Kusse des Verräters Judas ausgeschlossen bleibt. 
 
Wir haben bereits erwähnt, dass die Gläubigen früher die Opfergaben zur 
Verfügung stellten; man suchte dann das Notwendige für die Darbringung des 
Opfers in der Liturgie aus, und der Rest wurde unter den Altardienern verteilt. 
Jetzt ist überall während der Liturgie an die Stelle der Opfergaben die 
Geldkollekte getreten.  
 
In den Gebeten werden die Opfergaben und jene erwähnt, die sie dargebracht 
haben; die Prosphoren, die Erstlingsfrüchte des Weinstocks, das Öl, der 
Weihrauch, die Velen, die liturgischen Bücher und Gefäße. 
 
In Unterägypten bestand bei den halbanachoretischen Mönchen der Brauch, 
anlässlich der eucharistischen Synaxis eine brüderliche Agape nach der 
Eucharistie abzuhalten. Dieses Liebesmahl fand in der Regel in der Kirche statt. 
In den pachomianischen Klöstern finden wir diesen Brauch nicht. 
 
Es ist schon erwähnt worden, dass der heilige Bischof und Anachoret Aphou 
jeden Samstag seine Liebestätigkeit entfaltete, wenn er sich zur liturgischen 
Synaxis in seine Bischofsstadt begab. Er verbrachte den Tag mit den Armen und 
Bedrückten, nahm sich der Notleidenden bis gegen 15 Uhr (zur neunten Stunde) 
an, und dann begann er mit dem Gottesdienst. 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 49 

An den Samstagen und Sonntagen, den Tagen der eucharistischen Synaxis, 
treffen sich auch die Einsiedler und die Mönche, um einander zu bestärken und 
über göttliche Dinge zu sprechen; dann empfangen sie die Besuche der 
Gläubigen, die sich ratsuchend an sie wenden wollen. An diesen Tagen verteilen 
die Bischöfe in besonderer Weise Almosen, und die Mönchsklöster speisen die 
Armen. 
 
Der kommunitäre Charakter der Eucharistie wird auch deutlich in dem Brauch, 
Gläubige aus der Gemeinschaft auszuschließen, zu exkommunizieren. Außer bei 
einigen schweren Verbrechen liegen dem Ausschluss Mängel in der Liebe 
zugrunde. Die Exkommunikation wird nicht als Verdammung angesehen, 
sondern als eine Sühnestrafe. Wenn jemand exkommuniziert wird, dann deshalb, 
weil er durch den Mangel an Liebe unwürdig geworden ist, das Sakrament der 
Liebe zu empfangen.  
 
Als zum Beispiel der große Pachomius erkannt hatte, dass er einem Bruder 
gegenüber zu streng gewesen war und somit gegen die Lehre des Herrn gefehlt 
hatte, wie er sie uns im Vaterunser dargelegt hat: „Vergib uns unsere Schuld, 
wie auch wir unseren Schuldnern vergeben“, da kamen ihm eine ganze Reihe 
von Worten aus der heiligen Schrift in den Sinn. Er erkannte auf einmal, dass er 
durch seine übergroße Strenge und seinen Mangel an Liebe gegenüber diesem 
Bruder unwürdig geworden war, die heiligen Mysterien zu empfangen. Und der 
Heilige zog daraus die Konsequenz und exommunizierte sich selbst für drei 
Wochen. 
 
Die Eucharistie hatte auch eine große Bedeutung als Ritus der Gastfreundschaft. 
Sie ist ja Zeichen der Gemeinschaft im Glauben, und zwar vor allem in Zeiten, 
da Irrlehren sich verbreiten und die Einheit der Kirche gefährden. Wenn dann 
ein Gast kam, ließ man ihm zum Zeichen der Liebe und der ekklesialen Einheit 
an der eucharistischen Synaxis teilnehmen; nichts ist auch heute natürlicher, als 
einen koptisch-orthodoxen Priester, der sich auf der Durchreise befindet, 
einzuladen, die Liturgie zu feiern und vor allem die Homilie am Sonntag zu 
halten. 
 
Wenn sich auch in den 20 Jahrhunderten, da die Kirche besteht, vieles in der 
Welt geändert hat, eins bleibt unverändert: das Band der Liebe unter den 
Brüdern desselben Glaubens, die um den Altar versammelt sind. Oft hält man 
während der eucharistischen Versammlung die Kollekte für die Armen, um 
ihnen in ihrer Not beizustehen. Von den Tagen der Apostel bis heute hat die 
Kirche ihre besondere Aufmerksamkeit den Armen, den Witwen und den 
Bedrückten zugewendet. In der Eucharistie schöpft sie diese liebevolle Fürsorge 
für die anderen, und sie inspiriert zu allen Zeiten ihre Kinder, einander zu lieben, 
wie Christus sie zuerst geliebt hat. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 50 

Die Väter der Kirche von Alexandrien betrachteten das christliche Leben gern 
als ein immerwährendes Fest. Sie sahen in den Feiern der Eucharistie und den 
übrigen gemeinsamen liturgischen Versammlungen das unersetzbare Mittel, um 
der menschlichen Schwäche zu helfen. Die menschliche Natur ist unfähig, in 
diesem Leben einen ununterbrochenen inneren und äußeren Kult zu vollziehen. 
Daher ist das immerwährende Fest des Christen das, welches ihm die Wohltaten 
der Erlösung vermittelt, die Ruhe der Seele und die Ruhe der Ewigkeit, 
vorausgesetzt natürlich, dass er sich ihrer würdig erweist. 
 
Die liturgischen Feierlichkeiten helfen uns, uns dieser Wohltaten lebhafter 
bewusst zu werden und uns leichter auf das ewige Leben vorzubereiten, in dem 
die Anbetung Gottes keine Unterbrechung und kein Ende kennt. 
 
So kann man mit Origenes sagen, dass das vollkommene Leben des Christen in 
gleicher Weise ein ewiger Sonntag wie eine Zurüstung ist; es ist ein 
ununterbrochenes Ostern und Pfingsten. 
 
Ähnlich hat sich der Lehrer des Origenes, Klemens von Alexandrien, geäußert. 
Für Origenes ist der äußere Kult ebenso wichtig wie der innere Kult, und der 
wahre Sabbat besteht für den Christen darin, die Werke der Welt, d. h. der 
Sünde, zu zerstören, Gott zu verherrlichen und treu und stark in Christus zu 
bleiben, nicht das Feuer der Sünde zu entfachen und in der Ruhe die Wahrheit 
und die Weisheit zu betrachten. So lehrte Origenes die Menschen seiner Zeit, 
und so lehrt er in die unsere hinein. 
 
Und in diesem Sinne beschloss der im Januar des Jahres 1985 verstorbene 
koptisch-katholische Bischof Abba Yohannes vor einigen Jahren eine 
Einführung in die koptisch-katholische Eucharistiefeier, die er anschließend 
zelebrierte: „Gebe Gott, dass die eucharistische Synaxis, die wir feiern, unseren 
Glauben belebe, unsere Hoffnung beseele und uns in der brüderlichen Liebe 
vereine. Unsere Versammlung um den Altar herum möge auf die Freude des 
Himmels hinweisen, die ja darin besteht, dass wir alle mit Gott vereint werden 
in dem einen und demselben Ritus, der weder ein koptischer noch ein syrischer, 
weder ein armenischer noch byzantinischer oder lateinischer sein wird, sondern 
ein himmlischer und englischer.“ 
 
 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 51 

3.4 Quellen und Literatur 
 
Eine Auswahl 
 
Al-Mu`tamãn ibn al-Assãl (Bruder von aş-Şafi ibn al-Assãl), Kitãb Magmū` 
Usũl ad-Din, ed. Graf: BSAC 13 (1948/49) 
F. E. Brightman, The Sacramentary of Serapion of Thumis: Journal of 
Theological Studies 1 (1899 – 1900). 
C. Donahue, The άγάπη of the Hermits of Scete: Studia Monastica 1 (1959) 97 – 
114. 
B. T. A. Evetts  - A. S. Butler, The Churches and Monasteries of Egypt and 
some neighbouring countries, attributed to Abū Salih the Armenian, Oxfort 
1895. 
Abba Gregorius, Die Taufe im Ritus der Koptischen Orthodoxen Kirche: E. Chr. 
Suttner, Taufe und Firmung, Regensburg 1971, 153 – 164. 
A. van Lantschoot, Heliari et Masob: Orientalia Christiana Periodica 10 (1944) 
168 – 178. 
H. Malak, Les Livres liturgiques de l`Eglise Copte : Mélanges Eugène Tisserant 
(= Studi e Testi 233), Vatikan 1964 
F. Rossi, Tre Manoscritti Copti (= Memorie della Reale Academia delle Scienze 
di Torino, II/XXXVII), Turin 1886. 
G. Schmidt, Fragment einer Schrift des Märtyrerbischofs Petrus von 
Alexandrien, Leipzig 1901. 
L. Veuilleux, La Liturgie dans le Cénebitisme pachómien ( = Studia Anselmiana 
57), Rom 1968. 
L. Villecourt, La Lettre de Macaire … : Le Muséon 36 (1923). 
L. Villecourt, Les observances liturgiques et la discipline du jeûne dans l`Eglise 
Copte : Le Muséon 37 (1924). 
 
Für weitere Literaturangaben verweisen wir auf 
 
P. Vergese (Herausgeber), Koptisches Christentum. Die orthodoxen Kirchen 
Ägyptens und Äthiopiens (= Die Kirchen der Welt XII), Stuttgart 1973, 267-276. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 52 

4. Die Entfaltung der alexandrinischen Liturgie in der Kirche 
Äthiopiens 

 
von Prof. Dr. Johannes Madey 

  
Die Christianisierung Äthiopiens begann im strengen Sinne des Wortes um die 
Mitte des vierten Jahrhunderts, als der heilige Athanasius der Große den 
früheren Minister am Hofe von Axum, der historischen Hauptstadt Äthiopiens, 
Frumentius, zum Bischof für dieses Land weihte. Schon als Minister in Axum 
hatte sich Frumentius dort apostolisch betätigt, vor allem unter den 
ausländischen Kaufleuten. 
 
Anfangs herrschte auf dem Gebiet der Liturgie eine große Vielfalt. Man 
verwendete, insbesondere im Osten Äthiopiens, verschiedene Liturgien, und 
zwar sowohl solche des alexandrinischen als auch des antiochenischen Typus. 
Die liturgische Sprache war zweifelsohne zunächst das Griechische, das auch 
am Hofe von Axum verwendet wurde, wie man aus Säuleninschriften und 
Aufschriften von Münzen aus dem vierten Jahrhundert sehen kann.  
 
Als Frumentius nach seiner Bischofsweihe nach Äthiopien zurückkam, wirkte er 
sicherlich zunächst in den vom Hellenismus berührten Kreise. Erst als das 
Christentum auch die einfachen, vom Hellenismus unbeeinflussten 
Volksschichten erreichte, machte sich die Notwendigkeit bemerkbar, eine 
Liturgie in der Volkssprache zu schaffen. Wann genau damit begonnen wurde, 
lässt sich nicht mit Sicherheit sagen, doch darf man annehmen, dass dies noch 
zu Lebzeiten des heiligen Frumentius geschehen ist. 
 
Die Liturgie, die Frumentius aus Alexandrien mitbrachte, war zweifelsohne die 
dort gebräuchliche, so wie er sie beim heiligen Athanasius, seinem Lehrer, 
gelernt hatte. Infolgedessen kann man sagen, dass die äthiopische Liturgie ihren 
Ursprung der alexandrinischen verdankt. 
 
Wenn man die heutige äthiopische Liturgie mit der alten alexandrinischen 
Liturgie vergleicht, lässt sich ohne Mühe ihre Abhängigkeit von der letzteren 
feststellen. Sowohl im Hinblick auf die Struktur als auch in gewisser Hinsicht 
auf die Formulierungen finden wir Übereinstimmungen mit der koptisch-
orthodoxen Liturgie; denn beide haben denselben Ursprung. 
 
Die äthiopische Liturgie nahm jedoch eine selbständige Entwicklung, so dass 
ihre heutige äußere Form von der ursprünglichen, alexandrinischen weit entfernt 
zu sein scheint. Daher spricht man mit Recht von einem eigenständigen 
äthiopischen Ritus. Zu dieser Entwicklung haben zweifelsohne die Sprache, das 
ethnische Brauchtum und die Musik beigetragen. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 53 

Die liturgische Disziplin der äthiopischen Kirche richtet sich nach den folgenden 
frühchristlichen Sammlungen, die die Äthiopier übernommen haben: 
 

1. Der Sinodos. Es ist eine Übersetzung der ägyptischen Kirchenordnung, 
die zur äthiopischen Kirchenordnung geworden ist. 

 
2. Meshafa Kidãn Za-egzi`-na Jesus Krestos – die Übersetzung des aus dem 

syrischen Raum stammenden Testamentum Domini Nostri Jesu Christi (5. 
Jahrhundert) 

3. Didesqelyã. Es ist die äthiopische Übersetzung der Didaskalie, die sich 
aus den Büchern I bis VII der Apostolischen Konstitutionen 
zusammensetzt. 

 
4. Die Fetha Nagaśt – das Gesetz der Könige. Es ist möglicherweise eine 

Übertragung des Nomokanons von aş-Şafĩ ibn-al-`Assãl (13. 
Jahrhundert). Höchstwahrscheinlich wurde dieses Werk im 15./16. 
Jahrhundert oder schon ein Jahrhundert früher aus dem Arabischen 
übersetzt. 

 
Welche Bedeutung die beiden ersten Sammlungen in der äthiopischen Kirche 
haben, beleuchtet die Tatsache, dass die Kirche sie dem Kanon der 
neutestamentlichen Schriften beigezählt hat. 
 
Unter dem Kaiser Zar`a Ya`qob (1434 – 1468) gab es eine starke liturgische 
Reformbewegung. Ein Zeugnis aus jener Zeit ist das Werk „Teaqeba Mestin“ 
(Die Sorge um die Sakramente). Neugeordnet wurde der liturgische Kalender: 
Man führte neue Fest zu Ehren der Mutter Gottes, der Engel und der Heiligen 
ein. Die liturgischen Regeln wurden jetzt bis ins kleinste Detail festgelegt. 
 
Eine weitere liturgische Erneuerungsbewegung gab es im 17. Jahrhundert. Die 
vorhandenen liturgischen Bücher wurden revidiert, u. a. auch das „Messbuch“ 
oder Buch der Anaphoren (Meshãfa qeddãsĕ). 
 
Bezüglich der Entwicklung muss jedoch angemerkt werden, das bei all ihrer 
Lebendigkeit Mängel unvermeidbar gewesen sind. Es fehlte eine echte zentrale 
Autorität, die die einzelnen Stadien der Entwicklung überwachen, d. h. ordnen 
bzw. koordinieren könnte. Das hierarchische Haupt der äthiopischen Kirche war 
bis vor wenigen Jahrzehnten ein vom koptischen Patriarchen von Alexandrien 
geschickter Bischof, der Abuna, und diesem waren meistens Sprache und 
Liturgie des Landes fremd. So waren ihm lediglich die wesentlich bischöflichen 
Funktionen, wie z. B. die Weihe von Diakonen und Priestern, die Konsekration 
der heiligen Öle und des Tabot (die heilige Tafel) für die Altäre vorbehalten. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 54 

Die Erstellung der liturgischen Manuskripte und die liturgische Unterweisung, 
den sog. Debtera, die meistens Laien waren. Diese hatten ein theoretisches 
liturgisches Wissen. Ohne eine Kontrolle seitens eines zentralen Organs übten 
sie sozusagen ein Monopol auf dem Gebiet der Liturgie aus. So ist es nicht zu 
verwundern, dass in den Manuskripten recht willkürliche Zufügungen, 
Auslassungen oder Wiederholungen auftauchen. 
 
 

4.1 Anmerkungen zur geschichtlichen Entwicklung 
 
Wie alle anderen eucharistischen Liturgien besteht auch die Eucharistiefeier der 
äthiopischen Kirche aus zwei Hauptteilen; den ersteren nennt man „allgemeine 
Ordnung“ (ordo communis), den letzteren, der die eigentliche Eucharistiefeier 
enthält, bezeichnet man „Anaphora“. Bei der Beschreibung der geschichtlichen 
Entwicklung ist diese Aufteilung zu berücksichtigen. 
 
 

4.1.1 Die allgemeine Ordnung 
 
Sie enthält praktisch all das, was wir bei der Darstellung der koptisch-
orthodoxen Liturgie als Liturgie der Katechumenen oder des Wortes bezeichnet 
haben. Ein charakteristisches Merkmal dieses Teils ist, dass er praktisch 
unveränderlich ist. Die veränderlichen Bestandteile sind hier lediglich die 
Lesungen aus dem Neuen Testament sowie die drei Psalmverse, die der Diakon 
im Wechsel mit den Gläubigen vor dem Evangelium singt. Nach der 
Überlieferung der äthiopischen Kirche stammt die Anordnung dieses Teils der 
Liturgie vom heiligen Basilius von Antiochien. Im Britischen Museum findet 
man die Handschrift 545, die die Überschrift enthält: „Dies ist die Ordnung, die 
Basilius von Antiochien zusammengestellt hat.“ Die Äthiopier nennen daher 
Basilius auch den „Astegeba“, d. h. den Zusammensteller (vieler Anaphoren). 
 
Wie dem auch sei, in Bezug auf ihre Struktur kommt die äthiopische Liturgie 
von der alten alexandrinischen her, und diese sah im vieren Jahrhundert so aus: 
 
Gruß des Priesters und Antwort der Gläubigen 
Lesungen und Hymnen 
Evangelium und Predigt 
Entlassung der Katechumenen 
Friedenskuss 
Darbringung der Opfergaben 
 
Wenn die äthiopische Liturgie, was die wesentlichen Züge angeht, auch diese 
Struktur bewahrt hat, so muss dennoch gesagt werden, dass dieser erste Teil 
doch eine sehr starke Entwicklung durchgemacht hat.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 55 

Zwar findet man in ihm manche Ähnlichkeiten mit anderen orientalischen 
Liturgien, aber es gibt auch eine ganze Reihe eigener, für die äthiopische 
Liturgie charakteristischen Besonderheiten. 
 
Wie in anderen orientalischen Liturgien wurde auch hier ein Ritus der Bereitung 
der Gaben eingeführt und an den Beginn der göttlichen Liturgie gestellt, d. h. 
noch vor die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes. Eingeführt wurden in 
diesem Teil auch der Weihrauchritus, der Gesang des Trishagion und das 
Sprechen des Glaubensbekenntnisses. 
 
Wenn man über die Entwicklung spricht die sich anhand der Manuskripte 
verfolgen lässt – und später auch der gedruckten Ausgaben -, so kann man von 
drei Stadien reden. 
 
Im ersten Entwicklungsstadium kann man anhand des Zeugnisses der 
Manuskripte jene Teile erkennen, die dem ursprünglichen Text der 
alexandrinischen Liturgie hinzugefügt worden sind. Man braucht hierfür nur auf 
die Handschriften des frühen 16. Jahrhunderts und auf das äthiopische Missale 
zurückgreifen, da der Mönch Abba Tesfa-Sion im Jahre 1549 in Rom 
veröffentlicht hat. 
 
Das zweite Entwicklungsstadium bezeugen die Handschriften aus dem 17. und 
18. Jahrhundert. Hier kann man noch stärker von einer Entfaltung sprechen; 
denn diese Manuskripte zeigen gegenüber denen des 16. Jahrhunderts manche 
Hinzufügungen zum überlieferten Text und auch Veränderungen der 
liturgischen Regeln oder Rubriken einerseits und die kurzen und 
ausdrucksstarken Gebete und deren Reihenfolge andererseits. 
 
Das dritte Entwicklungsstadium bezeugt schließlich die Weiterentwicklung seit 
dem 18. Jahrhundert, die ihren Niederschlag auch in den heutigen gedruckten 
Liturgieausgaben gefunden hat. 
 
Vergleicht man die Zeugnisse der drei Entwicklungsstadien, so stellt man fest, 
dass die größten Veränderungen im Vorbereitungsteil, bei der Darbringung der 
Gaben und im Weihrauchritus stattgefunden haben. Diese Teile besaßen in den 
frühen Dokumenten eine bestimmte Anzahl kurzer Gebete und Formulierungen, 
und die Zeremonien zeigten eine systematische Anordnung. Im Laufe der Zeit 
wurden die Gebete und Formulierungen verlängert, theologisch ausgearbeitet, 
und die Zeremonien erhielten mehr Glanz und Feierlichkeit. 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 56 

Liturgie ist in der Tat nicht etwas Statisches, sondern der Ausdruck religiöser 
Vitalität. Er hängt zusammen mit der Psychologie eines Volkes, seines 
Lebensraumes und seiner Einstellung zum Göttlichen. Das ist der Grund, warum 
dieser Teil der göttlichen Liturgie nicht in seinen ursprünglichen Formeln 
einfach verharren konnte. So fanden im Laufe der Zeit Neuerungen ihren Weg 
in die Liturgie hinein: Neue Gebete und Zeremonien kamen hinzu, andere 
wiederum verschwanden. 
 
 

4.1.2 Die Anaphora 
 
Während der erste Teil der Liturgie unveränderlich ist, sind die Anaphoren – das 
sei vorausgeschickt – das, was in der Liturgie je nach dem Fest oder der 
liturgischen Zeit veränderlich ist. Nur der westsyrische oder syro-antiochenische 
Ritus verfügt über mehr Anaphoren als die äthiopische Kirche. 
 
Bis jetzt sind zwanzig äthiopische Anaphoren bekannt, von denen jedoch nicht 
alle verwendet werden. Das im äthiopischen Kalenderjahr 1938 in Rom 
veröffentlichte Missale (Meshãfa Qeddãsĕ) enthält 17 Anaphoren, von denen die 
äthiopische orthodoxe Kirche nur die ersten 14 als authentisch anerkennt. Die 
Gelehrten fügen noch drei weitere Anaphoren hinzu. Diese 20 Anaphoren sind: 
 

1. Anaphora der Apostel 
2. Anaphora Unseres Herrn 
3. Anaphora des heiligen Evangelisten Johannes 
4. Anaphora der 318 rechtgläubigen Väter (des Konzils von Nikaia) 
5. Anaphora (I) der Mutter Gottes von Kyriakus von Bahnsa 
6. Anaphora des heiligen Athanasius 
7. Anaphora des heiligen Basilius 
8. Anaphora des heiligen Gregorius von Nyssa 
9. Anaphora des heiligen Epiphanius 
10. Anaphora des heiligen Johannes Chrysostomos 
11. Anaphora (I) des heiligen Kyrillus 
12. Anaphora des heiligen Jakob von Sarug 
13. Anaphora des heiligen Gregorius 
14. Anaphora des heiligen Dioskorus 
15. Anaphora (II) der Mutter Gottes 
16. Anaphora des heiligen Markus 
17. Anaphora des heiligen Herrenbruders Jakobus 
18. Anaphora (III) der Mutter Gottes von Gregorius 
19. Anaphora (IV) der Mutter Gottes von Gregorius 
20. Anaphora (II) des heiligen Kyrillus 

 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 57 

Wie bereits erwähnt, sind uns die drei zuletzt genannten nur dem Namen nach 
bekannt. Sie werden nirgendwo gebraucht. Die äthiopisch-orthodoxe Kirche 
anerkennt nur die ersten 14 und hält die übrigen für apokryph. Was besonders 
auffällt, ist die beträchtliche Zahl der Anaphoren, deren Ursprung wohl im syro-
antiochenischen Bereich zu suchen ist. 
 
Wahrscheinlich spielte hier der Einfluss des syrischen Mönchtums, das ja auch 
in Ägypten verbreitet war, eine besondere Rolle. Man muss sich jedoch hier mit 
Vermutungen begnügen, da die Erforschung des Ursprungs der Anaphoren der 
äthiopischen Kirche noch in den Anfängen steckt. 
 
Das jüngste bedeutende Werk über die äthiopischen Anaphoren sind die Studies 
in the Ethiopian Anaphoras von Ernst Hammerschmidt (Berlin 1961). Nach 
diesem Autor sind folgende Anaphoren „fast sicher“ äthiopischen Ursprungs 
oder, obwohl aus fremden Elementen, so zusammengestellt, dass ihnen ein 
„typisch äthiopischer“ Charakter zugeschrieben werden muss: 
 
1. Anaphora des heiligen Evangelisten Johannes 
2. Anaphora der 318 rechtgläubigen Väter 
3. Anaphora (I) der Mutter Gottes des Kyriakos von Bahnsa 
4. Anaphora des heiligen Athanasius 
5. Anaphora des heiligen Gregorius von Nyssa 
6. Anaphora des heiligen Johannes Chrysostomos 
7. Anaphoren (I und II) des heiligen Kyrillus 
8. Anaphora des heiligen Gregorius 
9. Anaphora des heiligen Dioskorus 
10. Anaphora (III) der Mutter Gottes von Gregorius 
 
Mit anderen Worten, es sind die schon zuvor erwähnten Anaphoren 3, 4, 5, 6, 8, 
9, 10, 11, 13, 14, 18 und 20. Wir kommen noch darauf zurück. 
 
Jede neue Kirche lebt aus der Tradition ihrer Mutterkirche, d. h. der Kirche, 
welche ihre Väter den christlichen Glauben und die Heilsmittel der Kirche 
verdanken. So stellt sich uns hier die Frage, welche Anaphoren in der 
äthiopischen Kirche am längsten verwendet werden. Welche Anaphora hat der 
heilige Frumentius aus Alexandrien nach Äthiopien mitgebracht? Man könnte 
zunächst annehmen, dass er die griechische Markus-Anaphora, die damals in 
Alexandrien verwendet worden ist, eingeführt hat zusammen mit den übrigen 
Riten und der alexandrinischen Organisationsform der Kirche. Die griechische 
Liturgie des heiligen Markus wurde ein Jahrhundert später von Kyrillus von 
Alexandrien ins Koptische übertragen und einer Reform bzw. Anpassung 
unterzogen. Daher wird sie in der koptisch-orthodoxen Kirche meistens als 
Liturgie des heiligen Kyrillus bezeichnet. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 58 

Wir haben unter Nr. 16 eine äthiopische Anaphora des heiligen Markus erwähnt. 
Manche Forscher vertreten die Meinung, sie sei bis zum 14./15. Jahrhundert in 
der Liturgie der äthiopischen Kirche verwendet worden. Dabei handelt es sich 
jedoch nicht um eine äthiopische Version der nach dem Evangelisten Markus 
bzw. Kyrillus genannten koptischen Anaphora; wie gesagt, lehnt die äthiopische 
orthodoxe Kirche diese Anaphora als apokryph ab. 
 
Alles spricht dafür, dass das älteste, in Äthiopien verwendete Liturgieformular 
die Anaphora der Apostel ist. Es handelt sich um eine fast wortgetreue 
Wiedergabe eines der ältesten eucharistischen Gebete, das uns die Traditio 
Apostolica des Hippolyt von Rom (250) bietet. Die Traditio Apostolica war zu 
der Zeit, da Frumentius in Alexandrien weilte, nicht nur dort bekannt, sondern 
ihr Liturgieformular wurde auch im Gottesdienst verwendet. Es kann daher als 
wahrscheinlich angenommen werden, dass Frumentius ein Exemplar der 
Traditio Apostolica bzw. der „Ägyptischen Kirchenordnung“ besaß, als er nach 
Äthiopien ging, mindestens aber Auszüge aus deren eucharistischen Gebet, das 
dann später durch Hinzufügung anderer Elemente eine Entwicklung erfahren 
hat. 
 
Die Tatsache, dass die Anaphora der Apostel Bestandteil des Sinodos ist, der im 
14./15. Jahrhundert ins Äthiopische übersetzt worden ist, hat manche 
ausländische Forscher dazu verleitet, die Einführung dieser Anaphora erst in 
diese Zeit zu legen. Die äthiopische Überlieferung widerspricht jedoch einer 
solchen Annahme kategorisch. Die äthiopischen Autoren sind sich darin einig, 
dass die Anaphora der Apostel älter ist als die übrigen, und sie betrachten sie als 
Medebawi, d. h. als Basis oder Modell für alle anderen Anaphoren (wie es die 
Anaphora des Herrenbruders Jakobus in ihrer syrischen Rezension für alle 
Anaphoren der syro-antiochenischen Kirche ist). 
 
Für sehr alt hält man eine zweite Anaphora, und zwar die Anaphora unseres 
Herrn Jesus Christus. Sie leitet sich her aus der Vorlage des eucharistischen 
Gebets, das wir im Testamentum Domini Nostri Jesu Christi finden. 
 
Über die anderen Anaphoren können wir hinsichtlich ihres Ursprungs nichts 
Bestimmtes aussagen. Sie tragen Namen von Aposteln und Kirchenlehrern. 
Diese sind ihnen später beigefügt worden, um ihnen ein größeres Ansehen zu 
verschaffen. Die einzige Anaphora, deren Verfasser bekannt ist, ist die unter Nr. 
15 erwähnte Anaphora (II) der Mutter Gottes. Sie stammt von dem im 14. 
Jahrhundert berühmten äthiopischen Mönch Abba Giyorgis von Gaseccia. Sie ist 
eine echt äthiopische Anaphora. Ihr Verfasser, Ursprungsort und –zeit stehen 
mit Sicherheit fest. Ein weiterer Hinweis auf ihre äthiopische Authentizität ist 
ihre Abfassung in rhythmischer Form.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 59 

Eine poetische Form lässt sich auch in manchen Stücken anderer Anaphoren 
finden, woraus man den Schluss ziehen kann, dass sie, obwohl nicht 
ursprünglich in Äthiopien verfasst, möglicherweise freie Übersetzungen sind. 
Die erste Anaphora der Mutter Gottes die Kyriakus von Bahnsa zugeschrieben 
wird, steht in einem inneren Zusammenhang zu einem „Dersan“, d. h. einer 
Marienhomilie, die zur Literatur der äthiopischen Kirche gehört, aber sicherlich 
nicht aus Äthiopien stammt. Hammerschmidt weist auf ihre Ähnlichkeit mit der 
Oratio I des Proklus, Laudatio in sanctissimam Die Genetricem Mariam, hin. 
 
Die Anaphora des heiligen Athanasius betont mit Nachdruck die Heiligkeit des 
Sonntags. Andererseits gibt es in der alten äthiopischen Literatur mehrere mehr 
oder weniger lange Homilien über den Tag des Herrn. Zwischen diesen und der 
Anaphora des heiligen Athanasius gibt es in dieser Hinsicht manche 
bemerkenswerten Verbindungen. 
 
Fremde Einflüsse zeigen auch die Anaphora des heiligen Markus, die Anaphora 
des Herrenbruders Jakobus und die Anaphora des heiligen Jakob von Sarug. Die 
beiden letzteren zeigen starke syrische Züge, was nicht verwunderlich ist. Die 
Anaphora des heiligen Jakob von Sarug soll von dem Äthiopier Weldeselassié 
eingeführt worden sein. 
 
Um eine wirkliche Übersetzung handelt es sich bei der Anaphora des heiligen 
Basilius; sie entspricht fast vollständig der Anaphora, die unter demselben 
Namen in der koptisch-orthodoxen Kirche verwendet wird. 
 
Zusammenfassend können wir sagen: Für die Zeit der Abfassung der meisten 
Anaphoren der äthiopischen Kirche können keine sicheren Aussagen gemacht 
werden. Wenn man einmal von der Anaphora des heiligen Basilius absieht, dann 
gibt es diese Anaphoren einzig und allein in der äthiopischen Kirche. Wir 
wissen auch nichts über die Entstehung der meisten Anaphoren, zumal die 
ältesten, zur Verfügung stehenden Handschriften erst aus dem 16. Jahrhundert 
stammen. Eine Ausnahme in dieser Beziehung stellen nur die Anaphoren der 
Apostel, unseres Herrn und die Anaphora (II) der Mutter Gottes dar. Was die 
innere Struktur der Anaphoren betrifft, richten sie sich nach dem Vorbild der 
Anaphora der Apostel. 
 
Es gibt jedoch einige Variationen. Die Anaphora der Apostel nimmt ihre 
Präfation den Gedanken der Danksagung auf, der im Einleitungsdialog 
angesprochen ist: 
 
Sagt Dank unserem Gott. 
Es ist würdig und recht. 
Erhebt eure Herzen. 
Wir haben sie beim Herrn, unserem Gott. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 60 

Wir sagen dir Dank, Herr, durch deinen vielgeliebten Sohn ... 
 
Die Anaphoren unseres Herrn, des heiligen Gregor von Nyssa, des heiligen 
Gregorius, die dritte Anaphora der Mutter Gottes, die zweite Anaphora des 
heiligen Kyrillus, in etwa die des heiligen Markus und die des heiligen 
Herrenbruders Jakobus folgen diese Form wie auch sonst. Dagegen beginnen die 
anderen das eucharistische Gebet abrupt, ohne jede Verbindung zum 
Einleitungsdialog, und auch ihre Länge steht in keinem Verhältnis zum Vorbild, 
d. h. zur Anaphora der Apostel. Der Hauptteil – Einleitung in das eucharistische 
Hochgebet (Präfation), Einsetzungsbericht, Anamnese, Epiklese, Gebet des 
Herrn usw. – hat die gleiche Reihenfolge. 
 
Ferner sind einige Bemerkungen über die Stellung der großen 
Gedächtnisfürbitte und der Epiklese zu machen. In der Anaphora der Apostel hat 
erstere ihren Platz innerhalb der Präfation, d. h. sie geht dem Lobgesang der 
Engel (Sanctus) voraus. In der Anaphora des heiligen Herrenbruders Jakobus 
und des heiligen Basilius folgen die Gedächtnisse der Epiklese, wie dies stets in 
den syro-antiochenischen Anaphoren der Fall ist. In der Anaphora des heiligen 
Gregorius von Nyssa stehen sie nach dem Einsetzungsbericht. 
 
Die Epiklese folgt in der Regel dem Einsetzungsbericht und der Anamnese: Sie 
ist die Bitte um die Herabkunft des Heiligen Geistes auf das dargebrachte Brot 
und den Kelch, damit er sie zum Leib und Blut Jesu Christi mache. Der Priester 
spricht die Epiklese – wie die Rubriken sagen – leise und mit geneigtem Haupt. 
In drei Anaphoren fehlt aber hier die Rubrik und auch das auf die Herabkunft 
des Heiligen Geistes bezugnehmende Gebet. Es handelt sich um die Anaphoren 
der Mutter Gottes des Kyriakus von Bahnsa, des heiligen Athanasius und des 
heiligen Gregorius. In der Anaphora des Heiligen Gregorius von Nyssa befindet 
sich diese Rubrik und ein entsprechendes Gebet vor dem Einsetzungsbericht: „O 
mein Gebieter, ... sende deinen Heiligen Geist und seine Kraft auf dieses Brot 
und diesen Kelch, die unsere Seelen, Leiber und Geister heiligen...“  
 
Dieses Gebet hat zweifelsohne epikletischen Charakter, aber seine Stellung ist 
ungewöhnlich. Das mag der Grund sein, warum die englische Übersetzung der 
Anaphoren, die 1954 von der äthiopischen orthodoxen Kirche veröffentlicht 
worden ist, einen von den Manuskripten abweichenden Text bietet: „O mein 
Herr und Gebieter ..., du bist das Brot des Lebens, das vom Himmel auf deine 
heilige Kirche herabgekommen ist, so dass du die Gnade des Heiligen Geistes 
auf uns herab senden kannst, (ihn) der unsere Seelen, unsere Leiber und unsere 
Geister heiligt.“ Man hat den Eindruck, dass das Gebet absichtlich so abgeändert 
worden ist. So bedarf es keiner näheren Erklärung, warum eine Epiklese dem 
Einsetzungsbericht voraus geht. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 61 

In der Anaphora des heiligen Jakob von Sarug spricht die Epiklese nicht über 
die Herabkunft des Heiligen Geistes, sondern des Lammes. Der Begriff 
„Melos“, der sich auch in der äthiopischen Kirche findet, wird in der 
amaharischen Übersetzung mit „Heiliger Geist“ übersetzt. 
 
 

4.2 Aufbau und Struktur der göttlichen Liturgie 
 
Die äthiopischen Kirchenbauten sind in der Regel rund und in Nachahmung des 
Jerusalemer Tempels in drei konzentrische Kreise unterteilt: 1. Chor der Sänger 
und des Volkes, 2. das Heilige, d. h. der Platz, am dem sich die Kommunikanten 
aufhalten, 3. das Heilige der Heiligen, das Heiligtum, in dem sich der Altar mit 
dem Tabot befindet. In den letzten dürfen nur die an der Liturgie Mitwirkenden 
eintreten. Die Ikonostase hat keine Tür, sondern einen Vorhang. 
 
Normalerweise muss es mindestens fünf Mitwirkende an einer Eucharistiefeier 
geben: der zelebrierende Priester, der Diakon, der Hypodiakon und der Vorleser. 
Die alten Kanones sprechen dagegen von mindestens sieben; sie fügen noch den 
Rhipidienträger und den Kerzenträger hinzu. In den Klöstern wird die Zahl 
sieben eingehalten; in kleineren Gemeinschaften hält man sich an die Zahl fünf. 
Bei einer feierlichen Eucharistiefeier sollten es sogar 13 Altardiener sein; dies 
ist jedoch sehr selten der Fall, zumal die sechs zusätzlichen Altardiener 
überhaupt keine Funktion haben, sondern durch ihr Vorhandensein allein der 
Liturgie zu mehr Feierlichkeit verhelfen sollen. 
 
Der Zelebrant hat seinen Platz stets in der Mitte des Altars und schaut wie die 
Gemeinde nach Osten. Zu seiner Rechten steht der assistierende Priester, zu 
seiner Linken stehen der Hypodiakon und der Vorleser. Dem Zelebranten 
gegenüber nimmt der Diakon Aufstellung. Die äthiopische Kirche folgt hier dem 
Beispiel der koptisch-orthodoxen Kirche. 
 
Selbstverständlich kommunizieren alle Altardiener während der göttlichen 
Liturgie. Wer nicht kommunizieren will oder kann, darf nicht Altardienst 
verrichten. Wie in allen orientalischen Riten spendet auch die äthiopische 
Kirche die Kommunion unter beiderlei Gestalten. 
 
Eine Konzelebration, wie sie der byzantinische oder der erneuerte römische 
Ritus kennt, ist dem äthiopischen Ritus fremd. Es gibt jedoch wie im syro-
antiochenischen Ritus eine Abart der Konzelebration, die man auch eine 
Simultanzelebration nennen kann. Drei Zelebranten stehen an drei Altären, 
haben ihre eigenen Opfergaben und ihre eigenen Altardiener, vereinen sich aber 
in dieselben Riten. Liturgiewissenschaftler halten jedoch diese Art der 
Zelebration für unangemessen, da sie die Einzigkeit des Opfers Christi eher 
verdunkele als erhelle. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 62 

Die liturgischen Gewänder sollen in der Regel weiß sein: Sie sollen auf die 
Verklärung Christi hinweisen. Die Rubriken gestatten auch die rote Farbe, da sie 
die Farbe des auf Golgatha vergossenen Blutes ist. So steht es in der Fetha 
Nagaśt. In der Praxis wird jedoch jede nur mögliche Farbe benutzt und 
zugelassen. 
 

4.2.1 Die allgemeine Ordnung 
 
Man kann hier drei Teile unterscheiden: 
a)  die vorbereitenden Riten 
b)  die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes und 
die unmittelbare Vorbereitung auf die Eucharistiefeier 
 
 

4.2.1.1 Die vorbereitenden Riten und Gebete 
 
Eine Besonderheit des äthiopischen Ritus besteht darin, dass vor dem 
eigentlichen Beginn der Diakon eine Ermahnung vorträgt, um die Gläubigen auf 
das erhabene Tun vorzubereiten, das vollzogen werden soll: 
 
Wer mit seinem Nächsten Streit gehabt hat, soll ihm verzeihen. Wer in seinem 
Herzen Zwietracht geplant hat, bitte um Vergebung. Wer in seinem Gewissen 
unwürdig ist, soll nicht herantreten. Wer in eine Sünde gefallen ist, soll es nicht 
vergessen; denn es wird kein Vergessen geben. Wenn einer in seinen Sinnen 
krank ist, soll er nicht nahen. Wenn einer befleckt oder unrein ist, soll er sich 
entfernen. Wenn einer von den Geboten Christi sich entfernt hat, dann soll man 
ihn hindern. Wenn einer die Propheten verachtet, dann wende er sich von dem 
Zorn des Eingeborenen und rette seine Seele.  
 
Er tue dem Kreuz kein Unrecht an; denn die Ungerechtigkeit geziemt ihm nicht. 
Er fliehe vor dem Zorn des Herrn; denn es ist Einer, der uns sieht: der Vater des 
Lichts mit seinem Sohn und seinen heiligen Engeln, die in die Kirche 
hineinblicken. Blickt auch ihr hinein in eure Leiber. Gedenket nicht der Schuld 
eurer Nächsten. Achtet darauf, dass keiner erfunden werde im Zürnen mit seinen 
Gefährten. Der Herr sieht es. Erhebt eure Herzen. Lasst uns hinzutreten zum 
Heil des Lebens und der Heiligkeit. In der Weisheit des Herrn wollen wir die 
Gnade empfangen, die uns gegeben ist. 
 
Beim Einzug in die Kirche betet der Priester ein Reuegebet und dann die 
Psalmen 24, 60, 101, 129 und 130. Er beschließt die Psalmodie mit Gebeten, die 
einen Segen über die Kirche und die heiligen Gefäße erflehen. Darauf folgt das 
Gebet des Vorhangs, das dem heiligen Gregorius zugeschrieben wird und 
unmittelbar darauf ein Gebet des heiligen Basilius.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 63 

Beim Eintreten in das Heilige der Heiligen spricht der Priester ein Gebet, das 
vom heiligen Johannes verfasst sein soll. Am Altar angekommen, beginnt er mit 
der Bekleidung desselben. Sodann stellt er die heiligen Gefäße auf den Altar und 
verhüllt sie. Auch legt er Weihrauch auf. Alle diese Handlungen werden mit 
entsprechenden Gebeten begleitet. Nach ihrer Beendigung richtet der Priester 
ein Gebet an den Vater, in dem er für sich und die Gläubigen göttliche Hilfe 
erfleht. Diesem folgt ein letztes Vorbereitungsgebet; es beginnt mit einem 
Alleluja und besteht aus verschiedenen Psalmversen. 
 
Nun legt der Priester die liturgischen Gewänder an und wäscht anschließend die 
Hände. Sodann stimmt er den Einleitungsgesang an: „Alleluja. Sei gegrüßt, 
unsere Mutter, heilige Kirche ...“. Der Priester umschreitet nun den Altar mit 
dem Opferbrot in den Händen und gedenkt zunächst der Intention, in der die 
Gabe dargebracht wird. Darauf segnet er den Opferkorb mit den Broten, wählt 
dann das zu konsekrierende Brot aus und bestreicht es oben und unten mit 
seinen feuchten Händen, um es anschließend auf ein Tuch zu legen.  
 
Hierauf nimmt der assistierende Priester das Brot mit dem Tuch auf und 
umschreitet betend dreimal den Altar. Anschließend tut dies der zelebrierende 
Priester einmal und legt, zur Mitte des Altars zurückgekehrt, das Brot auf die 
Patene. Nun umschreitet der Diakon dreimal den Altar mit dem Wein. Der 
assistierende Priester nimmt ihm das Weinkännchen ab und gießt den Wein in 
den Kelch. Nach einem dreifachen Segen von Brot und Wein wendet sich der 
Priester dem assistierenden Priester zu mit den Worten: 
 
Gedenke meiner, mein priesterlicher Vater, in deinen heiligen Gebeten. 
 
Und dieser antwortet: 
 
Der Herr bewahre dein heiliges Priestertum. Er nehme dein Opfer und dein 
Flehen im Glanze seines Angesichtes an. Herr, möge es dir gefallen, mich zu 
retten. Herr, möge es dir gefallen, mich zu retten. 
 
Aufrecht stehend und mit erhobenen Händen singt der Priester ein Trishagion 
und den Psalm 116 im Wechsel mit dem Volk. Nach einer Ermahnung des 
Diakons „Steht auf zum Gebet“ beginnt der Priester ein langes 
Danksagungsgebet, das dem heiligen Basilius zugeschrieben wird. Der 
assistierende Priester singt ein Gebet, in dem er darum bittet, dass die von den 
Gläubigen dargebrachten Gaben dem Herrn wohlgefallen. Nach dem vom 
Zelebranten gesprochenen Darbringungsgebet werden die Opfergaben mit dem 
Velum verhüllt. Sobald das entsprechende Gebet der Verhüllung beendet ist, 
wendet sich der Diakon zum Westen hin und spricht: 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 64 

Auftrag, unserer Väter, der Apostel. Kein Mensch soll in seinem Herzen gegen 
seinen Nächsten oder gegen irgendwen Rachepläne oder Strafgelüste, 
Feindschaft oder Hass tragen. 
 
Sodann folgt, vom assistierenden Priester angesprochen, ein allgemeines 
Absolutionsgebet, das uns schon in der koptisch-orthodoxen Liturgie unter der 
Bezeichnung „Absolution des Sohnes“ begegnet ist. Auf dieses folgen die 
allgemeinen Fürbitten; auf jede Bitte für die Hierarchie und in allen Anliegen 
der Gläubigen antwortet die Gemeinde mit „Amen. Herr, erbarme dich unser“. 
Danach kommt, wie auch in der koptisch-orthodoxen Liturgie, der große 
Weihrauchritus: Während der Prozession, die dreimal um den Altar herumgeht, 
inzensiert der Priester diesen, die eventuell im Heiligtum anwesenden Bischöfe 
und Priester, dann, außerhalb desselben, die vier Teile der Kirche. Der Chor und 
die Anwesenden stimmen dabei den Weihrauchhymnus an: 
 
(Volk) Jungfrau Maria, Gottesgebärerin, (Priester) du bist (Volk) das goldene 
Weihrauchfass, in dem du die feurige Kohle getragen hast. Gepriesen ist, wer 
vom Heiligtum den empfangen hat, der die Sünden vergibt und das Verbrechen 
zerstört, ihn, der das Wort des Herrn ist, der von dir Fleisch geworden ist, der 
sich selbst seinem Vater als Weihrauch und annehmbares Opfer dargebracht hat. 
Wir beten dich an, Christus, zugleich mit deinem guten Vater im Himmel und 
mit deinem Heiligen Geist, dem Lebensspender, weil du gekommen bist und uns 
erlöst hast. 
 

4.2.1.2 Die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes 
 
Zwar sind die Katechumenen von Anfang an dabei gewesen, aber der nun 
folgende Teil dient in besonderer Weise ihrer Belehrung und Einführung in das 
Christentum. In dem ihnen besonders geltenden Teil finden die Lesungen aus 
der Heiligen Schrift statt, auf welche eine Homilie folgt. 
 
In jeder Eucharistiefeier werden vier Perikopen aus dem Neuen Testament 
vorgetragen; ihnen gehen Gebete der Priester voraus, und anschließend folgt 
eine Anrufung des Volkes. 
 
In der Nähe des Heiligtums, nach Westen schauend, trägt der Diakon die Lesung 
aus einem der paulinischen Briefe vor. Mit dem Gesicht nach Norden, vor der 
linken Tür, liest der Hypodiakon einen Abschnitt aus einem der Katholischen 
Briefe. Vor der rechten Tür des Heiligtums, nach Süden blickend, liest der 
assistierende Priester eine Perikope aus der Apostelgeschichte. Wenn der 
Letztgenannte seine Lesung beendet, legt der Zelebrant Weihrauch auf und singt 
im Wechsel mit dem Chor den Weihrauchhymnus. 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 65 

Danach folgt die Vorbereitung auf das Evangelium. Nach dem Priestergebet 
findet ein Wechselgesang zwischen Diakon und Volk statt, der den Psalmen 
entnommen ist. Der Priester gedenkt derer, die sich seinen Gebeten empfohlen 
haben, segnet die vier Richtungen der Erde, betet ein weiteres 
Vorbereitungsgebet, beräuchert das Evangeliar und trägt es dann in einer 
Prozession um den Altar. Dabei ist das Evangeliar auf der Seite geöffnet, auf der 
das Tagesevangelium steht.  
 
Bevor das Evangelium vorgetragen wird, und zwar vor dem Haupteingang der 
Ikonostase und mit Blick nach Osten, also dem Volk abgewandt, reicht es der 
Zelebrant allen Altardienern und den anwesenden Priestern zum Kuss. Nach 
dem Evangelium küssen die Priester und die Altardiener sowie das ganze Volk 
das Evangeliar. Die Rubriken sagen ausdrücklich, dass dabei das Haupt entblößt 
werden muss, falls man dies nicht während der ganzen Liturgie tun kann. 
 

4.2.1.3 Die unmittelbare Vorbereitung auf die Eucharistiefeier 
 
Nach der Homilie (falls eine solche stattfindet) singt der Diakon feierlich: „Ihr 
Katechumenen, geht hinaus.“ Sodann wendet er sich an die Gläubigen: „Erhebt 
euch zum Gebet.“ Damit beginnt der eigentliche Teil der Liturgie der 
Gläubigen. 
 
Es folgen nun drei gesungene Gebete, zwischen welchen es Einladungen des 
Diakons gibt, sich dem Gebet der Zelebranten oder des assistierenden Priesters 
anzuschließen. Die erste Intention ist für die Kirche im allgemeinen, die zweite 
für die Hierarchie und die dritte für die anwesenden Gläubigen. Anschließend 
inzensiert der Zelebrant den Altar, worauf der Diakon zum gemeinsamen 
Sprechen des Glaubensbekenntnisses einlädt. 
 
Der Priester deckt nun die Opfergaben ab und wäscht seine Hände. Er wendet 
sich dann dem Volke zu und besprengt es mit dem Wasser der Handwaschung. 
Interessant ist, was die Rubriken dazu sagen: 
 
Die Waschung der Hände des Priesters ist ein Gleichnis der Waschung der 
Hände des Pilatus, damit er rein werde von reinem Blut. Deshalb mahnt auch 
der Priester das Volk mit dem Psalm Davids, mit der Epistel des Paulus, mit 
dem Brief der Apostel, mit der Apostelgeschichte, mit dem Evangelium. Der 
Sinn dessen ist, dass er rein sei von der Sünde des Volkes; wenn nämlich einer 
an dem Geheimnis unwürdig teilnimmt, ist der Priester rein von dessen Schuld, 
nachdem er diese Mahnung gesprochen hat. 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 66 

Nun beginnt der Priester das Gebet des Friedenskusses das auf den heiligen 
Basilius zurückgeht. In diesem Gebet kommt der Gesang der Engel von 
Weihnachten „Ehre sei Gott in der Höhe“ vor, den die Gläubigen sofort 
wiederholen. Auf die Aufforderung des Diakons „Betet für den vollkommenen 
Frieden und die Liebe; lasst uns einander küssen in heiligem Kuss“ erfolgt der 
Friedenskuss. Die Rubriken präzisieren hier: „Und man gibt sich gegenseitig 
den Kuss: die Priester den Priestern, die Diakone den Diakonen, die Männer den 
Männern, die Frauen den Frauen.“ In der Praxis begnügt man sich damit, sich 
voreinander tief zu verneigen. 
 
Mit dem Friedenskuss endet der unveränderliche Teil der göttlichen Liturgie und 
damit das, was man „die allgemeine Ordnung“ nennt. Es beginnt nun die 
eigentliche Eucharistiefeier, die Anaphora oder „Ordnung der Heiligung“ 
(Qeddãsã [der Begriff stammt von dem syrischen Wort „Quddãšã“, das dieselbe 
Bedeutung hat ]). 
 

4.2.2 Die Anaphora 
 
Wir folgen nun der Anaphora der Apostel. Der vollständige Titel lautet: 
„Anaphora unserer heiligen Väter, der Apostel.“ Sie wird am häufigsten 
verwendet und ist, wie wir gezeigt haben, die älteste Anaphora der äthiopischen 
Kirche. 
 
Nach dem Eröffnungsdialog beginnt der Priester mit dem ersten Teil des ersten 
Lobgesangs, der textlich und inhaltlich dem Anfang des Praeconiums bzw. der 
Präfation des eucharistischen Gebets der Traditio Apostolica entspricht. Der 
Diakon unterbricht den Lobgesang, indem er eine Fürbitte einschiebt, und 
anschließend singt der assistierende Priester ein Segensgebet des heiligen 
Basilius. Während dieses Gebets segnet der zelebrierende Priester das Volk, 
zum Himmel gewandt, zur Erde hin, über den Altar hin und wieder das Volk, 
bevor er mit dem zweiten Teil des ersten Lobgesangs fortfährt. Während dieses 
zweiten Teils wird er einige Male vom Diakon unterbrochen, der die Gemeinde 
ermahnt: „Wer sitzt, stehe auf. – Schaut nach Osten. – Lasst uns hinblicken.“ 
Auf den Ruf des Diakons „Antwortet“ singt die Gemeinde das „Sanctus“, das 
zuerst der Priester gesungen hat. 
 
Nun macht der Priester, nach Osten gewandt, zunächst ein Kreuzzeichen über 
sich, dann über das Volk und schließlich über die übrigen Altardiener und 
beginnt mit dem zweiten Lobgesang. Gegen Ende desselben legt der 
assistierende Priester Weihrauch auf und reicht dem Zelebranten das 
Weihrauchfass. Dieser beräuchert zunächst dreimal seine Hände zur Reinigung 
und lässt dann über dem Brot und über dem Kelch den Weihrauch emporsteigen. 
Dabei beginnt er mit dem Einsetzungsgebet: 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 67 

Er hat seine Hände zum Leiden ausgestreckt; er hat gelitten, um die Leidenden 
zu heilen, die auf dich (den Vater) hoffen; er hat sich selbst in Schmerzen aus 
seinem eigenen Willen zum Opfer dargebracht, um den Tod zu zerstören, die 
Fesseln Satans zu zerbrechen, die Unterwelt zu zertreten, die Heiligen 
hinauszuführen, das Gesetz zu befestigen und seine Auferstehung zu machen. – 
In jener Nacht, in der sie ihn auslieferten, nahm er Brot in seine heiligen, 
gesegneten und makellosen Hände ... 
 
Der Einsetzungsbericht wird ebenfalls durch Ermahnungen des Diakons und 
Antworten des Volkes unterbrochen: „Amen, amen, amen. Wir glauben und 
bekennen, wir verherrlichen dich, unser Herr und unser Gott, wir glauben, dass 
dies wahrhaft dein Leib (oder dein Blut) ist.“ Auf den Einsetzungsbericht folgt 
die Anamnese und die Epiklese, das Gebet um die Herabkunft des Heiligen 
Geistes, damit das Brot der Leib und der Wein das Blut Christi werden. Danach 
bezeichnet der Priester, der seinen Daumen in das heilige Blut eintaucht, mit 
diesem den Leib. Jetzt teilt er das konsekrierte Brot in 13 Teile. Abwechselnd 
mit dem Volk spricht er: 
 
Gib uns, dass wir geeint werden in deinem Heiligen Geist – und heile uns durch 
diese Darbringung – dass wir in dir leben – durch alle Zeit – und in alle 
Ewigkeit – und gepriesen, der kommt im Namen des Herrn – und gepriesen 
seiner Herrlichkeit – es werde – es sei gepriesen – sende aus über uns die Gnade 
des Heiligen Geistes. 
 
Es folgt nun das Gebet der Brechung, und dann sagt der Diakon „Betet“, und das 
Volk spricht gemeinsam das Gebet des Herrn. Unterdessen betet der Priester 
zwei andere Gebete. Der Priester nimmt die letzte Bitte des Vaterunser im 
Embolismusgebet auf, und danach folgt der Hymnus „Das Heer der Engel des 
Erlösers der Welt ...“ 
 
Von hier an gebraucht man in allen Anaphoren dieselben Texte; nur im letzten 
Teil der Danksagung gibt es geringfügige Verschiedenheiten. 
 
Nun folgen das Gebet der Verneigung, das Bußgebet des heiligen Basilius, das 
„Absolution des Vaters“ heißt, und die Erhebung des Teils des konsekrierten 
Brotes, das „Despotikon“ bezeichnet wird, wobei der Diakon ausruft: „Lasst uns 
hinsehen.“ Der Priester singt: „Das Heilige den Heiligen“, worauf das Volk 
antwortet: „Einer ist der Heilige Vater, einer ist der Heilige Sohn und einer der 
Heilige Geist.“ Jetzt erhebt der Priester die Patene, mit dem gesamten Opferbrot 
und singt abwechselnd mit dem Volk „Kyrie eleison“. Diese Anrufung wird 
41mal wiederholt (21mal vom Priester und 20mal vom Volk), wobei 
ununterbrochen die Schellen benutzt werden. Darauf wendet er sich dem Volk 
zu und spricht ein Bußgebet.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 68 

Auf dieses folgt die Bezeichnung des heiligen Leibes mit dem heiligen Blut und 
die Vermischung des Despotikon mit dem heiligen Blut. Der Priester lässt 
diesen Teil des konsekrierten Brotes in den Kelch fallen. Jetzt kommt das 
Vorbereitungsgebet auf den Empfang der heiligen Kommunion, das für den 
Priester und die Anwesenden verschieden ist. Wir geben hier das Gebet der 
Gläubigen wieder: 
 
Mein Herr Jesus Christus, nicht im entferntesten bin ich würdig, dass du 
eingehst unter das Dach meines unreinen Hauses; denn ich habe dich zum 
Unwillen und zum Zorn gereizt; ich habe Böse vor dir getan und meine Seele 
und meinen Leib befleckt, den du nach deinem Bild und Gleichnis geschaffen 
hast. Ich tat dies durch die Übertretung deines Gebots und dabei ist kein gutes 
Werk an mir, nicht einmal das geringste. Aber ich bitte und beschwöre dich, 
Herr, um des Werkes willen, das du kunstvoll geschaffen hast, und um deiner 
Menschwerdung willen, die du um meines Heiles willen vollzogen hast, sowie 
um deines kostbaren Kreuzes und deines lebensspendenden Todes sowie deiner 
Auferstehung am dritten Tag willen, reinige mich von aller Schuld und allem 
Fluch, von jeder Sünde und Unreinheit.  
 
Wenn ich jetzt dein heiliges Geheimnis empfangen werde, so gereiche es mir 
nicht zum Gericht und zur Verdammung. Erbarme dich meiner und verschone 
mich gemäß der Fülle deiner Erbarmung. Durch dieses Geheimnis schenke mir 
die Verzeihung meiner Sünden und das Leben der Seele und des Leibes, o 
Leben der Welt. Tu es auf die Fürsprache unserer Herrin, der heiligen Jungfrau 
Maria und des heiligen Johannes des Täufers sowie durch das Gebet aller Engel, 
aller Märtyrer, aller Kämpfer und Gerechten zum Heil in alle Ewigkeit. Amen. 
 
Zuerst kommunizieren die anwesenden Bischöfe, nach ihnen die Priester und die 
Diakone, schließlich die Männer und die Frauen. „Wenn am Morgen aber, vor 
der Liturgie, Personen getauft worden sind, sind sie die ersten,“ sagt die Rubrik. 
Solange die Austeilung der Kommunion dauert, singen die Gläubigen 
zusammen mit den Sängern den Psalm 150 und andere eucharistische 
Antiphonen. Die Kommunion wird unter beiden Gestalten gespendet; das heilige 
Blut wird mit Hilfe eines Löffels ausgeteilt (wahrscheinlich aus hygienischen 
und ästhetischen Gründen hat vor einiger Zeit die römische Kongregation für die 
orientalischen Kirchen den Katholiken empfohlen, das konsekrierte Brot in das 
heilige Blut zu tauchen und so Leib und Blut des Herrn zusammen zu 
empfangen). 
 
Die Danksagung, die nun folgt, wird von der Reinigung der heiligen Gefäße 
begleitet. Sie führt zum Gebet „Lenker der Seelen“, das vom Zelebranten 
gesungen wird. Nach dem Gebet der Handauflegung folgt das lange 
Segensgebet. Bezüglich des Segens sagen die Rubriken: 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 69 

Er segne aber mit seinem Finger über die Stirn des Volkes. Die Priester aber 
segnen einander, indem sie ihre Hände ergreifen. Zuerst segne er (der Zelebrant) 
die Priester und spreche: „Den Priestern sei die Macht der Hand unseres Vaters 
Petrus.“ Sie aber antworten darauf: „Der Herr setze dich ein in seinem ewigen 
Königreich.“ Zu den Diakonen aber spricht der Priester: „Der Herr segne dich 
und erleuchte deine geistigen Augen.“ Zu den Gläubigen aber spricht er: „Der 
Herr segne dich und zeige sein Antlitz über dir.“ 
 
Nun folgt die Entlassung mit einem nochmaligen Segen und die Austeilung der 
Eulogien. 
 

4.3 Abschluss 
 
Die normale Dauer der göttlichen Liturgie beträgt etwa zwei Stunden. Es kommt 
ganz darauf an, welche Anaphora für die Liturgie gewählt worden ist. Die hier 
beschriebene Anaphora der Apostel dauert vom Einleitungsdialog bis zur 
Epiklese nicht länger als fünf Minuten; die längste Anaphora, für die man 25 bis 
35 Minuten benötigt, ist die des heiligen Athanasius. 
 
Vielleicht ist es angebracht, an dieser Stelle noch einige Bemerkungen über 
einige feierliche Riten der äthiopischen Kirche zu machen, bei denen die 
allgemeine Ordnung der göttlichen Liturgie bis zum Evangelium verwendet 
wird. Man nennt sie die Ser´ate Qeddãse. Es handelt sich um solche Riten wie 
die Waschung der Füße am Gründonnerstag, das Gedächtnis der Taufe Christi 
am Fest Epiphanie am Ufer eines Flusses, die österliche Vigil. Dieselbe 
Ordnung verwendet man aber auch vor der Spendung der Sakramente der Taufe, 
der Ehe und der Krankensalbung. Die Feier beginnt mit der Einladung des 
Diakons „Erhebt euch zum Gebet“, auf die das Danksagungsgebet des heiligen 
Basilius folgt. Anschließend gibt es keinen Unterschied mehr zur göttlichen 
Liturgie bis zum Evangelium. Natürlich haben die Lesungen und das 
Evangelium Bezug zum gefeierten Mysterium. Der eigentliche Ritus beginnt 
unmittelbar nach dem Evangelium. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 70 

4.4 Aufbau der koptisch-orthodoxen und der äthiopischen 
Liturgie 

 
Synoptische Gegenüberstellung 

 
 Koptische Liturgie     Äthiopische Liturgie 
 
 
Ankleidung 
Anbetung und Vaterunser 
Alleluja  
 
 
Gebet vor der Bereitung des Altars 
Bereitung des Altars 
Gebet nach der Bereitung des Altars   
Handwaschung 
Auswahl des Brotes 
Kosten des Weins 
Mit dem Brot in der Hand: Gedächtnisse 
 
 
 
 
Umschreiten des Altars mit dem Brot 
(Priester) und dem Wein (Diakon) 
Segnung der Gaben 
Niederlegung des Brotes auf dem Diskos 
Bereitung des Kelches 
 
 
Diakon: Einer ist der Heilige Vater Psalm 
116  
 
 
 
Danksagungsgebet des heiligen Markus 
 
 
Opferungsgebet in Epikleseform 
Verhüllung der Gaben mit den drei Velen 
 
Absolution des Sohnes 
 
 
Auflegen des Weihrauchs 
Marienhmynus 
Drei feierliche Gebete mit Umschreiten des 
Altars 
Beräucherung des Heiligtums und der Kirche 

Ermahnung des Diakons, Bußgebet 
Psalm 24, 60, 101, 129, 13 
- 
- 
Alleluja  
Gebet zur Bereitung der Kirche 
Gebet der drei Eingänge 
Gebet vor der Bereitung des Altars 
Bereitung des Altars 
Gebet nach der Bereitung des Altars   
Handwaschung 
 
 
 
Prozession um den Altar mit den Gaben  
Gabengebet 
Segen des Brotkorbs 
Aufnehmen und Absetzen des Brotes 
Umschreiten des Altars mit dem Brot 
(Priester) und dem Wein (Diakon) 
 
 
Bereitung des Kelches 
Gabengebet 
Segnung der Gaben 
Diakon: Einer ist der Heilige Vater Psalm 
116  
Niederlegung des Brotes auf dem Diskos 
Gebet über dem Kelch 
Segensgebet über Brot und Wein 
Danksagungsgebet des heiligen Basilius 
Gebet für die Darbringung der Opfergaben 
(Opferungsgebet der Apostel) 
Opferungsgebet in Epikleseform 
Verhüllung der Gaben mit dem großen 
Velum 
Absolution des Sohnes 
Allgemeine Fürbittenlitanei 
Weihrauchgebet 
Auflegen des Weihrauchs 
Marienhmynus 
Drei feierliche Gebete mit Umschreiten des 
Altars 
Beräucherung des Heiligtums und der Kirche 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 71 

 
Lesung aus einem Paulusbrief 
Gebet vor der Lesung aus einem der 
Katholischen Briefe 
Lesung aus einem der Katholischen Briefe 
Gebet vor der Lesung aus der 
Apostelgeschichte 
Lesung aus der Apostelgeschichte 
 
 
Trishagion 
Gebet vor dem Evangelium 
Prozession mit dem Evangeliar 
 
 
Evangelium 
Gebet nach dem Evangelium  
Fürbittlitanei, auch für die Katechumenen 
 
Velumgebet 
 
Herantreten an den Altar 
Drei feierliche Gebete mit Beräucherung 
Glaubensbekenntnis 
 
Handwaschung 
Gebet vor dem Friedenskuss 
Friedenskuss 
Abnahme des Velums 
Ermahnung des Diakons 
Einleitungsdialog zum eucharistischen Gebet 
Es ist würdig ... 
Fürbitte nur in der Kyrillus- Anaphora  
Abschluss 
Sanctus 
Gebet nach dem Sanctus 
Einsetzungsbericht 
Volk: Deinen Tod,  
o Herr, ...  
Anamnese 
Gesang nach der Anamnese 
Epiklese 
Fürbitten (außer in der Kyrillus-Anaphora)  
 
Doxologie 
Segen 
Gebet der Brechung 
Gebet des Herrn 
Embolismus 
Gebet der Verneigung 
Absolution des Vaters 

Gebet vor dem Paulusbrief 
Lesung aus einem Paulusbrief 
Gebet vor der Lesung aus einem der 
Katholischen Briefe 
Lesung aus einem der Katholischen Briefe 
Gebet vor der Lesung aus der 
Apostelgeschichte 
Lesung aus der Apostelgeschichte 
Gebet nach der Apostelgeschichte 
Marienhymnus 
Trishagion 
Gebet vor dem Evangelium 
Prozession mit dem Evangeliar 
Gebet hinter dem Evangeliar 
Fürbittlitanei 
Evangelium 
Gebet nach dem Evangelium  
 
Entlassung der Katechumenen 
 
Gebet vor dem Herantreten an den Altar 
Herantreten an den Altar 
Drei feierliche Gebete mit Beräucherung 
Glaubensbekenntnis 
Abnahme des Velums vom Diskos 
Handwaschung 
Gebet vor dem Friedenskuss 
Friedenskuss 
 
 
Einleitungsdialog zum eucharistischen Gebet 
Es ist würdig ...  
Fürbitte 
Abschluss 
Sanctus 
Gebet nach dem Sanctus 
Einsetzungsbericht 
Volk: Deinen Tod,  
o Herr, ...  
Anamnese 
Gesang nach der Anamnese 
Epiklese 
Fürbitten in einigen Anaphoren syro- 
antiochenischer Herkunft 
Doxologie 
Segen 
Gebet der Brechung 
Gebet des Herrn 
Embolismus 
Gebet der Verneigung 
Absolution des Vaters 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 72 

Gedächtnisse 
„Das Heilige den Heiligen“ 
Erhebung 
 
Intinktion 
Konsignation 
 
Vermischung 
Homologie 
Kommunionhymnus 
Vorbereitungsgebete 
Priesterkommunion 
Kommunion des Diakons 
Kommunion der Gläubigen 
Absolutionen 
Genuss von Wasser 
Danksagung 
Gebet der Verneigung 
Segensgebet 
Vaterunser 
Segen 
Entlassung 
Austeilung der Eulogien 
Weggang vom Altar 
Ablegen der liturgischen Gewänder 
 

Gedächtnisse 
„Das Heilige den Heiligen“ 
Erhebung 
Bußgebet 
Intinktion 
Konsignation 
41mal „Herr, erbarme dich“ 
Vermischung 
Homologie 
Kommunionhymnus 
Vorbereitungsgebete 
Priesterkommunion 
Kommunion des Diakons 
Kommunion der Gläubigen 
Absolutionen 
Genuss von Wasser 
Danksagung 
Gebet der Verneigung 
Segensgebet 
Vaterunser 
Segen 
Entlassung 
Austeilung der Eulogien 
Weggang vom Altar 
Ablegen der liturgischen Gewänder 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 73 

4.5 Quellen und Literatur: 
 
Sinodos. Manuskript in der Kirche Ledeta Maraim, Addis Adeba 
Meshäfe Kidan (= Testamentum Domini), Manuskript in der Kirche St. Gabriel, 
Addis Adeba 
The Ethiopic Didascalia. English translation by J.M. Harden, London 1920. 
Canones Apostolorum Aethiopicae. Lateinische Übersetzung von W. Fell, 
Leipzig 1871. 
Meshãfe Qeddãsě (Ge`ez-Amharische Textausgabe mit ausführlichen 
Kommentaren der äthiopischen Kirchenlehrer, Addis Adeba 1918 (äthiopischer 
Kalender). 
Meshãfe Qeddãsě, hrsg. von der Kongregation für die Orientalischen Kirchen, 
Rom 1938 (äthiopischer Kalender). 
The Liturgy of the Ethiopian Church. English translation of the Ethiopian 
Missal, by the Ethiopian Orthodox Church, Addis Adeba 1954. 
A. M. Mitnacht, Die Messliturgie der Katholiken des Äthiopischen Ritus, 
Würzburg 1960. 
The Fetha Nagaśt The Law of the Kings. English translation by A. Paulos 
Tzadua, Addis Adeba 1968. 
E. Hammerschmidt, Studies in the Ethiopic Anaphoras, Berlin 1961. 
A. Teclemariam Semharay, Variationes in Liturgia S. Marci: Ephemerdes 
Liturgicae 42 (1928). 
A. Teclemariam Semharay, Messe de Notre-Dame dite « Agréable Parfum de 
Sainteté », Rom 1937. 
Tekeste-Brahan Ghebre-Medhin, Liturgie eucharistique : Ethiopic chrétienne, 
Vivante Afrique N° 225, 14-26. 
P. Tzadua, The Divine Liturgy According to the Rite of the Ethiopian Church: J. 
Madey, The Eucharistic Liturgy in the Christian East, Kottayam-Paderborn 
1984, 35-68. 
Weitere Literaturangaben zur äthiopischen Kirche und Liturgie bei P. Verghese 
(Hrsg.), Koptisches Christentum (= Die Kirchen der Welt XII), Stuttgart 1973, 
276-284. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 74 

5. Meine Natur hast du in dir gesegnet 
 

Zur Gestalt, Theologie und Spiritualität der Eucharistiefeier der koptisch-
orthodoxen Kirche 

 
Von Prof. Dr. Albert Gerhards 

Universität Bonn 
 
Irenee-Henry Dalmais schreibt im Handbuch der Ostkirchenkunde über die 
Eucharistiefeier bei den orthodoxen Kopten: 
 
„Die Eucharistiefeier ist sehr nüchtern geblieben, und ihre Dauer von zwei bis 
drei Stunden erklärt sich nur dadurch, dass sie ganz auf sehr langsame Melodien 
mit vielen Wiederholungen gesungen wird.2 Diese Einschätzung beruht auf 
einem Beurteilungskriterium, das an der byzantinischen Liturgie Maß nimmt. Ist 
die Komplexität eines Ritus, seine Vielschichtigkeit und Feierlichkeit ein 
primäres Qualitätsmerkmal? Wohl kaum.  
 
Die koptisch-orthodoxe Liturgie hat wie kaum eine andere der alten Liturgien 
eine Klarheit und Mitvollziehbarkeit bewahrt, die auch für die heutige Zeit 
beispielhaft ist. Die langsame Gangart und die Wiederholungen ermöglichen 
eine direkte Anteilnahme der Gläubigen, die zudem durch eine große Zahl an 
Akklamationen (Zurufe) direkt in das heilige Geschehen einbezogen sind. 
Dadurch ist den Aussagen der Texte in der koptisch-orthodoxen Liturgie ein 
ungleich höherer Wirkungsgrad zuzumessen als in den anderen Liturgien. 
Freilich stellt sich auch hier die Frage nach der Verständlichkeit der 
Textaussage, da Litiozaie- und Volkssprache nicht mehr identisch sind. 
 

5.1 Einige allgemeine Bemerkungen zur Gestalt der 
Eucharistiefeier 

 
Die Gestalt der liturgischen Feier wird wesentlich durch den Raum determiniert. 
Dieser hat in den verschiedenen Liturgien des Ostens und Westens im Laufe der 
Zeit unterschiedliche Ausprägungen erhalten, wobei die Grundformen seit der 
Spätantike im wesentlichen ausgebildet sind und nur partiell weiterentwickelt 
wurden. Die typische koptisch-orthodoxe Kirche3 ist die Basilika mit Ostapsis. 
Der Raum ist dreigeteilt in Altarraum, Schiff und „Galerie“ (Narthex). In der 
Mitte des Schiffs ist oft eine Vertiefung bzw. ein Behälter für die Wasserweihe. 
Im vorderen Teil des Schiffs befindet sich der Raum der Kleriker, vom 

                                                 
2 I.-H. Dalmais, Die nichtbyzantinischen orientalischen Liturgien, in W. Nyssen / H. Schulz / P. Wiertz (Hg.), 
Handbuch der Ostkirchenkunde, Bd. II, Düsseldorf 1989, 123. 
3 Vgl. den Plan bei O. H. E. Burmester, The Egyptian or Coptic Church. A detailed description of her liturgical 
services and the rites and ceremonies observed in the administration of her sacraments, Kairo 1967, 18. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 75 

Gemeinderaum abgeteilt durch die Ambonen (Lesepult). Links steht der 
Bischofsthron. Der Altarraum ist durch Stufen erhöht und durch eine Art 
Ikonostase abgetrennt. Diese hat im Unterschied zur byzantinischen Ikonostase 
nur eine Tür. Hinter dem Altar befindet sich der Synthronos, der ursprüngliche 
Bischofssitz mit den Konzelebrantenbänken, der aber keine Funktion mehr hat. 
Links und rechts liegen Annexräume, z. B. Sakristei und Baptisterium.4 
 
Der eucharistische Gottesdienst ist eingebettet in die Tagzeitenliturgie, wobei 
der Abend- und Morgenweihrauch als Reste des „kathedralen Typs“5 in enger 
Verbindung zur eucharistischen Liturgie stehen und daher in den Euchologien 
aufgezeichnet sind. 
 
Die Lautgestalt der Liturgien wird wesentlich geprägt durch den 
Kirchengesang.6 In der koptisch-orthodoxen Tradition hat sich ein kunstvoller 
melismatischer (verzierert) Gesang entwickelt, für dessen Realisierung 
spezialisierte Kirchensänger erforderlich sind. Die Weisen wurden mündlich 
tradiert. Seit den zwanziger Jahren wird der Gesang wissenschaftlich erforscht. 
Unter den verschiedenen Schichten befinden sich auch Relikte altorientalischer 
Musik: „Was wir heute unter orientalischer Musik verstehen, scheint einfach 
eine degenerierte Stufe dessen zu sein, was einmal eine großartige Kunstform 
war. Diese Musik, die innerhalb der koptisch-orthodoxen Kirche seit unzähligen 
Jahrhunderten tradiert worden ist, sollte eine Brücke zwischen dem Westen und 
dem Osten sein, und westlichen Musikern neue Ausdrucksmöglichkeiten zur 
Verfügung stellen.“7 Die eucharistische Liturgie in der koptisch-orthodoxen 
Kirche hat folgenden Aufbau:8 
 

(1) Vormesse (Prothesis und Enarxis) 
 

 Vorbereitungsgebete und Händewaschung des Priesters 
 „Lammprozession“ um den Altar 
 Bereitung der Gaben 
 Darbringung 
 Absolution der Dienenden (ursprünglich Introitusgebet) 

 
                                                 
4 Der „Idealplan“ erfährt freilich vielfältige Varianten. So enthält die erste genuin koptisch-orthodoxe Kirche in 
Europa, das St.-Antonius-Kloster in Waldsolms-Kröffelbach nach westlichem Vorbild. 
5 Vgl. R. Taft, The liturgy of the hours in East and West. The origins of the Divine Office and its meaning of 
today. Collegeville 1985, 253,-256 (Lit.) 
6 Zur Zeit sind folgende Schallplattenaufnahmen erhältlich: 
7 Aziz Sourial Atiya, Koptisch-orthodoxe Musik: Hermeneia 3. 1987, hier: 30; vgl. Handbuch der der 
Ostkirchenkunde II (Anm. I; ?04-207). 210 (Lit.) 
8 Modifiziert übernommen aus: Die koptisch-orthodoxe Liturgie des Heiligen Basilios und des Heiligen 
Gregorius mit Abend- und Morgenweihrauch, übersetzt von Ortrun und Samy Hanna, Schriftenreihe des 
Zentreums patristischer Spiritualität. KOINONIA-ORIENTS im Erzbistum Köln, hg. v. W. Nyssen, XXXV, 
Köln 1990, 14-17.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 76 

(2) Wortgottesdienst 
 

 Inzenz 
 Fünf Lesungen: 

o Aus den Paulusbriefen 
o Aus einem der katholischen Briefe 
o Aus der Apostelgeschichte 
o Aus dem Synaxarium 

 Trishagion 
 Evangeliumsgebet und –prozession 

o Evangelium 
 Predigt 
 Allgemeines Gebet 

 
(3) Eucharistiefeier 

 
 Präanaphora 
 Altarzutritt 
 Glaubensbekenntnis 
 Versöhnungsgebet und Friedenskuss 
 Anaphora (siehe unten) 
 Teilung des eucharistischen Brotes 
 Vaterunser und Embolismus 
 Absolution und Bekenntnis 
 Vorbereitungsgebete 
 Kommunion 
 Gebete nach der Kommunion 
 Entlassung 

 
5.2 Zur Anaphora (Eucharistisches Hochgebet) 

 
5.2.1 Der Begriff 

 
Das griechische Wort anaphora (das Emportragen)9 bezeichnet in der engeren 
Verwendung die prex eucharistica oder das Eucharistiegebet vom 
Eröffnungsdialog bis zur Schlussdoxologie. Im weiteren Sinn werden damit 
auch einige zusätzliche Priestergebete eingeschlossen, die sich bei der 
Verwendung des betreffenden Formulars gegenüber dem feststehenden Ordo 
communis ebenfalls ändern. Diese Texte heißen auch „anaphorische 
Nebengebete“ oder „außenanaphorische Gebete“.  

                                                 
9 Vgl. A. Baumstark, Art. Anaphora. In: RAC I, 418-427. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 77 

Ich verwende „Anaphora“ hier stets im engeren Sinn wie die Textsammlung 
„Prex eucharistica“ von A. Hänggi und I. Pahl.10 Die Anaphora ist das zentrale, 
vom Priester (oder Bischof) unter Beteiligung der Gläubigen vollzogene 
Präsidialgebet der Messfeier mit dem sich durch die Grundakte Danksagung 
(Eucharistia), Gedächtnis (Anamnese) und Bitte (Epiklese) die sakramentale 
Vergegenwärtigung des Pascha-Mysteriums in den eucharistischen Gaben 
ereignet. 
 
Die Grundstrukturen der Anaphora entstammen altjüdischen Gebetsformen. 
Diese erfahren in der christlichen Liturgie eine Umwandlung und entwickeln 
sich in den verschiedenen liturgischen Zentren unterschiedlich fort. 
 

5.2.2 Zur Klassifikation der Anaphora-Typen 
 
Die orientalischen Gruppen von „Liturgiefamilien“ werden nach dem 
unterschiedlichen Aufbau der dort eigenständigen Anaphoren definiert. Das 
folgende Schema gibt darüber Aufschluss. Dabei ist die Klassifizierung jedoch 
mit Vorbehalt zu behandeln. Sie betrifft in erster Linie die archaischen 
Formulare, während schon bald Mischtypen vorkommen. 
 

Anaphora-Typen 
Nr Antiochenisch Ostsyrisch alexandrinisch 
1 Dialog Dialog Dialog 
2 Lob, Danksagung Lob, Danksagung Lob, Danksagung 
3 - - Fürbittengebet 
4 Sanctus Einleitung Sanctus Einleitung Sanctus Einleitung 

5 Sanctus  Sanctus  Sanctus  
6 Post Sanctus Post Sanctus  
7 - - Epiklese I 
8 Einsetzungsbericht Einsetzungsbericht Einsetzungsbericht 
9 Anamnese Anamnese Anamnese 

10 Epiklese - Epiklese II 
11 Fürbittengebet Fürbittengebet - 
12 - Epiklese - 
13 Schlußdoxologie Schlußdoxologie Schlußdoxologie 

 
Gegenüber dieser, der älteren formkritischen Methode entstammenden 
Klassifizierung lassen sich die Anaphoren auch nach anderen Gesichtspunkten 
einteilen. Einen wichtigen Impuls für die Anaphora-Forschung stellt die Studie 
des Italieners C. Giraudo über die literarische Struktur des Eucharistischen 

                                                 
10 A. Hänggi / I. Pahl, Prex Eucharistica. Textus e variis Liturgiis antiquioribus selecti. Fribourg 196R (Spic. 
12). 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 78 

Hochgebets aus dem Jahre 1981 dar.11 Ausgehend von alt-jüdischem 
Gebetstypen unterscheidet Giraudo je nach der Stellung des Einsetzungsberichts 
einen „anamnetischen“ und einen „epikletischen“ Anaphora-Typ.  
Die alexandrinische Gruppe (und der Canon Romanus) verkörpert den 
epikletischen Typ. In der heutigen koptisch-orthodoxen Liturgie zählt allein die 
Markusanaphora zur eigenständigen Liturgie, während Basilius und 
Gregoriusliturgie als „Importe“ der antiochenischen Gruppe und damit dem 
anamnetischen Typ angehören. 
 

5.2.3 Zur (Pseudo)-Epigraphie ostkirchlicher Anaphoren 
 
Ein Charakteristikum orientalischer Anaphoren ist ihre epigraphische 
Bezeichnung. Dies gilt auch für die Anaphoren der koptisch-orthodoxen 
Liturgie. Solche Verfasserangaben haben sich, abgesehen von den (pseudo-) 
apostolischen Zuweisungen, teilweise als nicht ganz unberechtigt erwiesen. Das 
gilt vor allem für die Basiliusliturgie,12 aber mutatis mutandis (notwendige 
Abänderung) auch für die Chrysostomos-13 und die Gregoriusliturgie.14 Eine 
definitive Zuweisung des liturgischen Formulars an einen Autor ist aber generell 
kaum möglich, da mangels direkter Bezeugung der Verfasserschaft immer mit 
der Möglichkeit zu rechnen ist, dass ein späterer Autor nicht nur den Namen, 
sondern auch Theologie und Stil eines bestimmten Vorgängers genutzt hat, um 
seinem Formular Geltung zu verschaffen. Man darf bei (spät-)antiken Texten 
eben nicht moderne Kriterien der Authentizität anlegen.15 
 

5.2.4 Zur Methode der Erforschung von Anaphoren 
 
Auf verschiedene Methoden der Anaphora-Forschung wurde bereits 
hingewiesen. Als fundamental kann die von A. Baumstark begründete Methode 
der vergleichenden Liturgiewissenschaft angesehen werden. Auch die vor allem 
von H. Engberding betriebene vorgeschichtliche Methode besitzt nach wie vor 
Gültigkeit. Mit ihr gelingt es, das Beziehungssystem und damit die 
Abhängigkeit der Anaphoren in ihren einzelnen Abschnitten zu erhellen.  
 

                                                 
11 Vgl. C. Giraudo, la struttura letteraria della preghiera eucaristica. Saggio sulla genesi di una forma: Toda 
veterotestamentaria. Bereka giudaica. Anafora christiana. Rom 1981 (Analecta Biblica 92). Vgl. die neueste, die 
wichtigsten Besprechungen aufführende Rez. von G. Winkler, in: OC 70 (1986) 197-199. 
12 Vgl. H. Engberding, Das Eucharistische Hochgebet der Basiliosliturgie, Münster 1931. 
13 Vgl. G. Wagner, Der Ursprung der Chrysostomosliturgie, Münster 1973 (LQF 59); R. Taft, The Authenticity 
of the Cyrosostom Anaphora Revisited. Determining the Autorship of Liturgical Texts by Computer, in: OCP 
56, 1990, 5-51. 
14 Vgl. A. Gerhards, Die griechische Gregoriosanaphora. Ein Beitrag zur Geschichte des Eucharistischen 
Hochgebets. Münster 1984 (LQF 65). 
15 Vgl. allgemein: N. Brox, Falsche Verfasserangaben. Zur Erklärung der frühchristlichen Psendoepigraphie. 
Stuttgart 1975 (SBS 79). 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 79 

Die besser als Gattungsgeschichte zu bezeichnende Methode C. Giraudos nimmt 
dagegen die Anaphora insgesamt in den Blick und zeigt die großen 
Entwicklungslinien von alt-jüdischem Beten zu den klassischen Formularen des 
4. / 5. Jahrhunderts auf. Diese Methoden sind für die exakte Textinterpretation 
unumgänglich, nehmen aber noch zu wenig Bezug auf den inhaltlichen Befund. 
 
Hier ist der theologisch-systematische Vergleich mit patristischen Zeugnissen 
unumgänglich. Auch der geschichtliche und sozio-kulturelle Kontext muss zur 
Erhellung eines liturgischen Textes mitberücksichtigt werden. Schließlich ist zu 
fragen, wie die Lautgestalt eines Textes und dessen rituelle Ausgestaltung 
beschaffen sind. Erst als „Geschehen“16 kommt der Text zu seiner eigentlichen 
Sinnerfüllung.17 
 

5.3 Die Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche 
 
Bevor die drei noch heute in Gebrauch stehenden Formulare vorgestellt werden, 
ist deren weiteres Umfeld zu skizzieren. 
 

5.3.1 Koptisch Anaphoren und Fragmente 
 
Es hat sich eine Reihe von koptischen Anaphoren erhalten, die heute nicht mehr 
in Gebrauch sind. Vollständig überliefert ist die Anphora des heiligen 
Evangelisten Matthäus aus dem Euchologion des Weißen Klosters18. 
Anaphorafragmente kennen wir aus derselben Handschrift19 sowie 
Einzelfragmente auf Papyrusblättern, Holztäfelchen sowie auf Ostraka, 
beschriebenen Tonscherben oder Kalksteintäfelchen20. Warum diese 
Hochgebete verschwunden sind, lässt sich nicht genau klären, wahrscheinlich 
sind sie liturgischen Reformen mit zentralisierender Absicht zum Opfer gefallen. 
 

5.3.2 Die äthiopischen Anaphoren 
 
Wenigstens kurz müssen wir auf die Tochter- oder Schwesterliturgie der Kopten 
eingehen. Zwar waren die Äthiopier bis in die jüngste Zeit ganz von der 
koptisch-orthodoxen Kirche abhängig, doch bildet der äthiopische Ritus 

                                                 
16 Vgl. M. B. Merz, Liturgisches Gebet als Geset : ehem. Liturgiewissenschaftlich-linguistische Studie anhand 
der Gebetsgattung Eucharistischen Hochgebet, LQF 70, Münster 1988. 
17 Vgl. A. Gerhards, Höhepunkt auf dem Tiefpunkt? Überlegungen zur musikalischen Gestalt des 
Eucharistischen Hochgebets, in: E. Reinhart / A. Schnider (Hg.), Sursum Corda. Variationen zu einem 
liturgischen Motiv (FS P. Harnoncourt), Graz 1991, 167-177. 
18 Vgl. A. Kropp (Hg.), die koptisch-orthodoxe Anaphora des Heiligen Evangelisten Matthäus, in: Or Chr 29 
(1932) 111-125. 
19 E. Lanne (Hg.), Le Grand Euchologe du Monastere Blanc. Texte copte edite avec traduction francaise : PO 28 
(1958) 265-407. 
20 Vgl. z. B. das von H. Quecke veröffentlichte Fragment: OCP 39 (1973) 218 f. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 80 

durchaus eine eigene Tradition, deren Ursprung noch weitgehend im Dunkeln 
liegt. Es ist aber mit der Möglichkeit zu rechnen, dass ägyptische Anaphora-
Schöpfungen in äthiopischer Übersetzung erhalten sind21 
 
 

5.4 Die drei Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche 
 

5.4.1 Die Markus-(Kyrillus-)Anaphora 
 
Die eigenständige Liturgie Ägyptens ist heute nahezu untergegangen22. Die in 
den heutigen Euchologien enthaltene Form ist das Ergebnis einer längeren 
Entwicklung unter Aufnahme palästinensischer, syrischer und byzantinischer 
Elemente. Die Urform ist nach den Papyri dem Eucharistiegebet der „Traditio 
Apostolica“23. Die strukturellen Besonderheiten der entwickelten 
Markusanaphora können wir im Schema erkennen. Sie betreffen die Einfügung 
von Bitten vor dem Einsetzungsbericht, wie sie auch der römische Canon 
enthält. Allerdings handelt es sich im Kern nicht um Interzessionen, sondern um 
die Bitte um Annahme des Gotteslobes, ein typisch ägyptischer Zug, der auch 
auf die Gregoriusanaphora eingewirkt hat.24 
 

5.4.2 Die Basiliusanaphora 
 
Die Basiliusanaphora ist in zwei Hauptrezensionen erhalten, von denen sicher 
die jüngere, die byzantinische, mit Basilius in Zusammenhang zu bringen ist. 
Die ältere ägyptische Rezension ist im Wesentlichen vor-basilianisch. Dennoch 
entstammt sie dem syroantiochenischen Liturgiebereich und bildet das 
klassische Beispiel eines syro-antiochenischen Hochgebets. Im Zuge der 
Liturgiereform nach dem II. Vatikanum dachte man daran, diese Anaphora in 
die römische Liturgie zu übernehmen, was aber – wohl vor allem aufgrund der 
Stellung der Epiklese nach dem Einsetzungsbericht – nicht realisiert wurde. Statt 
dessen wurde das vierte Hochgebet in Anlehnung an orientalische Vorbilder 
geschaffen unter Aufgabe der klaren Struktur.25 
 
Hervorragendes Merkmal der antiochenischen Anaphoren ist die ausgedehnte 
Erzählung der Heilsgeschichte nach dem Sanctus. Es gibt eine Reihe von 
Parallelen mit der Gregoriusanaphora, die aber nicht ausschließlich im Sinne 
einer Einbahnstraße zu erklären sind: Die Formulare haben sich gegenseitig 
beeinflusst. 

                                                 
21 Vgl. Handbuch der Ostkirchenkunde (Anm. 1) 125-127, Lit. 140. 
22 Vgl. Die koptisch-orthodoxe Liturgie (Anm. ...) 12. 
23 Vgl. Japser-Cuming. 52-66. 
24 Vgl. Gerhards, Gregoriosanaphora. 169-173 
25 Vgl. A. Gerhards, Einleitung in Botte. ... 18 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 81 

5.4.3 Die Gregoriusanaphora 
 
Es handelt sich bei der Gregoriusanaphora um eine Anaphora antiochenischen 
Typs, die aber ägyptische Züge integriert hat. Ihre ursprüngliche Sprache ist das 
Griechische, und zwar ein literarisch hochstehendes Griechisch in kunstvoller 
Prosa. Diese verweist durchaus auf den Theologen und Dichter, dessen Namen 
sie trägt, wenngleich seine Verfasserschaft zweifelhaft ist, auf Gregor von 
Nazianz. Es existieren griechische und koptisch-orthodoxe Versionen. Letztere 
unterteilen sich noch einmal in eine sahidische (u. a. als Bruchstück der 
erwähnten Handschrift des „weißen Klosters“) und eine bohairische Version, die 
von Ernst Hammerschmidt 1957 herausgegeben und bearbeitet wurde.26  
 
Ich habe 1984 eine Ausgabe des griechischen Textes nach den wenigen 
bekannten alten Handschriften vorgelegt. Bis in die zwanziger Jahre des 20. 
Jahrhunderts war überhaupt nur eine einzige, in Paris aufbewahrte Handschrift 
(14. Jahrhundert) bekannt, bis man im Makarius-Kloster im Wadi Natrun 
Bruchstücke einer weiteren Handschrift mit Teilen der Gregoriusanaphora aus 
derselben Zeit entdeckte und editierte. 1975 wurde eine zweite Handschrift 
derselben Zeit bekanntgegeben, die sich in den USA befindet.27 
 
Die Normalanaphora ist die Bas, die daher auch den Ordo communis, d. h. die 
sonstigen festen Teile, bestimmt. Die Gregorius-Anaphora wird bevorzugt an 
den großen Christusfesten (Weihnachten, Epiphanie, Palmsonntag, 
Auferstehung, Himmelfahrt, Pfingsten) verwendet.28 
 
Die Manuskripte enthalten die Texte nebeneinander in koptischer und arabischer 
Sprache. In der Liturgie werden bohairisches Koptisch und Arabisch verwendet, 
wobei in jüngster Zeit das Koptisch-orthodoxe verstärkt gefördert wird. In 
anderen Ländern, in denen die koptisch-orthodoxe Kirche vertreten ist, wird die 
Liturgie auch in der jeweiligen Landessprache gefeiert, dem Grundsatz folgend, 
dass der Gottesdienst allen verständlich sein soll.29 
 
Eine Eigenart der koptisch-orthodoxen Liturgie ist der überwiegend laute 
Vollzug der Anaphora im Unterschied zu allen anderen Traditionen 
(einschließlich der römischen). Der Gesang hat eine eigene Art des Vortrags, so 
dass, wer der Sprache mächtig ist, die Worte leicht verstehen kann. Die leise 
vollzogenen Gebete sind meist Stillgebete des Priesters während des 
Volkgesangs.  
                                                 
26 E. Hammerschmidt, Die koptische Gregoriosanaphora. Syrische und griechische Einflüsse auf eine ägyptische 
Liturgie, Berlin 1957. 
27 W. F. Macomber, The Karmarcik-Codex. A 14th century GreekArabic manuscript of the coptic mass: Mus 88 
(1975) 391-395; vgl. Gerhards, die griechische Gregoriosanaphora (Anm. …) 16 f. 
28 Vgl. Gerhards, Gregoriosanaphora (Anm. …) 5f. 
29 Die koptisch-orthodoxe Liturgie ... 12f. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 82 

Die koptisch-orthodoxe Kirche hat also den Anspruch der unmittelbaren 
Teilnahme der Gläubigen an der ganzen Liturgie am stärksten respektiert (vgl. 
auch die offene Ikonostase im Vergleich zur byzantinischen!). 
 
 

5.5 Zur Theologie der Eucharistiefeier der koptisch-orthodoxen 
Kirche 

 
5.5.1 Das Trishagion des Wortgottesdienstes 

 
Das Dreimalheilig ist uns aus Jesaja 6, 3 geläufig; in Offenbarung 4, 8 gibt es 
eine Version. In der jüdischen Liturgie hat die Keduscha im Morgengebet nach 
dem Schema Israel ihren Platz, außerdem im 18-Bitten-Gebet (Tefilla). 
Anscheinend ist die Übernahme in die christliche Liturgie nicht erst generell im 
4. / 5. Jahrhundert erfolgt, sondern teilweise schon früher, je nach Wahl 
jüdischer Vorlagen.30 
 
Neben dem anaphorischen Sanctus kennt die Liturgie des Ostens und Westens 
auch ein Trishagion unabhängig vom Hochgebet. Dieses Trishagion ist tropiert, 
d. h. mit Zusätzen versehen, wie sie in ähnlicher Form auch im Judentum 
vorkommen. 
 
Das Trishagion der heutigen koptisch-orthodoxen Liturgie lautet:31 
 
Heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger [Lebendiger,] Unsterblicher, 
von der Jungfrau geboren: Erbarme dich unser. 
 
Heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Lebendiger, Unsterblicher, gekreuzigt 
an unser Statt: Erbarme dich unser. 
Heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Lebendiger, Unsterblicher, auferstanden 
von den Toten und aufgefahren in den Himmel: Erbarme dich unser. 
 
Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, 
jetzt und alle Zeit und in Ewigkeit, Amen 
 
Heilige Dreifaltigkeit, erbarme dich unser; 
Heilige Dreifaltigkeit, erbarme dich unser; 
Heilige Dreifaltigkeit erbarme dich unser; 
 
Herr, vergib uns unsere Sünden, 
Herr, vergib uns unsere Schuld, 
                                                 
30 Vgl. z. B. die Passio der Perpetua und Felicitas : Gerhards, Greg 216. 
31 Vgl. H. Quecke, Stundengebet ... 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 83 

Herr, vergib uns unsere Unterlassungen. 
Herr, tröste die Kranken deines Volkes; 
heile sie um deines heiligen Namens willen. 
 
Gedenke unserer Väter und Brüder, die entschlafen sind: 
Herr, nimm ihre Seelen auf. 
 
Du sündenloser Herr, erbarme dich unser; 
du sündenloser Herr, hilf uns und nimm an unsere Bitten, 
denn dein ist die Ehre, Verherrlichung und dreifache Huldigung: 
Herr, erbarme dich; 
Herr, erbarme dich; 
Herr, segne uns, Amen. 
 
Unser Herr mache uns würdig, in Dankbarkeit zu sagen: 
„Vater unser ...“ [zum wiederholten V.: 3 mal] 
 
Zur Geschichte des Hymnus 
 
Für die Christen gab es drei Möglichkeiten, triadische Formeln wie das 
Dreimalheilig zu übernehmen: Erstens konnte man die jüdische, streng 
monotheistische Deutung (im Sinne von Jesaja 6, 3) beibehalten, nun aber auf 
Gott den Vater als erste Person der Trinität (Dreifaltigkeit) bezogen. So wird das 
Sanctus in vielen Eucharistischen Hochgebeten gedeutet, das Teil der „Oratio 
Veteris Testamenti“ ist. Doch führte die triadische Struktur schon früh zu einer 
trinitarischen Deutung, wie sie offensichtlich gerade auch in Ägypten 
eigenständig war (Kretschmar). Sie hat sich auch in Konstantinopel / Byzanz 
durchgesetzt. Ein anderer, offenbar nicht weniger alter Deutungsstrang 
interpretiert das Dreimalheilig ganz christologisch. Er war vor allem in Syrien 
beheimatet und kam von dort nach Ägypten. Die verschiedenen Deutungen 
konnten koexistieren, solange die Textdeutung mehrdeutig war. 
 
Heiliger Gott, 
heiliger Starker, 
heiliger Unsterblicher 
erbarme dich unser. 
 
So begegnet sie uns z. B. auf dem Konzil von Chalcedon (451). Problematisch 
wurde sie durch weitere Tropierungen, vor allem durch den Zusatz „der für uns 
Gekreuzigte“. Der Streit um die Hinzufügung nahm 512 in Konstantinopel 
handfeste Formen an, die beinahe zu einer Revolution geraten waren. Doch 
siegte am Ende die Chalcedon-Partei, die für die Wiedereinführung der vom 
Zusatz befreiten Form des Trishagion in die byzantinische Liturgie sorgte. Der 
Patriarch Severos von Antiochien musste als Verteidiger des Zusatzes im Zuge 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 84 

der Einführung des Chalcedon-Festes zurücktreten. In der letzten seiner 125 
Kathedralhomilien versucht er, den Hymnus mit seinem Zusatz gegenüber den 
Einwänden der Chalcedonier als orthodox zu erweisen. Er tut dies unter 
Anwendung der (eigenständigen) streng christologischen Auslegung. Die 
Auslegung hat folgenden Wortlaut: 
 
Heilig, Gott, der du für uns ohne Veränderung Mensch geworden und Gott 
geblieben bist. Heiliger, Starker, der du in der Schwachheit die Überlegenheit 
der Macht gezeigt hast. 
Heiliger, Unsterblicher, der du für uns gekreuzigt worden bist, der du im 
Fleisch den Tod am Kreuz ertragen hast und uns gezeigt hast, dass du 
unsterblich bist, selbst als du im Tod warst. 
 
Doch ist nach Severus auch dieser christologisch bezogene Lobpreis im letzten 
auf alle göttlichen Personen bezogen: „Da ihr Wesen wirklich eines ist, ist auch 
der Lobpreis einer, und wer eine der drei Hypostasen lobt, lobt keineswegs die 
beiden anderen von diesem Lobpreis getrennt“.32 
 
Es ist nicht uninteressant zu sehen, dass sich die koptisch-orthodoxe Kirche die 
Argumentation des Severos zu eigen gemacht hat. Ihr Trishagion enthält fast 
dieselben Zusätze wie der Text der Homilie, und am Ende ist ein trinitarischer 
Lobpreis angefügt. So geht Ägypten einen eigenen Weg, ohne das Band zur 
Reichshauptstadt zu kappen. 
 

5.5.2 Das Sanctus in den Anaphoren 
 
Von Interesse ist der Wortlaut und die Einbettung des Sanctus in den drei 
Anaphoren der Kopten. Die alexandrinische Kirche kennt nur das Jesaja-Sanctus 
ohne die Hinzufügung des Einzugsgesangs Hosanna Benedictus des 
Palmsonntags, die wohl syrischen Ursprungs ist, aber durchaus jüdische 
Vorbilder aufweisen kann. Das Sanctus der Markus/Kyrillus (und der 
alexandrinischer Basiliusanaphora) lautet: 
 
Heilig, heilig, heilig Herr Gott Zebaoth. 
Erfüllt ist der Himmel und die Erde von deiner heiligen Herrlichkeit. 
 
Gegenüber Jesaja 6, 3 ist „der Himmel“ hinzugefügt sowie ein Wechsel von der 
dritten Person Singular in die zweite vorgenommen worden. Die Erweiterung 
wird in der Tradition christologisch gedeutet: Jesus Christus sitzt nach seiner 
Himmelfahrt zur Rechten Gottes (Eph 1,21). Der Gregoriusanaphora kennt 
dagegen eine erweiterte Form des Sanctus: Heilig, heilig, heilig, Herr Zebaoth, 

                                                 
32 Grillmeier ... II/2, 273. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 85 

erfüllt sind Himmel und Erde von deiner heiligen Herrlichkeit; Hosanna in den 
Höhen.  
  
Gepriesen sei, der gekommen ist und der kommt im Namen des Herrn. Hosanna 
in den Höhen. Hier ist dem Jesaja-Text das Hosanna (Mk 11, 10; Mt 21, 9) 
hinzugefügt. Damit ist das Sanctus hymnisch entfaltet; es wird, wie die 
Einleitung ins Sanctus sagt, ein Siegeshymnus. Gegenüber der uns geläufigen 
Fassung ist das Partizip „erchomenes“ aufgespalten in „der gekommen ist und 
der kommt“, eine Eigenart der semitischen Liturgiesprachen. Damit wird 
zugleich auf das Palmsonntagsereignis Bezug genommen, wie auch eine 
liturgische Vergegenwärtigung vollzogen. 
 
 

5.5.3 Zur Theologie des Post Sanctus 
 

1. Post Sanctus und Epiklese der Markus/Kyrillusanaphora 
 
Interessant aber ist vor allem die Art der Anknüpfung. Sie lautet (in einer schon 
entwickelten Fassung) in der Markusanaphora: 
 
Wahrhaft erfüllt ist der Himmel und die Erde deiner Herrlichkeit durch die 
Erscheinung unseres Herrn, Gottes und Heilandes Jesus Christus. Erfülle, Gott, 
auch dieses Opfer durch die Herabkunft des Heiligen Geistes mit deinem Segen. 
Denn er selbst ... Das Sanctus ist trotz seiner Ausrichtung auf die erste göttliche 
Person trinitarisch entfaltet, nicht im Sinne der ontologischen, (Lehre von Sein) 
sondern der ökonomischen Trinitätstheologie „Himmel und Erde“ sind erfüllt 
von Gottes Herrlichkeit, weil Christus als menschgewordener Logos nach seiner 
Erniedrigung und Erhöhung alles erfüllt.  
 
Der Geist setzt dieses Werk fort (Erfülle ...). Die Gregoriusanaphora knüpft wie 
die Basiliusanaphora an der Aussage „Heilig“ an, eine Eigenart syrischer 
Liturgien. Entsprechend steht der Gedanke des Heiligen auch im Vordergrund 
der Epiklesen: Die Gaben sollen geheiligt werden, und die Gläubigen sollen 
Teilhabe am Heiligen erhalten. 
 

2. Theologie des Post-Sanctus in der Basilius-Anaphora 
 
In den Anaphoren des syro-antiochenischen Typs sind die anamnetischen Post-
Sanctus-Teile oft am aufschlussreichsten, weil darin die Historia salutis 
kommemoriert (ihrer gedacht) wird. Es handelt sich dabei um mehr als eine 
Dublette des Glaubensbekenntnisses, da hier Gott, Christus und Welt in eine 
ganz bestimmte geschichtstheologische Sicht gebracht werden. In der 
Basiliusanaphora lautet der prägnante Text: 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 86 

„Heilig, heilig, heilig bist du in der Wahrheit, Herr, unser Gott, der du uns 
geformt und erschaffen hast und uns im Paradies der Wonne wohnen ließest. Als 
wir dein Gebot durch die Verführung der Schlange gebrochen hatten, sind wir 
vom ewigen Leben gefallen und aus dem Paradies der Wonne verbannt worden. 
Du hast uns nicht für immer aufgegeben. Vielmehr hast du uns unter deiner 
Obhut gehalten und uns ständig deine heiligen Propheten gesandt. Am Ende der 
Tage bist du uns, die in der Finsternis und im Schatten des Todes saßen, 
erschienen, durch deinen einzigen Sohn, unseren Herrn, Gott und Erlöser Jesus 
Christus, der aus dem Heiligen Geist und der Jungfrau Maria ist (V: Amen) 
Fleisch angenommen hat, Mensch geworden ist und uns die Wege des Heils 
lehrte.  
 
Er gab uns die Gnade der Geburt von oben durch Wasser und Geist. Er führte 
uns für sich zu einem einzigen Volk zusammen. Er machte uns rein durch 
deinen Heiligen Geist. Er ist es, der die Seinen in der Welt liebte. Er hat sich 
hingegeben zu unserer Erlösung bis zum Tod, der über uns geherrscht hatte, 
welchem wir ausgeliefert waren, verkauft durch unsere Sünden. Er ist 
niedergefahren zur Hölle durch das Kreuz (D: Ich glaube fürwahr) am dritten 
Tage von den Toten auferstanden, in den Himmel aufgefahren und setzte sich zu 
deiner Rechten, o Vater. Er bestimmte einen Tag zur Vergeltung, an welchem er 
erscheinen wird, um über die Welt nach seiner Gerechtigkeit zu richten und 
jeden nach seinen Taten zu belohnen. (V: Nach deiner Barmherzigkeit, o Herr, 
und nicht nach unseren Sünden)“. 
 
Bemerkenswert an diesem Text ist die geraffte Art der Redensweise, die 
trotzdem nicht formelhaft ist. Die heilsgeschichtliche Perspektive ist 
optimistisch: Die Sünde vermochte nicht, die Menschen definitiv von Gott zu 
trennen. Das göttliche Engagement setzt sich kontinuierlich fort. Altes und 
Neues Testament bilden eine Einheit, die u. a. durch die Identität des 
handelnden Subjekts – Gott, der Vater – betont wird: „Bist du uns erschienen 
durch deinen einzigen Sohn“. Die Kommemoration der Heilsgeschichte wird 
anders als z. B. in der Jerusalemer Jakobsliturgie – bis zur Parusie ausgeweitet. 
 

3. Struktur und Theologie des Post Sanctus der Gregoriusanaphora 
 
Das Post Sanctus der Gregoriusanaphora zeichnet sich zunächst einmal durch 
eine größere Länge aus (mit einem Grund für die seltenere Verwendung). Die 
Tendenz zu längeren Gebeten lässt sich auch anhand der verschiedenen 
Rezensionen der Basiliusanaphora feststellen: die byzantinische 
Basiliusanaphora geht wahrscheinlich auf eine redaktionelle Bearbeitung (d. h. 
vor allem Erweiterung) durch Basilius zurück. Auch hinter der 
Gregoriusanaphora steht die Hand eines bedeutenden Theologen. Ob dies aber 
Gregor von Nazianz war, ist fraglich. Eine Affinität (Verwandtschaft) besteht 
neben einer Reihe inhaltlicher Gesichtspunkte vor allem im Stil. Uns ist kein 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 87 

anderer Text griechischer Liturgie überliefert, in dem die Kunstprosa so reiche 
Verwendung gefunden hat wie hier. Dies würde zu dem berühmten Redner und 
Dichter Gregor passen (z. B. auch der Ich-Stil), doch verweisen einige 
inhaltliche Indizien auf die Zeit um das Konzil von Ephesus (431). Der Text hat 
folgende Struktur (die Zeileneinteilung bezieht sich auf meine Edition): 
 
1. Einleitung: die Anknüpfung an das Sanctus (71-75) 
2. Hauptteil: die Oratio oeconomiae (76-140) 

a. Die Schöpfung (76-86) 
b. Der Mensch: Seine Erwählung und sein Versagen (88-100) 
c. Die Heilsordnung des göttlichen Erbarmens im AT (102-111) 
d. Die Inkarnation und Gottes Heilshandeln im NT (113-132) 
e. Die Vollendung des Heils in Tod, Auferstehung, Himmelfahrt und 

Wiederkunft Christi (134-140) 
3. Überleitung in den Einsetzungsbericht: Die Vergegenwärtigung der 

Heilsereignisse (142-146) 
 
Bemerkenswert ist zunächst die Tatsache, dass der ganze Text an Christus oder 
besser: An die göttliche Person (oder Natur?) des fleischgewordenen Logos 
gerichtet ist. Er ist nicht nur der Erlöser, sondern auch der Schöpfer („per quem 
omnia facta sunt“). Wir sehen, dass der Text auf dem Hintergrund der 
christologischen Auseinandersetzungen zu lesen ist. Fast jede Formulierung hat 
einen dogmengeschichtlichen Kontext. Es handelt sich aber nicht um einen 
miaphysitischen Text, wie früher öfter behauptet wurde.  
 
Hier kommt vielmehr die Theologie der großen Kappadokier, des Kyrillus (und 
seiner Zeitgenossen) zum Tragen. So z. B. in der im Titel der Vorlesung 
enthaltenen Formulierung: „Meine Natur hast du in dir gesegnet.“ Kyrillus 
schreibt: „Er (Christus) hatte in sich selbst die gesamte Menschennatur, um sie 
vollständig wiederherzustellen und ihr den alten Status zurückzugeben“ (In Jo 5, 
2). So ist die erhöhte Menschennatur Christi die Erstlingsgabe (aparche) der 
ganzen Menschheit. 
 
Aber auch der erhöhte Herr bleibt in der Kirche aktiv. Dies geht aus dem letzten 
Abschnitt hervor, der zum Einsetzungsbericht überleitet. Der Mensch kann nur 
die Symbole seiner Befreiung vorbringen; wirkmächtig wird sie durch die Worte 
des Herrn selbst. Der Mensch dient, Gott schenkt Teilhabe. So zielt der Text auf 
die Kommunion als Sinnspitze der Eucharistischen Handlung – ein für diese 
Zeit nicht mehr selbstverständlicher Gedanke. Der Text hält die Waage 
zwischen der extrem antiochenischen Position, die die Kommemoration der 
Heilsgeschichte in das Zentrum der ganzen Liturgie rückt und der 
alexandrinischen, die den Gedanken der sakramentalen Teilhabe stärker 
entwickelt hat. 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 88 

5.6 Zusammenfassung 
 
Diese Einführung konnte nicht mehr bieten als einige Streiflichter auf Gestalt 
und Theologie der koptisch-orthodoxen Eucharistiefeier. Aber auch im 
Fragmentarischen wird deutlich, dass hier eine der kostbaren Ausprägungen 
christlicher Liturgie aus altkirchlichem Erbe vorliegt, die europäische Christen 
zur Kenntnis zu nehmen haben, wenn sie über ihre Liturgie und deren 
Neugestaltung sprechen. Gottesdienst ist stets Erbe und Auftrag. Die Kirchen 
des Ostens haben aus schicksalsbedingten Gründen oft nur unter größten Opfern 
das Erbe durchtragen können. Viele sind heute aber dabei, ihren spezifischen 
Auftrag in der Welt zu entdecken und wahrzunehmen, darunter besonders die 
koptisch-orthodoxe Kirche Ägyptens. Sie verdient darin volle Unterstützung. Sie 
kann die anderen Kirchen lehren, das Erbe der Jahrhunderte zu bewahren und 
gleichzeitig den Kairos wahrzunehmen.  
 
Die Quelle solcher Wachsamkeit liegt in der großen spirituellen Kraft, die 
meines Erachtens vor allem zwei Wurzeln hat: Die Gottessuche in der Wüste 
und die unaufhörliche Feier des Gottesdienstes in der Gemeinschaft. Die 
westlichen Theologinnen und Theologen lehrt die koptisch-orthodoxe Kirche, 
dass jede Artikulation christlichen Lebens, auch das Theologietreiben, - in der 
Liturgie ihre Möglichkeitsbedingung, ihre Herkunft und ihr Ziel haben (culmen 
et fons). Wahre Theologie darf eines nicht verlernen: Das Verstummen. Am 
Ende der Basiliusliturgie betet der Priester: „Unser Mund ist erfüllt mit Freude 
und unsere Zunge mit Jubel wegen der Teilhabe an deinem unsterblichen 
Sakrament, o Herr. Denn was kein Auge je gesehen, kein Ohr je gehört, kein 
Herz je gespürt hat, hast du, o Gott, denen bereitet, die deinen heiligen Namen 
lieben, und hast es den kleinen Kindern deiner heiligen Kirche offenbart. Ja, 
Vater, es hat dir gefallen, denn du bist barmherzig. Und wir senden empor zu 
den Höhen, zu dir, Ehre und Ruhm, o Vater, Sohn und Heiliger Geist. Jetzt, 
immerdar und in Ewigkeit, Amen.“ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 89 

6. Philologisches zum Anaphorabegriff 
 

Von Prof. Dr. Johannes Irmscher, 
Berlin 

 
Für den Liturgiewissenschaftler stellt sich der Begriff Anaphora einigermaßen 
eindeutig und unmissverständlich dar. Er bezeichnet wie das verwandte Wort 
πρσσφσπα die Darbringung des Opfers in der Eucharistiefeier und damit das 
Kernstück der östlichen Liturgien, das dem westlichen Canon bzw. Canon 
actionis entspricht33, und von diesem Kernstück her zugleich jene Liturgien im 
Ganzen 34. Der Begriff ist als Fremd- oder Lehnwort ins Syrische, ins 
Koptische und auch ins Äthiopische aufgenommen worden35. Zugrunde liegt 
das griechische Substantiv αναφορα, und dieses soll uns im Folgenden 
beschäftigen. 
 
αναφορα gehört nicht zu den Vokabeln, welche den jederzeit präsenten 
Wortschatz dessen ausmachen, der das Altgriechische schulmäßig erlernt hat. 
Andererseits begegnet er uns in einer Vielzahl von speziellen Bedeutungen aus 
recht unterschiedlichen Lebensbereichen36, die sämtlich mehr oder minder 
mitbeteiligt waren, als sich der spezifisch christliche Terminus herausbildete. 
Den Ausgangspunkt stellte natürlich das bereits bei Homer belegte Verbum 
αναφερειν dar, dessen Bedeutungsentwicklung unschwer ersichtlich wird, 
beauftragen „emporheben; im Gedächtnis erhalten“ eintragen, überlegen; 
Bericht erstatten, melden, auch „zurückführen, sich berufen; ferner“ ertragen, zu 
sich kommen, sich erholen37. 
 
Im Mediopossivum begegnen uns noch einige Sonderentwicklungen: 
αναφερεσθαι bezeichnet das Aufgehen der Sterne, das Aufsteigen des Rauches, 
das Erwachen aus dem Schlaf, das Emporheben der Seele, aber auch das 
Erwecken von Erinnerung im Sinne von loben. Den kultischen Bereich berührt 
eine Inschrift von der Insel Knidos: αναφερειν bedeutet das „sühnen“, 
„entschädigen“. 
 

                                                 
33 Anathastasios Keller bei Erwin Fahlbusch u. a., Evangelisches Kirchenlexikon, 1, 3. Aufl. Göttingen 1986, 
136 und J. Tyciak / D. Tselengidis bei Remigius Bäumer – Leo Scheffcyzk, Marienlexikon, I, Sankt Ottilien 
1988, 133. In der von Gerhard Krause und Gerhard Müller herausgegebenen umfassenden Theologischen 
Realenzyklopädie, 2 Berlin (West) 1978, fehlt suo das Lemma Anaphora. 
34 In diesem Sinne verwendet von Ernst Hammerschmidt. Die koptische Gregoriosanaphora, Berlin 1957, IX 
und Albert Gerhards, Die griechische Gregoriosanaphora, Münster 1984, 5 ff. 
35 A. Baumstark bei Theodor Klauser, Reallexikon für Antike und Christentum, I, Stuttgart 1950, 418. 
36 Am umfassendsten dargestellt bei Henry George Liddell Robert Scott, A Greek-English Lexicon, New Edition 
(Sir Henry Stuart Jones), I, Reprint Oxford 1951, 125 f. Wilhelm Crönert, Passow`s Wörterbuch der 
griechischen Sprache, Lief. I, Göttingen 1912, reicht nicht bis zum Lemma αναφορα. 
37 Ich stütze mich auf die Materialien bei W. Pape, Griechisch-Deutsches Handwörterbuch, I. 3. Aufl. von M. 
Sengebusch, Braunschweig 1880, 213 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 90 

Das Femininum αναφορα würde ich als Nomen qualitatis oder auch als Nomen 
actionis38 kennzeichnen wollen. Es begegnet erst relativ spät39, vereinzelt seit 
dem fünften vorchristlichen Jahrhundert. In poetischer Verwendung vermag ich 
nur eine Stelle nachzuweisen. In einer heftigen Streitrede zwischen Menelaos 
und Orestes, der des Muttermordes schuldig geworden, äußert sich Letzterer in 
der nach ihn benannten Tragödie des Euripides, von den Rachgöttinnen verfolgt: 
„αλλ“ εστιν ημιτν αναφορα της σνμθορας (Orestes 41440) 
 
Das Wortspiel αναφορα-αναφορα wäre wörtlich zu übersetzen: „Es gibt für uns 
ein Aufheben des Unfalls“ (das Wortspiel vermag ich nicht nachzugestalten). 
Auf jeden Fall liebte es der Neuerer Euripides, in seinen Redepartien auf 
Prosawortschatz, auf moderne Redewendungen zurückzugreifen41. αναφορα, 
sonst nicht belegt, dürfte zu diesem Kreis von Worten gehören. Im Deutschen 
erscheint in einem so poetischen Zusammenhang die Häufung von Abstrakta 
unangemessen; die Übersetzung von Dietrich Ebener wirkt recht frei und ist 
dennoch dem Gegenstande angemessen: „Ich habe jemanden, der aus der Not 
hilft.“ 
 
Ich wiederhole: αναφορα gehörte im 5. Jahrhundert v.Chr. zu den Neubildungen 
der attischen Prosa; aber nur der bewusst auf Lebensnähe bedachte Dramatiker 
Euripides42 hat davon dichterischen Gebrauch gemacht. Offener dagegen waren 
die Rhetoriker der nächstfolgenden Generation. In seiner berühmten Kranzrede, 
in der Demosthenes seine politische43 Lebensleistung verteidigte, führte er 
berühmte Vorgänger an mit der Einschränkung, keiner dieser Männer habe sich 
ganz seiner Stadt hingegeben; vielmehr schuf sich ein jeder αμα μεν ραστωνμν, 
αμα σ, ει τι γενοιτ, αναφορα (18, 9144), die Möglichkeit eines Verschnaufens, 
ja, sofern das geschehen konnte, eines Rückzugs, eines Rücktritts. 
Bezeichnenderweise findet sich auch bei Demosthenes Gegenspieler 
Aischines45 die Wendung, verstärkt noch mit dem Zusatz εις το αθαγες (2, 
10446), „ins Dunkle, ins Ungewisse“. 
 

                                                 
38 Über die Begriffe Bernhard Gerth, Griechische Schulgrammatik, 13. Auflage von Hans Lamer, Leipzig 1931, 
119. 
39 Bei Henricus Stephanus, Thesaurus linguae Graecae, I, Paris 1572, 425 ist es überhaupt nicht aufgeführt. 
40 Euripides; Tragödien, 5, griechisch und deutsch von Dietrich Ebener, 2. Aufl. Berlin 1974, 240. 
41 Wilhelm Schmid – Otto Stählin, Geschichte der griechischen Literatur, 1, 3, 1 (Schmid), München 1940, 
792ff. 
42 Treffende Chrakteristik von Becher bei Johannes Irmscher, Lexikon der Antik, 10. Aufl. Leipzig 1990, 172. 
43 Zur Einschätzung vgl., Wilhelm von Christ, Geschichte der griechischen Literatur, 1, 6. Aufl. von Wilhelm 
Schmid, München 1912, 593ff. 
44 Demosthenes, Orationes, ed. Immanuel Bekker, I, Ed. ster. Leipizig, 1854, 203. 
45 Christ a.a.O.609 ff. 
46 Aschines, Orationes, rec. Andreas Weidner, Berlin 1872, 101. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 91 

Von Aristoteles an begegnet αναφορα in einer Vielzahl von Bedeutungen die 
hier nur aufgelistet werden können; in einigen Spezialdisziplinen wurde die 
Vokabel geradezu zum Terminus technicus: 
 

1) Von dem Nautilus (Perlboot), einer Gattung der Kopffüßer aus der 
Unterordnung der Vierkiemer, sagt Aristoteles in seiner „Historia 
animalium“ (10,3747), dass dieser πολνπονς sich auf der 
Meeresoberfläche bewege, nachdem er ςτην αναφορα ποιησαμενος 
νατωδεν εν τον βνθον nachdem er sich aus der Tiefe emporschwang – 
αναφορα heißt hier das Emporschwingen, das Emporheben. Auch das 
Aufsteigen von Dämpfen und Ausdünstungen wird in der antiken 
Naturwissenschaft als αναφορα bezeichnet48. 

 
2) In der Astronomie wird mit αναφορα das Aufgehen eines Sternbildes in 

bezug auf die Breitengrade des Äquators benannt49. Die Astrologie 
verwendete αναφορα für den Aszendenten, das aufgehende 
Tierkreiszeichen, im Gegensatz zu απονλιμα. 

 
3) In der Medizin wurde αναφορα in mehrfacher Bedeutung50 verwendet, 

als Synonym für αναδσσις = Verwendung, ferner im Sinne von 
Ausatmen, weiter in der Verbindung αναφορα αιματος, das 
Blutauswerfen. 

 
4) Auch als technischer Begriff kommt αναφορα vor; die τεωπονινα in 

denen in einer Redaktion des 10. Jahrhunderts die Ergebnisse antiker 
Landwirtschaftswissenschaft versammelt sind51, bezeichnen so den 
Deckel der Weinpresse. 

 
Wir kommen nunmehr zur Alltagssprache sowie ihrer gehobenen rhetorischen 
Form. Da heißt αναφορα zunächst die Bezugnahme auf etwas, eine Vorlage, ein 
Bericht. Das Substantiv wird dabei zumeist mit dem Verbum, ποιεισθαι 
(„machen“) verbunden; eine verbale Wendung mit αναθερει, αναθερεσθαι wäre 
einfacher gewesen und hätte wohl auch eher dem klassischen Stil entsprochen. 
Sicher ist es kein Zufall, dass gerade Polybius, der Meister der gehobenen 
Koine, eine Vielzahl von Belegen für diese Verwendung an die Hand gibt52.  
 
                                                 
47 Aristoteles, Opera, rec. Immanuel Bekker, 1, 2. Aufl. von Olof Gigon, Berlin (West) 1960, 622 
48 Hermanus Diels, Doxographie Graeci, 2. Aufl. Berlin 1929, 375 
49 Zum Beispiel beim Scholiasten zu Ptolemaios Georga phia I, 24,2 (Claudius Ptolemaeus, Geographia, ed. 
Carolus Friedericus Augustus Nobbe, I, Ed.ster. Leipzig 48 Anm.) 
50Ausgerechnet diese Bedeutung ist als einzige ins Lateinische übergegangen: anaphoreticus, der Blutspeier 
(Mittellateinisches Wörterbuch, 1 (Otto Prinz), Berlin 1967, 615. 
51 Karl Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Literatur, 2. Auflage München 1897, 216f. 
52 Arno Mauersberger, Polybios-Lexikon, 1 l, Berlin 1956, 411f. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 92 

Doch war der Sprachgebrauch schon durch Aristoteles vorgeprägt. In der 
nikomachischen Ethik redete der universal Gelehrte (1, 1253) von den Lobreden 
auf die Götter, die zu uns in Bezug gesetzt werden (ημας αναθερομενοι), und 
wiederholt diesen Gedanken: δι αναθορς, ωσπερ ειπαμεν. In einem politischen 
Sinne formulierte angeblich der gleiche Autor, in Wahrheit sein Lehrer 
Anaximenes von Lampsakos54, in der an Alexander den Großen gerichteten 
„Rhetorik“ im Hinblick auf die Demokratie: τοις εν σημονρατια πολιτεομενοις η 
αναφορα περι παντον των πραγμαον εις τον οημον εστι55 di in der Demokratie 
Politik Treibenden müssen alle Dinger vors Volk bringen“ (in freier 
Übersetzung).  
 
Fast gleichlautend heißt es in einer Inschrift aus Teos: επ αναφορα ιη προςτον 
σημοω Aristoteles Schüler Theophratos aber spricht von dem Gerüchtemacher 
und seinen αναφοραι τω λογων (Charact. 8,256), den Bezugnahmen, Quellen 
seiner Aussagen. 57 In der Diktion der Rhetorik kann αναφορα die 
Wiederholung eines Wortes bedeuten58. Schließlich belegt eine Inschrift aus 
dem Didymaion bei Milet eine weitere Verwendung, für die auch Papyrustexte 
beigebracht werden können: „Zahlung auf Rechnung“, „Zahlung auf Raten“: εν 
τριοιν αναφοραις heißt es in dem Text59. 
 
So bunt sich das Bedeutungsfeld von αναφορα auch anbot, eines ist gewiss: 
Kein Weg führt von den vorgetragenen Sinngehalten hin zu der orientalischen 
Liturgie, die in unserem Zusammenhang in erster Reihe interessiert. Indes hat 
nicht nur die profane, sondern auch die jüdisch-hellenistische Grazität von dem 
Anaphorabegriff Gebrauch gemacht. In der Septuaginta, der im Laufe des 3. 
vorchristlichen Jahrhunderts entstandenen Übersetzung des hebräischen Alten 
Testaments60, stoßen wir auf mehrere Belege. Gegen Ende des 51. Psalms 
(51,1961) eines Davidischen Bußgebets heißt es in einem offenbar späteren 
Zusatz62: τστε ενοονησεις θιαιοσυνης, αφαραν ηαι ολοηαντωματα ανοισονλν 
επι το θυσιαστηριον σου μοσχους.  
 
 

                                                 
53 Aristoelesa a.O.2, 1960, 1101 
54 Christ a.a.O. 534. 
55 Aristoteles a.a.O.2, 1420 
56 Theophrastus, Charakteres, rec. Ich. Frieder. Firscherus, Koburg 1763, 68 mit Kommentar von Isaac 
Casausbonus im Index S. αναφοραι 
57 Horst Rüdiger: Theophrast, Charakterbilder, Leipzig 1949, schreibt „Nachrichten“. 
58 Josef Martin, Antike Rhetorik, München 1974, 303. 
59 Wilhelmus Dittenberger, Orientis Graeci inscriptiones se lectae, 1, Leipzig 1903, 356ff. (Nr. 225). 
60 Ernst Sellin, Einleitung in das Alte Testament, 8. Aufl. von Leonhard Rost, Leipzig 1949, 26. 
61 Vetus Testamentum Graecum, rec. Christianus Reinec cius, Leipzig 1949, 26. 
62 Rudolf Kittel, Die Psalmen, 5./6. Aufl. Leipzig 1929, 194 spricht von einem Nachtrag (anders Friedrich 
Baethgen, Die Psalmen, 2. Aufl. Göttingen 1897, 150f.) 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 93 

Wenn du, Herrgott (so der vorausgehende Gedanke), Zion deine Wohltaten aufs 
Neue erweist, dann wirst du Gefallen finden63 an den Opfern64 der 
Gerechtigkeit, d. h. richtigen, vollgültigen Opfern nämlich Brandopfern und 
Ganzopfern65 –sacrificium iustitae, oblationes et holocausta, übersetzt 
verständlich die Vulgata66.  
 
Wie aber kam die Septuaginta darauf mit αναφορα wiederzugeben, wobei ihr die 
Vulgata augenscheinlich folgte? Möglicherweise fehlt dem Übersetzer neben 
θνσια ολοηαυτωμα ein weiteres Wort für Opfer, so dass er auf den 
vielgestaltigen Anaphorabegriff („vorbringen“, „darbringen“) zurückgriff. 
 
Sehr häufig begegnet man in der Septuaginta – aber nur in der Septuaginta das 
Wort αναφορενς. Sprachlich korrekt gebildet, bezeichnet es ein jedes Werkzeug, 
an den etwas aufgehängt und getragen wird, das Tragseil ebenso wie das 
Querholz, das man über die Schultern legt, um an den Enden aufgehängte Lasten 
zu tragen67. Die Belege sind gehäuft im 4. Kapitel des 4. Mosesbuches68 in 
Anweisungen an die Leviten; unter die sen Anweisungen steht aber auch die 
folgende: „ααρων ηαι ξιυιοι αυιου προσπορευεσθωσαυ ηαι ηαταστησουοιν 
αντονς εηαστον ηατα την αναφορα αυτου69 
 
Die letzte Formel lautet im hebräischen Text zweigliedrig70. Nach seinem Amte 
und seiner Last71 übersetzte Luther sinngerecht. Die Septuaginta dagegen 
abstrahierte und wollte nur die Bezugnahme auf das Subjekt des Satzes gelten 
lassen. 
 
Von dem zuletzt aufgeführten Beleg führt schwerlich ein direkter Weg zu dem 
liturgischen Begriff, sehr wohl aber von der αναφορα des 51. Psalms. Zwar 
besitzt diese αναφορα des Psalmisten keine Ausschließlichkeit gegenüber 
anderen Formeln des kultischen Opfers, doch ist der Weg der 
Bedeutungsentwicklung angezeigt und vorgegeben. Merkwürdigerweise ist 
dieser Weg jedoch nicht geradlinig begangen worden. 
 
 
 

                                                 
63 Biblia hebraica, ed. Rud. Kittel, 3. Aufl. von A. Alt und O. Eilßfeldt, Stuttgart 1937, 1019. 
64 So Kittel a.a.o.; ähnlich Hans Schmidt, Die Psalmen, Tübingen 1934, 102. 
65 Ich fasse die beiden Begriffe mit Hans-Joachim Kraus, Psalmen, 2. Aufl. Berlin 1980, 540 als Interpretament 
zu. 
66 Biblia sacra Vulgatae editionis, ed. Valentinus Loch, 1, 7. Aufl.Regensburg 1899, 186. 
67 Pape a.a.O.214. 
68 Numeri 4, 6, 8 , 10, 11, 12, 14 (ed. Reineccius a.a.O.212). 
69 Numeri 4, 19 (Reineccius a.a.0.213). 
70 Biblia hebraica a.a.O.196. 
71 Die Bibel, deutsch von Martin Luther, Taschen-Ausgabe, Stuttgart 1928, Altes Testament, 144. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 94 

Im neutestamentlichen Sprachsatz findet sich αναφοραν nicht wohl aber 
einerseits das Verbum αναφορειν in der Grundbedeutung ebenso wie in der 
Bedeutung ein Opfer darbringen72 und andererseits (neben dem Verbum, 
προσφερειν das Substantiv προσφορα im Sinne von Darbringung des Opfers 
sowie weitere zur Bezeichnung des Opfers selbst73.  
 
Gegenüber diesem Sprachgebrauch konnte sich αναφοραν nur allmählich 
durchsetzen. Dabei ist einerseits nur von der Aetio, der Darbringung des Opfers 
die Rede, andernteils von der gesamten Eucharistiefeier. Für die erstere 
eingeschränktere Bedeutung geben die wohl um 380 in Syrien oder 
Konstantinopel entstandenen74 Apostolischen Konstitutionen (2, 59) ein 
ausdrucksvolles Beispiel75. Vor der αναφοραν θνσιας αναφορα, eben die 
Darbringung des Opfers, stehen die, προφητον αναγωσοις, und die εναγγελιον 
νηρυνια, die Lesungen aus den Propheten und aus dem Evangelium, und es folgt 
auf die Anphora die eigentliche Mahlfeier, τποψης ιερας σωρεα76.  
 
Der Einfluss der Apostolischen Konstitutionen, die das Trullanum von 692, als 
durch Häretiker, verfälscht verwarf, war in der griechischen Kirche nur gering, 
während sie in die orientalischen Rechtssammlungen Eingang fanden. Ähnlich 
ging es wohl auch mit dem Anaphorabegriff, der sich augenscheinlich im Orient 
durchsetzte, während die Griechen noch Zurückhaltung übten bzw. προσφερειν 
und προσφσρα den Vorzug gaben77. Für αναφορα als Bezeichnung für die 
gesamte Messliturgie lassen sich, soweit ich sehe, Belege überhaupt erst aus 
byzantinischer Zeit und auch da nur vereinzelt erbringen78. – Im Oriens 
Christianus war zu jener Zeit der Anaphorabegriff längst gang und gäbe, und 
zwar in Bezug auf alle drei Familien von Anaphoren, die ostsyrische, die 
westsyrisch-antiochenische und die alexandrinische79. 
 
 
 
 

                                                 
72 Walter Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der übrigen 
urchristlichen Literatur, 4. Aufl. Berlin (West) 1952, 115. 
73 Bauer a.a.O.1311f. 
74 Berthold Altaner, Patrologia, 6. Aufl. von Alfred Stubier, Freiburg 1960, 48. 
 
75 E. A. Sophocles, Greek Lexicon of the Roman and Byzan tine periods, Memorial Edition New York 1888, 
156; G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1961, 128. 
76 Franciscus Xaverius Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum, I, Paderborn 1905, 173; vgl. Auch 
ebenda 11); z)hara τον ηατα τον ηαιρον της αναφορας (tempore obla tionie) und gleichlautend 564 (8.47) 
77 Beispiele bei Bauer a.a.O.422. 
78 Beispiele bei Bauer a.a.O.422 ff. und Lampe a.a.O. 128; auch bei  - Carolus du Fresne – du Dange, 
Glossarium ad scriptores mediae et infimae Graecitatis, I, Leiden 1688 (Reprint Paris 1943), 73. 
79 D. Gebi bei Angelo di Berardino, Dizionario patristico e di antichita christiane, I, Casale Monferrato 1983, 
171. 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 95 

Diese orientalischen Sprachentwicklungen zu verfolgen, erforderte eine 
besondere Untersuchung80, die hier nicht geleistet werden kann; wohl aber soll 
noch auf die späteren griechischen Nutzungen des Begriffs hingewiesen werden. 
 
Die griechische Kirche hat nämlich den Anaphorabegriff rezipiert und bis zur 
Gegenwart hin bewahrt, jedoch nicht in dem weiteren Sinne der orientalischen 
Liturgien, sondern in der konkreten Bedeutung des αναφοραν, des Darbringens 
des eucharistischen Opfers. Dieses beginnt im heutigen Gottesdienst mit dem 
Aufruf des Diakons: Στωμενε ηαλως, σροσφειν μετα φοβου, πρσχωμον την 
αγιαν αναφοραν εν ειρηνη προσφιν („Lasst uns hintreten in rechter Weise, lasset 
uns hintreten mit Furcht, lasset uns Acht geben, dass wir das heilige Opfer 
(αναφορα) in Frieden darbringen!“) Nach diesem Aufruf tritt die Messfeier in 
ihren Hauptteil, eben die Anaphora, ein81. 
 
Aber auch andere altgriechische Bedeutungsfelder hat die neugriechische 
Fachsprache bewahrt oder weiterentwickelt. Im staatsrechtlichen Sinne 
bezeichnet αναφορα die Eingabe einzelner oder einer Gruppe von Bürgern an 
Behörden, wie sie die Verfassung von 1911 vorsieht82. Die rhetorische 
Anaphora, wie wir sie vom Altertum her kennen, ist in neugriechischer Stilistik 
ebenfalls zu beobachten83, und auch die moderne Astronomie spricht noch von 
αναφορα wiewohl in einer vertiefteren Weise als die Antike84. Im übrigen kennt 
die neugriechische Umgangssprache das Wort αναφορα als Beziehung, 
Bezugnahme, Meldung, Erwähnung85, auch für den wissenschaftlichen 
Sammelband86, und entfernt sich damit nur wenig von dem hellenistischen 
Sprachgebrauch. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
80 Über den Umfang des Quellenmaterials unterrichtet Hans Georg Beck, Kirche und theologische Literatur im 
Byzantinischen Reich, München 1959, 235 ff. (Anaphora fehlt im Index!). 
81 η. Τρεμπελας in ελεθερουσαυφ ελυνυλοπαισιυον αεδι υον, 2, Athen 1927, 87; B. A., κανταρες in: Νεωτερον 
ελυνυλοπαισιυον αεδιφον, 2, Athen o. J., 755. 
82 Κανταρες a.a.O.755 f. 
83 E. A. πεδοπουλος bei ελευθερουσανης s.a.O. 87. 
84 R.m. χορς bei ελευθερουσανης s a.a.O. 87. 
85 Mandeson, Συγρονον ελληνογρμανιυον λεδιυον, Athen, 116; D. N. Stavropoulos, Oxford Greek-English 
Learner`s Dictionary, ed. by G. N. Stavorpoulos, Oxford 1988 
86 Ernst Hammerschmidt, Internationale kirchliche Zeitschrift 1990, 213 Anm. 272 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 96 

7. Schenouda III., Papst und koptischer Patriarch von Alexandria 
und ganz Afrika 

 
Am 14. November 1971 wurde in der Markuskirche in Kairo-Abbesia Abba 
Schenouda zum geistlichen Oberhaupt der koptisch-orthodoxen Kirche 
inthronisiert. 
 
In einer menschlich wohltuenden Atmosphäre fand die einfache, eindrucksvolle 
Feier statt. Vom Byzantinismus konnte weder im Gehaben noch in der 
Prunkentfaltung die Rede sein. Vielmehr trat das altchristliche Mönch-
Bischofsideal wiederum sinnfällig in Erscheinung, als dem demütig knienden 
Abba Schenouda , der sein schwarzes Mönchsgewand trug, die Insignien seiner 
hohen Würde überreicht wurden. Die Zeremonie fand im Rahmen einer 
Liturgiefeier statt. Konzelebranten waren neben koptischen Bischöfen Vertreter 
der äthiopischen, der syrischen und der armenischen Kirche.  
 
Der äthiopische Botschafter bestellte dem neuerwählten Papst die 
ehrfurchtsvolle Grüße von Kaiser Haile Selassie und überreichte ihm einen 
Orden. Äußerst positiv wurde es gewertet, dass sich der Ökumenische Patriarch 
Athenagoras durch Metropolit Emilianos von Kalabrien vertreten ließ. Als ein 
Minister die Glückwünsche der Regierung übermittelte und ein islamischer 
Geistlicher Abba Schenouda umarmte und küsste, brach ein Beifallssturm aus. 
 
Papst Schenouda III. ist der 117. Inhaber des Sitzes des heiligen Markus. 
Eigentümlich erscheint uns der Titel „Papst“. Dieses Ehrenprädikat wurde seit 
dem 5. Jahrhundert sowohl den Patriarchen des Ostens als auch des Westens 
verliehen. Nach römischer Auffassung bleibt seit Gregor VII. dieser Titel 
ausschließlich dem römischen Bischof vorbehalten. Wenn dieser Titel auch 
andere Inhalte mit einschließt, so verweist er doch vornehmlich auf die 
Primatstellung des heiligen Petrus. Wenn eine altorientalische Kirche ihr 
geistliches Oberhaupt auch Papst nennt, so besagt dies, dass auch sie die 
Vorrangstellung Petri anerkannt, aber die Meinung vertritt, dass er in ihren 
Patriarchen seine Nachfolger hat. 
 
Abba Schenouda wurde 1923 in der Provinz Assiut geboren. Er studierte 
Theologie und an der Universität Kairo klassische Philologie, Anglistik und 
Archälogie und wirkte als Lehrer. Sodann diente er bis 1950 als Major in der 
ägyptischen Armee. 1954 fühlte er sich berufen, in die Einsamkeit zu gehen, um 
sich ganz Gott zu öffnen, und trat in das Wüstenkloster Dair Al-Serain ein. Er 
nahm den Klosternamen Antonius Al-Seriany an. Bis 1962 verblieb er in der 
Abgeschiedenheit. Dann empfing er Priester- und Bischofsweihe und stand im 
Dienst seines Vorgängers Kyrillus VI. Sein Aufgabengebiet war der Ausbau der 
Erziehungs- und des Studienwesens, dem er heute noch ein besonderes Interesse 
schenkt.  



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 97 

Seit seinem Amtsantritt als Patriarch entstanden in den Provinzen erstaunlich 
viele Seminare. Äußerst wirkungsvoll sind die viel besuchten Sonntagsschulen. 
Schenouda III. machte sich auch um die Errichtung des Institus für Afrikanische 
Studien und des Dydemus-Instituts für Pflege koptischer Musik und 
Hymnologie verdient. – Es sei noch hinzugefügt, dass Schenouda ein 
hervorragender Prediger ist. 
 
 

7.1 Die ökumenische Öffnung der koptisch-orthodoxen Kirche 
 
Kyrillus VI., der Vorgänger Schenouda s, ein heiligmäßiger Asket, der auch aus 
der Einsiedelei kam, bewegte sich zwar auf der konservativen Line, zeigte aber 
dennoch großes Interesse für die Probleme der modernen Welt und für die Frage 
der christlichen Einheit. 1965 präsidierte Kyrillus die Kirchenversammlung von 
Addis Adeba, die auf Initiative von Kaiser Haile Selassie zustande gekommen 
war. Die kirchenhistorische Bedeutung dieser Konferenz lag in dem geglückten 
Zusammenschluss der altorientalischen Kirchen und in ihrer eindrucksvollen 
Selbstbezeugung.  
 
Erstmals in der Geschichte waren sie aus ihrer Isolation getreten, um 
miteinander Fühlung zu nehmen und um mit der chalkedonesischen Orthodoxie 
und mit den abendländischen Kirchen Kontakte anzuknüpfen. Das großräumige 
Denken der Altorientalen war überraschend. In Addis Adeba ereignete sich 
augenscheinlich der ökumenische Aufbruch in den altorientalischen Kirchen, 
der nicht isoliert, sondern im Rahmen des weltweiten ökumenischen Aufbruchs 
in unserem Jahrhundert gesehen werden muss. 
 
Kyrillus setzte sogleich Aktivitäten. Er intensivierte die Kontakte mit dem 
Ökumenischen Rat der Kirchen, dem die koptisch-orthodoxe Kirche bereits seit 
seiner Gründung angehört. Kyrillus entsandte Beobachter zu den panorthodoxen 
Rhodos-Konferenzen und Experten zu den Theologiegesprächen, um den Dialog 
mit den orthodoxen Kirchen einzuleiten. Der Ökumenische Patriarch 
Athenagoras hatte schon zuvor die Initiative ergriffen und Kyrillus 1959 einen 
Besuch abgestattet. Bedeutsam war auch seine Begegnung mit dem russischen 
Patriarchen Aleksij.  
 
Kyrillus VI. konnte auch freundschaftliche Beziehungen mit dem heiligen Stuhl 
anknüpfen. Er entsandte Beobachter zum II. Vatikanischen Konzil. Papst Paul 
VI. wusste dies zu würdigen und übersandte ihm zum 1900-Jahr-Jubiläum des 
heiligen Markus 1968 eine kostbare Reliquie des Evangelisten. Beachtenswert 
ist, dass er sie der altorientalischen Kirche zurück erstattete. Der Papst ließ sich 
auch bei der feierlichen Einweihung der neuen Markuskathedrale durch 
Kardinal Duval vertreten.  
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 98 

Die Feierlichkeiten konnten als ein ökumenisches Ereignis betrachtet werden. 
172 Delegierte aus Kirchen aller Welt nahmen an den Liturgien teil. – Zum Tod 
Kyrillus VI. kondolierte der Papst mit herzlichen Worten und ließ sich bei der 
Totenliturgie vertreten.  
 
Papst und Patriarch Abba Schenouda III. betrachtete es als eine seiner 
vornehmsten Aufgaben, den von seinem Vorgänger eingeschlagenen Weg 
weiterzuführen, zumal er gerade zum Zeitpunkt seiner Erhebung äußerst aktiv in 
der ökumenischen Arbeit stand. Zwei Monate, bevor er sein hohes Amt 
übernahm, nahm er an der ersten Wiener Konsultation zwischen katholischen 
und altorientalischen Kirchen Theologen teil. 
 

7.2 Die 1. Wiener Konsultation 1971 
 
Der 1964 von Kardinal Franz König, Erzbischof von Wien, gegründete 
Stiftungsfonds „Pro Oriente“, der hervorragende Arbeit für die Begegnung mit 
dem christlichen Osten leistet, hatte es auch als seine Aufgabe betrachtet, für die 
altorientalischen Kirchen ein Gesprächsforum zu schaffen und organisierte die 
vielbetrachteten „nichtoffiziellen ökumenischen Konsultationen zwischen den 
altorientalischen Kirchen und der römischen Kirche“. 
 
An der 1. Wiener Konsultation nahmen zehn Theologen der altorientalischen 
Kirchen, unter ihnen Abba Schenouda und acht katholische Theologen unter 
dem Vorsitz von Msgr. Otto Mauer, teil. Sie sprechen über das Konzil von 
Chalkedon, das einst dem althistorischen Kirchen zum Ärgernis geworden war. 
Sie berührten das historische Problem und schnitten das Thema der Autorität, 
der Ökumenizität und der Rezeption der Konzilien an. Auch über die bereits 
erfolgreich geführten Gespräche zwischen der chalkedonesischen und der 
nonchalkedonesischen Orthodoxie wurde referiert. – Im Mittelpunkt der 
Diskussion stand aber selbstverständlich die christologische Frage, deren 
vielschichtige Problematik hier nicht aufgerollt werden kann und in der 
erfreulicherweise ein weitgehender Konsenz gefunden wurde. 
 
In der Schlusserklärung stehen die inhaltsschweren Sätze: „Wir glauben, dass 
unser Gott und Erlöser, Jesus Christus, Gottes fleischgewordener Sohn ist; 
vollkommen in seiner Gottheit und vollkommen in seiner Menschheit. Seine 
Gottheit war von seiner Menschheit nicht einen Augenblick getrennt. Seine 
Menschheit ist eins mit seiner Gottheit, ohne Vermischung, ohne Vermessung, 
ohne Tilgung, ohne Trennung. Im gemeinsamen Glauben an den einen Herrn 
Jesus Christus betrachten wir sein Geheimnis als unausschöpflich und 
unaussprechbar, für den menschlichen Geist weder voll zu verstehen noch 
auszudrücken.“87  

                                                 
87 Maurer S. 86 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 99 

Von besonderer Bedeutung ist die Feststellung, dass der gemeinsame Glaube im 
Laufe der Jahrhunderte seine verschiedenen sprachlichen Ausdrucksformen 
gefunden hat und dass es nun gilt, diese terminologischen Schwierigkeiten zu 
überwinden.  
 
In der Schlussdeklaration seht der Passus: „Wir stellen fest, dass es aufgrund 
unserer verschiedenen kirchlichen und theologischen Traditionen noch 
Unterschiede in der theologischen Interpretationen des Christusmysteriums gibt. 
Wir sind überzeugt, dass trotzdem die beiderseits verschiedenen 
Formulierungen, als dem Geist von Nikaia und Ephesus entsprechend, 
interpretiert werden können.“88 
 
Zum Abschluss der Tagung zelebrierte Kardinal König ein Pontifikalamt im 
Stephansdom. Auch Abba Schenouda ergriff das Wort und gab seiner Freude 
Ausdruck, dass die Christenheit sich anschickte, ihre Einheit wieder zu finden. 
Er betrachtete als eine Gnade, dass das gegenseitige Verständnis wieder geweckt 
wurde. 
 
In Wien hatte Abba Schenouda entscheidende Einsichten gewonnen. 
Rückblickend auf diese Tagung sagte er 1985 in einer Sendung des ORF: „Auf 
dieser Konsultation konnten wir entdecken, dass die Liebe wichtiger ist als 
theologische Diskussionen. Wir brauchen natürlich theologische Diskussionen, 
aber durch die Liebe werden die Probleme leichter gelöst. Die Liebe muss der 
erste Faktor in der christlichen Einheit sein.“89 
 
„Das wichtigste Ergebnis der Wiener Konsultation war ohne Zweifel, dass 
gerade Bischof Schenouda auf dieser Tagung erfuhr, dass die römisch-
katholische Kirche bereit war, auf Alexandrien und die anderen orientalisch-
orthodoxen Kirchen zu hören, und dass sich bei ihm die Überzeugung einstellte, 
dass ein gemeinsames Glaubensbekenntnis möglich wäre. Einen Monat nach 
dieser Konsultation wurde er zum Papst von Alexandrien gewählt. Wien scheint 
ihm den Mut gegeben zu haben, schon bald darauf unmittelbare Verbindung mit 
Papst Paul VI. aufzunehmen“90, schreibt Grillmeier. 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
88 Maurer S. 86 
89 Welzel, Ulrike: Gespräche mit Patriarch Shenouda III. in ORF 1985 
90 Grillmeier S. 246 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 100 

7.3 Die Begegnung zwischen Papst Paul VI. und Schenouda III. 
 
Schenouda III. begab sich vom 4. bis 10. Mai 1973 zu Papst VI. nach Rom. Als 
Anlass des Besuches wählte er die Feier des 1600. Todestages des 
Kirchenlehreres Athanasius, der im 4. Jahrhundert den Erzstuhl von Alexandrien 
innehatte. Der Heilige hatte sich im Jahre 340 auch nach Rom zu Papst Julianus 
I. begeben. Seit diesen Tagen fand keine Begegnung zwischen einem römischen 
Papst und einem koptischen Patriarchen mehr statt. 
 
Am 5. Mai begrüßten sich die beiden Hierarchen sehr herzlich in der päpstlichen 
Privatbibliothek. Paul VI. empfing ihn mit den Worten: „Wir sind sehr beglückt 
darüber, dass wir Eure Heiligkeit in unserem Haus willkommen heißen können. 
Seit den Tagen Eurer Erhebung zum Vater und Haupt der koptisch-orthodoxen 
Kirche hat Gott uns die Gnade geschenkt, mit Euch in ständiger Verbindung zu 
stehen. Jetzt haben wir die Gelegenheit, uns persönlich zu sehen. Es ist ein 
feierlicher Augenblick voller Freude.“91 Auch Schenouda III. hatte seiner 
Freude, diese Stunde erleben zu dürfen, beredten Ausdruck verliehen. Sodann 
erfolgte der Austausch der Geschenke. 
 
Ein eindrucksvolles Ereignis war die Teilnahme und die Mitwirkung des 
Patriarchen am Papstgottesdienst in der Peterskirche, der dem Gedächtnis des 
heiligen Athanasius galt. Dieser Gottesdienst war zweigeteilt. Der erste Teil war 
eine von Papst Paul VI. zelebrierte Eucharistiefeier, der zweite Teil ein 
gemeinsam gefeierter Wortgottesdienst. Unter stürmischem Jubel der Gläubigen 
bestieg der Patriarch die Confessio, um sich an der heiligen Handlung zu 
beteiligen.  
 
Die beiden Würdenträger tauschten den Bruderkuss mit tiefer Bewegung. In 
seiner Homilie sprach Schenouda III. über die beiden großen Lehrer der 
alexandrinischen Schule Athanasius und Kyrillus und gab seiner Hoffnung 
Ausdruck, dass sie die Wegweiser zur christlichen Einheit sein werden. Ihre 
Theologie ist Gemeinbesitz und ist als solide Basis für den Dialog gleichsam 
prädestiniert. 
 
Dann folgten Gebete in lateinischer und koptischer Sprache. Schenouda sang 
das athanasianische Glaubensbekenntnis. Ein Höhepunkt war die feierliche 
Überreichung einer Reliquie des heiligen Athanasius, die in einem kunstvollen 
Gefäß verwahrt war, durch Paul VI. an Schenouda III. Sie sollte als Unterpfand 
der Brüderlichkeit betrachtet werden – als Zeichen des feierlich bekräftigten 
Wunsches, schrittweise alle Spuren der traurigen Vergangenheit aus dem 
Gedächtnis zu löschen. 
 

                                                 
91 Feierliche Audienz S. 90 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 101 

Am folgenden Tag zelebrierte Schenouda eine feierliche Liturgie in der dem 
heiligen Athanasius geweihten Kapelle des Päpstlichen Griechischen Kollegs. 
Es folgten noch drei für den Patriarchen äußerst interessante Besichtigungstage 
in Rom, wo unter anderem ihm zu Ehren die Vatikanische Bibliothek koptische 
Handschriften vorbereitet hatte. Am 10. Mai unterzeichneten Paul VI. und 
Schenouda III. die gemeinsame Erklärung. Es war eine liebenswürdige Geste, 
dass sie sich gegenseitig die Feder, mit der sie ihren Namenszug gesetzt hatten, 
zum Geschenk machten.  
 
Der theologisch interessanteste Passus der Schlusserklärung war das 
gemeinsame Bekenntnis zur Gottheit und Menschheit Jesu Christi, das sich 
stark, auch in der Formulierung, an den oben zitierten Text der 
Schlussdeklaration der Wiener Konsultation anlehnte. 
 
Sodann sprach Schenouda seine Einladung zur Athanasiusfeier nach Ägypten 
aus. Paul VI. versprach, ihm eine Delegation zu entsenden. Im Gebet und mit 
herzlicher Umarmung schieden die beiden großen Persönlichkeiten voneinander. 
Die Begegnung zwischen Schenouda III. und Paul VI. zeigt, wie unkompliziert 
eine brüderliche Begegnung sein kann, wenn sie unvoreingenommen gewagt 
wird.  
 
Gewiss waren sich die Partner der offenen Probleme bewusst, ließen sie aber in 
den Hintergrund treten. Die verbindende Liebe zu unserem Herrn Jesus Christus 
berechtigt aber zu der großen Hoffnung, dass diese beiden apostolischen 
Kirchen, die in der Frühzeit der Christenheit zu den bedeutendsten geistigen 
Zentren zählten, berufen sind, in der christlichen Ökumene eine führende 
Aufgabe zu übernehmen. 
 
 

7.4 Kardinal Franz König bei Schenouda III. 
 
Ein weiteres bedeutsames ökumenisches Ereignis war, dass Kardinal Franz 
König vom 10. bis 19. November 1975 Papst Schenouda III. in Kairo einen 
Besuch abstattete. Zu dieser Begegnung wurde auch Kardinal Stephanos 
Sidarouss, der Patriarch der mit Rom unierten Kopten, eingeladen. In seiner 
Begrüßung in der Markuskathedrale rühmte Schenouda III. die Persönlichkeit 
und das Werk Kardinal Königs, den er als Freund bezeichnete. Er wisse seine 
Liebe zum christlichen Osten, seine profunde wissenschaftliche Kenntnis der 
orthodoxen Welt und den hochangesehenen Stiftungsfonds „Pro Oriente“ hoch 
zu schätzen. Schenouda erinnerte an die für den Fortschritt der Ökumene äußerst 
fruchtbare Wiener Konsultation.  
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 102 

Schenouda führte weiterhin aus, dass „diese bedeutsame Frage – gemeint ist die 
christologische – von der theologischen Seite her gesehen weitgehend gelöst ist. 
Es fehlt nur die Zustimmung der heiligen Konzilien beider Kirchen, womit sie 
offiziell als gemeinsame Glaubensformel angenommen wird“.92  
 
Diese Übereinkunft mit der römischen Kirche kann nach Aussage des 
Patriarchen nicht allein die koptisch-orthodoxe Kirche betreffen. Es muss ein 
Konsens mit den anderen altorientalischen Kirchen gegeben sein. Schenouda 
sagte: „Natürlich soll dies eine Vereinbarung mit allen orthodoxen Kirchen sein, 
und wir sind mit unseren Brüdern aus den anderen (alt)orientalischen Kirchen 
einig.  
 
Bevor wir eine Vereinbarung von den heiligen Konzilien beschließen lassen, 
müssen wir mit unseren Brüdern aus den vorgenannten Kirchen 
zusammenkommen und mit ihnen eine Formel, die von allen akzeptiert wird, 
ausarbeiten.“93 
 
Kardinal König erwies in seiner Homilie dem christlichen Ägypten seine 
Reverenz und betonte, dass es „ein unerhörtes Zeichen der Gnade Christi ist, 
dass wir wieder nach Einheit streben“.94 Kardinal König würdigte die 
Bedeutung Ägyptens für die Ökumene. „Wir schätzen die koptisch-orthodoxe 
Kirche als einen starken Faktor in der Förderung des Friedens und des 
gegenseitigen Verständnisses zwischen allen christlichen Kirchen ... und danken 
Gott, dass er Ihrer Kirche einen so heiligmäßigen Mann gegeben hat, der seinem 
Dienst so hingegeben und offen für alle Erfordernisse seiner gläubigen 
Gemeinde ist, welcher sich für die große Aufgabe vorbereitet, zur Einheit unter 
den christlichen Kirchen zu streben mit einem Herzen voller Liebe für Gott und 
die Menschen.“95 
 
Der Besuch Kardinal Königs hatte auch einen politischen Aspekt, der von dem 
religiösen nicht zu trennen ist. Der Islam, der zweifellos die stärkere Position 
innehat, stellt für die christliche Minderheit in Ägypten eine ständige Gefahr 
dar. In dieser Situation stellte der Besuch des Kardinals einen Akt der Solidarität 
dar, zumal er sich auch zu Präsident Sadat begab, um mit ihm die 
Friedensprobleme im Nahen Osten zu besprechen. Die Notwendigkeit der 
chistlich-islamischen Dialogaufnahme und der konstruktiven Zusammenarbeit 
zwischen Moslems und Christen wurde betont. – Doch die Begegnungen 
Schenouda s mit Paul VI. und mit Kardinal König wurde die koptisch-orthodoxe 
Kirche in das Licht der Öffentlichkeit gerückt. 

                                                 
92 Veritati in caritate S. 155 
93 Veritati in caritate S. 155 
94 Veritati in caritate S. 157 
95 Veritati in caritate S. 158, 159 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 103 

7.5 Weitere ökumenische Initiativen 
 
Zunächst soll darauf hingewiesen werden, dass nach dem Besuch des 
Patriarchen bei Paul VI. sich eine freundschaftliche Beziehung zwischen der 
koptisch-orthodoxen und der koptisch-katholischen Kirche entwickelte, zumal 
der Papst die Hierarchen, an deren Spitze Patriarch Stephanos I. steht, in einem 
Schreiben ausdrücklich gebeten hatte, die ökumenischen Bestrebungen nach 
Kräften zu fördern. Die koptisch-katholische Synode nahm dieses Anliegen 
wahr und erklärte, dass „sie eine noch stärkere Verantwortung gegenüber der 
universalen Kirche empfinde, deren integrierender Bestandteil die koptisch-
katholische Gemeinschaft ist“.96  
 
Eine eigene Arbeitsgemeinschaft wurde gegründet, die sich bemüht, zur Lösung 
dieser Fragen beizutragen. Einen Rückschlag erlitt ihre Arbeit durch den 
Übereifer einiger römischer Priester. 
 
Zum römisch-katholischen Dialog muss noch ergänzend gesagt werden, dass in 
den Jahren 1973, 1976 und 1978 in Wien noch weitere Konsultationen 
stattfanden. Eine Fortführung dieser Gespräche erscheint nicht mehr notwendig, 
da die christologische Frage als geklärt betrachtet werden darf. In diesen Jahren 
fanden auch einige Theologengespräche in Kairo statt. „Die Konsultationen in 
Wien und in Ägypten ergänzen einander. Es herrscht ein guter Geist, und die 
Verständigung geht gut voran.“97 Dieses Lob zollte 1975 Schenouda III. 
Kardinal König anlässlich seines Besuches in Kairo. Der koptisch-orthodoxe 
Patriarch weiß sich heute noch „Pro Oriente“ in Dankbarkeit verbunden. Seit 
1984 ist er einer der Protektoren des Stiftungsfonds. 
 
Die Freundschaft zwischen dem Sitz des heiligen Markus und dem Stuhl Petri 
wurde erneut im Juni 1979 durch Entsendung einer koptischen Delegation zu 
Johannes Paul II. bekräftigt. Der Papst nannte die Gäste, die in Audienz 
empfing, „Abgesandte meines Bruders, des Patriarchen von Alexandrien, Papst 
Schenouda III.“98, und sprach von der tragischen Spaltung in der Christenheit, 
die es gilt, mit aller Energie zu überwinden. Er gedachte in Dankbarkeit der 
Begegnung zwischen dem Patriarchen und seinem Vorgänger Paul VI. Er 
betonte die Notwendigkeit der Einheit in der Vielfalt. 
 
Dem römisch-koptischen Dialog darf das glänzende Zeugnis ausgestellt werden, 
dass er mit außergewöhnlichem Engagement geführt wird. Ja man darf mit dem 
Kirchenhistoriker Alois Grillmeier die wichtige Feststellung machen, dass eine 
„Einigung mit der koptisch-orthodoxen Kirche als Modellfall betrachtet werden 

                                                 
96 Madey, Der Christliche Osten. 1975, S. 139 f. 
97 Veritati in caritate S. 155 
98 KANN 4. Juli 1979 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 104 

könnte“99. Es zeigte sich, dass man mit der Entdeckung der altorientalischen 
Kirchen der Stiftungsfonds „Pro Oriente“ wertvollste Pionierarbeit geleistet 
hatte. Für die Ökumene bot sich eine Chance, die alle Erwartungen übertraf. 
 
Wir haben den römisch-koptischen Dialog etwas eingehender behandelt, da er 
für uns Katholiken von bevorzugtem Interesse ist und da er bereits auf höchster 
Ebene geführt wurde. Es bedarf aber nicht vergessen zu werden, dass die 
koptisch-orthodoxe Kirche sowohl mit der orthodoxen Kirchengemeinschaft als 
auch mit dem Ökumenischen Rat der Kirchen Kontakte sucht bzw. intensiviert. 
Wir können hier nur einige Hinweise geben. 
 
Die erste Anregung zur Dialogaufnahme mit den altorientalischen Kirchen gab 
der Ökumenische Patriarch Athenagoras in seiner Enzyklika zum 1500. 
Jubiläum des Konzils von Chalkedon 1951. Erst 1964 kam es zum ersten 
Theologengespräch zwischen der chalkedonesischen und nonchalkedonesischen 
Orthodoxie in Aarhus in Dänemark, in dem vornehmlich die christologische 
Frage behandelt wurde. Das Ergebnis war so erfolgsversprechend, dass auf der 
Versammlung der altorientalischen Kirchen in Addis Adeba 1965 der Beschluss 
gefasst wurde, mit der orthodoxen Kirchengemeinschaft in Verbindung zu 
treten. Es kam zu fruchtbaren Gesprächen in Bristol, 1970 in Genf und 1971 in 
Addis Adeba. An all diesen Verhandlungen war die koptisch-orthodoxe Kirche 
maßgeblich beteiligt. 
 
Schenouda III. ist an persönlichen Begegnungen mit orthodoxen Hierarchen 
äußerst interessiert. Es kam zu Besuchen bzw. Gegenbesuchen mit den 
Patriarchen von Konstantinopel, Moskau, Rumänien, Bulgarien und Antiochien. 
Gerade diese Kontaktaufnahmen berechtigten zu großen Hoffnungen. 
 
Schenouda stellt seine ökumenische Gesinnung unter Beweis, indem er 
kirchliche Angelegenheiten auch mit Vertretern anderer Konfessionen bespricht. 
Bereits 1972 veranstaltete er eine so genannte „Ökumenische Gipfelkonferenz“ 
in seinem Haus. Es wurde eine gemischte Kommission bestellt, der bestimmte 
Aufgabengebiete zugeteilt wurden. 
 
Die koptisch-orthodoxe Kirche ist seit der Gründung 1948 im Ökumenischen 
Rat der Kirchen vertreten. Bischof Samuel, der beim Attentat auf Sadat auch ein 
Opfer der Revolution wurde, war ein äußerst engagierter und einflussreicher 
Anwalt der ökumenischen Idee. 
 
 
 
 

                                                 
99 Grillmeier S. 256 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 105 

7.6 Verbannung und Heimkehr 
 
1970 kam Anwar el Sadat, ein Exponent des radikal islamischen Lagers, das in 
enger Verbindung zu den fanatischen Derwisch-Bruderschaften stand, zur 
Macht. In den ersten Jahren gestattete er den Glaubenseiferern, die Christen zu 
bekämpfen. Die Situation änderte sich, als Sadat von der staatsfeindlichen 
Haltung der Extremisten und der Loyalität der Christen überzeugt wurde. – Die 
Spannung zwischen Kirche und Staat verschärfte sich wiederum, als radikale 
Moslems die Kopten erneut angriffen und sie zum Widerspruch reizten. 
 
 Schenouda , der hochangesehene Führer, bewies in dieser Auseinandersetzung 
hohen Mut und mahnte die Gläubigen zur Unbeugsamkeit. Viele schlugen einen 
harten Kurs ein. Der Staatspräsident wollte weder als Richter noch als 
Friedensstifter auftreten. Er vermutete eine „große Verschwörung“, der er 
zuvorkommen sollte und die eine politische Säuberung rechtfertigte. Alle 
Unruhe stiftenden Elemente mussten durch Freiheitsentzug zum Schweigen 
gebracht werden. Aus Gründen der Staatsräson musste er sowohl gegen die 
Extremisten als auch gegen die Kopten einschreiten. Etwa 2000 Personen, 
darunter fast 200 Christen, waren von dieser Maßnahme betroffen. 
 
Auch Papst Schenouda war unter den Verurteilten, da er in den Augen Sadats als 
gefährlicher Friedensstörer galt, der die nationalen Interessen den kirchlichen 
opferte. Der Präsident bestrafte ihn im September 1981 durch den Entzug der 
Genehmigung zur Ausführung seines Amtes und mit der Verbannung in das 
Wüstenkloster Wadi Natrun, wo er sich damals gerade aufhielt.  
 
Um den Konflikt nicht zu verschärfen, fügte sich Schenouda in sein Geschick. 
Dem Wunsch Sadats entsprechend, lag nun die Leitung der koptisch-orthodoxen 
Kirche in den Händen eines Gremiums von fünf Bischöfen, die Schenouda III. 
weiterhin als ihr geistiges Oberhaupt betrachteten und sich weigerten, zur Wahl 
eines Nachfolgers zu schreiten. Vier Wochen nach der Absetzung des 
Patriarchen – Oktober 1981 – wurde Präsident Sadat von Extremisten ermordet. 
 
Der auf Entspannung der politischen und religiösen Gegensätze bedachte 
Nachfolger Sadats, Hosni Mubarak, nahm Schenouda gegenüber eine 
konziliante Haltung ein. Politische Klugheit im Hinblick auf die zu erwartenden 
harten Reaktionen der militanten Moslems gebot ihm, die Wiedereinsetzung 
Schenouda s in Etappen durchzuführen. In diesen drei Jahren konnte der 
Patriarch aktiv sein. Er konnte, wenn auch nicht im vollen Umfang, seine 
Aufgaben wahrnehmen. Er war von der Öffentlichkeit nicht ganz abgeschnitten, 
war gut informiert, konnte Botschaften entsenden und Besuche empfangen.  
 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 106 

Eine von Kardinal Franz König geführte Pilgergruppe, die sich im Oktober 1982 
nach Ägypten begab, wurde vom Patriarchen im Wüstenkloster empfangen. – 
Nachdem Mubarak die moslemische Frage einer Lösung zugeführt hatte, konnte 
er zur Rehabilitierung Schenouda s schreiten. 
 
Seit Januar 1985 residiert Schenouda wieder in Kairo. Seine Rückkehr wurde 
nicht nur von den Christen Ägyptens, sondern auch von seinen christlichen 
Freunden in aller Welt freudig begrüßt. Auch die gemäßigten Moslems 
bereiteten ihm einen würdigen Empfang. Die Wiedereinsetzung in sein Amt 
wurde von der Wafd-Partei erkämpft. Sie ist die zweitstärkste politische Partei 
im Land, in der Christen und Moslems zusammenarbeiten und gleiche Ziele 
verfolgen. 
 
Schenouda III. zelebrierte am 6. Januar 1985 eine feierliche Weihnachtsliturgie 
in der St.-Markus-Kathedrale in Kairo. Diese gottesdienstliche Feier hatte den 
Charakter eines großen Familienfestes. Schenouda erachtet es als seine 
vornehmste Aufgabe, den Kopten ein gütiger Vater zu sein und wird auch als 
solcher betrachtet. Die Gläubigen wissen die hohen Tugenden ihres geistlichen 
Oberhauptes zu schätzen und fühlten sich in der Zeit seiner Verbannung als 
zerstreute Herde. Seine Heimkehr erfüllte sie mit ganz großer Freude. Für die 
11.000 Kopten, die in der St.-Markus-Kathedrale mit dem Patriarchen ihren 
Dank an Gott darbringen dürften, wurde diese Stunde zum unvergesslichen 
Erlebnis. 
 
Weihnachten 1985 wird nicht nur dem christlichen Ägypten in steter Erinnerung 
bleiben. Durch die Teilnahme der zur Liturgie geladenen Moslems, unter denen 
sich hohe Repräsentanten des Staates befanden, wurde es zum nationalen 
Ereignis – mit ein „Ausdruck der Einheit Ägypten“100, wie Schenouda in seiner 
Ansprache sagte. 
 
Unübersehbar besteht ein Zusammengehörigkeitsgefühl zwischen Christen und 
den gemäßigten Moslems. Das wurde auch durch die Weihnachtsbotschaft des 
Staatspräsidenten und in der Weihnachtshomilie Schenoudas deutlich zum 
Bewusstsein gebracht. Gewiss ist der Patriarch ernstlich bestrebt, seine Rechte 
zu wahren. Er weiß, dass er Autorität besitzt und dass er sie zur Geltung bringen 
muss und dass ihm unlautere Kompromisslösungen nicht gestattet sind. Er ist 
aber ebenso aufrichtig um die Verständigung mit den Moslems bemüht. 
 
Seine Homilie stand ganz im Zeichen des Friedensgedankens. Er rief zum Gebet 
für den Frieden in der Welt auf, gedachte im besonderen des iranisch-irakischen 
Konflikts und der Spannungen im eigenen Land.  
 

                                                 
100 Der Christliche Osten. 1985, I. S. 31 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 107 

Er wies darauf hin, dass die Liebe das oberste Gebot Jesu ist und dass der 
Liebende keine Rache kennen darf. Er appellierte an die sechs Millionen 
Kopten, „ihr Herz den moslemischen Brüdern zu öffnen, die vom selben Fleisch 
und Blut sind, eben Söhne und Töchter der gemeinsamen Heimat Ägypten“.101 
– So darf das Weihnachtsfest 1985 als geistliches Versöhnungsfest bezeichnet 
werden, und wir wünschen dem großen Patriarchen Schenouda III. in echt 
christlicher Verbundenheit, dass sein außerordentliches patriotisches und 
ökumenisches Engagement zum Heile der gesamten Christenheit und als Beitrag 
zum Frieden in der Welt zielführend sei. 
 
 

7.7 Literatur 
 
Ammoun, Denise: Ègyte: Le retour de Chenouda. In : La Croix. 8.1.1985 
Besuch von Schenouda III. bei Paul VI. Äußerer Ablauf ... Feierliche Audienz ... 
Gemeinsame Erklärung ... In: Der Christliche Osten. 1973. 
Ègypte: Libération de Chenouda III. de H. T. In : La Croix. 3.1.1985. 
Grillmeier, Alois : Auf der Suche nach Einheit. Zum Stand der Gespräche. Zum 
Stand der Gespräche mit den altorientalischen Kirchen. In: Theologie und 
Philosophie. 1977. 
Gstrein, Heinz: Bessere Zeiten für Ägyptens koptisch-orthodoxe Christen. In: 
Der Christliche Osten. 1979. 
Herder-Korrespondenz: 1981, S. 541, und 1985, S. 97/98.  
KANN – Ökumenische Information. 4. Juli 1979 und 9. Januar 1985. 
Koptisch-orthodoxe Patriarchenwahl. In: Der Christliche Osten. 1972. 
Madey, Johannes: Gemeinsame Einheitsbestrebungen der orthodoxen und 
katholischen Kopten in Ägypten. In: Der Christliche Osten. 1975. 
Malak, Hanna: Die koptisch-orthodoxe Kirche: ihre Trennung und ihr 
Einheitsbestreben. In: Der Christliche Osten. 1973. 
Mauer, Otto: Christologischer Disput heute. Nichtoffizielle ökumenische 
Konsultation (1971) zwischen Theologen der altorientalischen Kirchen und der 
römischen Kirche. In: Wort und Wahrheit. 1972. 
Verghese, Paul: Koptisches Christentum. Die orthodoxen Kirchen Ägyptens und 
Äthiopiens. 1973. 
Veritati in caritate. Der Beitrag des Kardinals König zum Ökumenismus. 1981 
(Pro Oriente. 5.). 
De Vries, Wilhelm: Die Konsultationen zwischen Theologen der 
altorientalischen Kirchen und der römischen Kirche (in Wien 1971, 1973, 
1976). In: Der Christliche Osten. 1976. 
 
 
 

                                                 
101 La Croix 8.1.1985 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 108 

8. DKB/ Digital Koptisch-orthodoxe Bibliothek der Website 
vom St.Antonius- Kloster in Kröffelbach 

 

1. Koptisch-orthodoxe Liturgie Bücher (z. T. in Bearbeitung) 
 
In den koptischen Gemeinden in Deutschland werden verschiedene Bücher  in 
der Liturgie verwendet. Bei der Übersetzung dieser Bücher ins Deutsche wurden 
sie in drei Reihen geteilt, um Ordnung und Überblick für die Benutzer, speziell 
die Diakone, zu verschaffen.  
 
Die drei Reihen bestehen insgesamt aus 24 Buchteilen: 

 Die 16 Liturgiebücher. 
 Die 5 Teile des Katameros. 
 Die 3 Teile des Pascha. 

 
Die 16 Liturgiebücher, die am meisten in der koptisch-orthodoxen Kirche 
verwendet werden, sind: 
 
1. Teil 1: Das heilige Messbuch / Euchologion mit den drei Anaphoren des 

heiligen Basilius, des heiligen Gregorius und des heiligen Kyrillus. 
2.  Teil 2: Das koptisch-orthodoxe Stundengebetsbuch / Agpeya. 
3.  Teil 3: Die jährliche heilige Psalmodie (Der tägliche Lobpreisgesang). 
4.  Teil 4: Der Diakondienst. 
5.  Teil 5: Die sieben Sakramente in der koptisch-orthodoxen Kirche. 
6. Teil 6: Das Synaxarium - erster Teil, Lebensgeschichten der Heiligen vom 

1. koptischen Monat Tut bis zum 6. Monat Amschir des koptisch-orthodoxen 
Kalenders. 

7.  Teil 7: Das Synaxarium - zweiter Teil, Lebensgeschichten der Heiligen vom 
7. koptischen Monat Baramhat bis zum 13. Monat (der kleine Monat) des 
koptisch-orthodoxen Kalenders. 

8.  Teil 8: Die Kiyahk Psalmodie (Lobpreisgesang in der Adventszeit). 
9.  Teil 9: Kommunionshymnen (arabisch: Madajeh). 
10.  Teil 10: Lobgesänge für die Heiligen (arabisch: Tamagid). 
11.  Teil 11: Hymnen für die Versammlungen (arabisch: Taratil). 
12.  Teil 12: Psalien der Herrenfeste, Anlässe und Heiligen. 
13.  Teil 13: Antiphonarium (arabisch: Difnar). 
14.  Teil 14: Die Weihen (Kirchengebäude, Altar, Geräte, Ikonen, Weihestufen 

und Hierarchie). 
15.  Teil 15: Die drei Wassermesse-Liturgien und das Anbetungsgebet am 

Pfingstfest. 
16.  Teil 16: Der Plan der Gebete des koptisch-orthodoxen Kirchenjahres. 
 
 



Seminar- Vorträge – Teil I - Liturgie           http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/  

 109 

Die 5 Teile des Katameros sind: 
17.  Teil 1: Sonntage und die Festtage: Verkündigung, Weihnachts- und Tauffest 
18.  Teil 2: Wochentage in der ersten Jahreshälfte im koptisch-orthodoxen 

Kalender. 
19.  Teil 3: Wochentage in der zweiten Jahreshälfte im koptisch-orthodoxen 

Kalender. 
20.  Teil 4: Die große Fastenzeit vor dem Osterfest. 
21.  Teil 5: Die 50 Tage nach dem Osterfest bis zum Pfingstfest. 
 
Die 3 Teile des Pascha: 
22.  Teil 1: Palmsonntag bis Pascha-Mittwoch. 
23.  Teil 2: Gründonnerstag und Karfreitag. 
24.  Teil 3: Lichtsamstag und Osterfest. 
 
 


