= -—d

Seminar- Vortrage Teil 1
tiber die koptisch-orthodoxe Liturgie

Seminarvortrage in der Zeit vom 29.3.-31.3.1985
im koptisch-orthodoxen St. Antonius Kloster- Kroffelbach



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Titel Seminar- Vortrdge Teil 1 iiber die koptisch-orthodoxe
Liturgie, Seminarvortrige in der Zeit vom 29.3.-31.3.1985,
im koptisch-orthodoxen St. Antonius Kloster- Kroffelbach

Autor Johannes Madey

Hinweis Die vorliegende Publikation ist urheberrechtlich geschiitzt
(Copyright). Alle Rechte liegen, soweit nicht ausdriicklich
anders gekennzeichnet, bei:

Herausgeber Koptisch-orthodoxes St.Antonius Kloster
35647 Waldsolms-Kroffelbach / Deutschland
Tel.: 0049 - 6085 — 2317 Fax: 0049 - 6085 — 2666
http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/liturgie/

Druckerei St. Mina Kloster, Mariut, Agypten
http://stmina.info/ und http://www.stmina-monastery.org/
Email: stminapress@gmail.com
Tel.: 002 012-2215-2856 & 002 03-459-6452

Auflage 3. Auflage, Januar 2010

4. Auflage Juni 2015
© / Copyright 2018 Koptisch-orthodoxes St.Antonius Kloster Kréffelbach
ISBN 3-927464-13-9

Quellenhinweis:

1. ,Alttestamentliche Texte sind zitiert nach der deutschen Ubersetzung der Septuaginta:
Septuaginta Deutsch, das griechische Alte Testament in deutscher Ubersetzung, hg. von
Wolfgang Kraus und Martin Karrer © 2009 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart. Mit
freundlicher Genehmigung der Deutschen Bibelgesellschaft.

2. Neutestamentliche Texte sind zitiert nach der Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift ©
1980 Katholische Bibelanstalt Stuttgart. Mit freundlicher Genehmigung der katholischen
Bibelanstalt Stuttgart™.

II



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Seine Heiligkeit Papst Tawadros II.

Der 118. Papst von Alexandrien und Patriarch des Stuhls vom heiligen Markus

A BBa I awarpoc miuap, CNAY
ITana nTe Pakot owop, Ilma-TpiapacHe NimeTpessiwiw
wllapkoc IlianocTonroc mivas, pix

III



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

IV



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Inhaltsverzeichnis
1. Die Eucharistische Liturgie in der koptisch-orthodoxen

KATCIE et e e e eee e e e e e e aaaaaaen

1.1 Der Ort der Feier

1.2 Liturgische und aliturgische Tage
1.3 Die Zeit fiir die Eucharistiefeier
1.4  Nachtliche Eucharistie

1.5  Die Héufigkeit der Zelebration
1.6  Altar — Gerite — Kleidung

1.7  Das eucharistische Fasten

1.8  Die zum Empfang notwendigen Dispositionen
1.9  Die Frage der Konzelebration
1.10 Die gebriuchlichen Anaphoren
1.11 Die Materie der Eucharistie
1.12 Der Wein

1.13 Die Bereitung des Altars

1.14  Die liturgischen Gewénder
1.15 Quellen und Literatur

2. Aufbau und Struktur der koptisch-orthodoxen

| DANTe s P W 1 (<) ) (<) PUUUUT OO R RURSRRN

2.1  Der Kirchenraum
2.2 Die Liturgie der Stunden
2.3 Die Feier der heiligen eucharistischen Liturgie
2.3.1  Bereitung des Altars und der Opfergaben
2.3.2  Liturgie der Katechumenen oder Liturgie des Wortes
2.3.3  Liturgie der Gldubigen oder Eucharistiefeier
2.3.3.1  Anaphora
2.3.3.2  Post-Anaphora
2.4 Quellen und Literatur

3. Die geistlich-religiose Bedeutung der Eucharistiefeier fiir das

Leben der Glaubigen.............ooeveeiiiiiiiiiceeeeeeeeee e,

3.1 Die pddagogische Funktion der Liturgie
3.2 Die Liturgie als Ort der Heiligung

3.3 Der Aspekt: briiderliche Liebe der Liturgie
3.4  Quellen und Literatur

4. Die Entfaltung der alexandrinischen Liturgie in der Kirche

ALIOPIENS ...ttt

4.1  Anmerkungen zur geschichtlichen Entwicklung
4.1.1  Die allgemeine Ordnung
4.1.2  Die Anaphora
4.2 Aufbau und Struktur der géttlichen Liturgie
4.2.1  Die allgemeine Ordnung
4.2.1.1  Die vorbereitenden Riten und Gebete
4.2.1.2  Die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes
4.2.1.3  Die unmittelbare Vorbereitung auf die Eucharistiefeier
4.2.2  Die Anaphora
4.3  Abschluss
4.4 Aufbau der koptisch-orthodoxen und der dthiopischen Liturgie

\Y%

O 00 N O\ W W W NN

— e
AN N W W — O

18
19
21
21
24
27
28
31
35

39
43
47
51

54
54
56
61
62
62
64
65
66
69
70



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

4.5  Quellen und Literatur:

5. Meine Natur hast du in dir gesegnet..........ccccceeeevveeeecveeeenneen.

5.1  Einige allgemeine Bemerkungen zur Gestalt der Eucharistiefeier
5.2 Zur Anaphora (Eucharistisches Hochgebet)
5.2.1  Der Begriff
5.2.2  Zur Klassifikation der Anaphora-Typen
5.2.3  Zur (Pseudo)-Epigraphie ostkirchlicher Anaphoren
5.2.4  Zur Methode der Erforschung von Anaphoren
5.3  Die Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche
5.3.1 Koptisch-orthodoxe Anaphoren und Fragmente
5.3.2  Die édthiopischen Anaphoren
5.4  Die drei Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche
5.4.1  Die Markus-(Kyrillus-)Anaphora
5.4.2  Die Basiliusanaphora
5.4.3  Die Gregoriusanaphora
5.5  Zur Theologie der Eucharistiefeier der koptisch-orthodoxen Kirche
5.5.1  Das Trishagion des Wortgottesdienstes
5.5.2  Das Sanctus in den Anaphoren
5.5.3  Zur Theologie des Post Sanctus
5.6  Zusammenfassung

6. Philologisches zum Anaphorabegriff..............ccccoeeeiinnnn.

7. Schenouda III., Papst und koptischer Patriarch von

Alexandria und ganz Afrika .........ccoccoviieiiiiiiiiiiieeeeeee

7.1  Die dkumenische Offnung der koptisch-orthodoxen Kirche
7.2 Die 1. Wiener Konsultation 1971

7.3  Die Begegnung zwischen Papst Paul V1. und Schenouda III.
7.4  Kardinal Franz Konig bei Schenouda III.

7.5  Weitere 6kumenische Initiativen

7.6  Verbannung und Heimkehr

7.7  Literatur

8. DKB/ Digital Koptisch-orthodoxe Bibliothek der Website vom St. Antonius- Kloster in Kroffelbach

VI

98
100
101
103
105

107
108



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

1. Die Eucharistische Liturgie in der koptisch-orthodoxen Kirche

Von Prof. Dr. Johannes Madey

Seminarvortrige in der Zeit vom 29.3.-31.3.1985
im koptisch-orthodoxen Zentrum- St. Antonius Kloster- Kroffelbach

Die kanonischen und liturgischen Regeln fiir die Feier der Eucharistie
in der koptisch-orthodoxen Kirche

In einem knappen Satz, den wir in der Kirchengeschichte des Eusebius von
Cesaria zitiert finden, sagt der heilige Dionysios, der 14. Patriarch von
Alexandrien, was die Eucharistie fiir die Kirche bedeutet: ,,Sie (die Eucharistie)
ist der Mittelpunkt der christlichen Frommigkeit, denn sie ist die Teilhabe am
Leibe und Blute Jesu Christi.*

In der Tat 1st die Eucharistie immer und tberall, im Osten wie im Westen, ein
sehr bedeutendes Element im christlichen Leben; das gilt sowohl fiir die Kirche
als Gemeinschaft wie auch fiir den einzelnen Christen. Die Feier der Eucharistie
stand und steht im Mittelpunkt aller liturgischen Feiern: Sie ist der Hohepunkt
des Kults, der Anbetung, die die Kirche unablissig der gottlichen Majestit
darbringt. Durch dieses Opfer finden die Menschen Gnade vor Gott und
erlangen die Verzeihung ihrer Siinden, und in dieser Versohnung finden sie den
Frieden wieder. Hier finden sie die Kraft und das Licht, um ihretwegen auf dem
Pfad, der zur Vollkommenheit fiihrt, fortzuschreiten, den Mut fiir den Kampf
gegen die Widersacher des Heils, die Stirke, die Schwierigkeiten und Leiden
mit Ausdauer und Bestindigkeit zu ertragen, die sie wegen der Treue zu
Christus auf sich nehmen. In der Eucharistiefeier fiihlt sich der Christ auch
stirker eins mit seinen Briidern im Glauben, den Gliedern einer einzigen
Familie, die untereinander durch das Band briiderlicher Liebe verbunden sind,
die an demselben Tisch Anteil haben, indem sie dasselbe Brot brechen und aus
demselben Kelch trinken.

Dies ist in aller Kiirze, was die Kopten und Athiopier, die mit ersteren die
alexandrinische Uberlieferung teilen, in der Eucharistie sehen. Die reichen
Quellen der koptisch-orthodoxen Kirche, sowohl in koptischer als auch in
arabischer Sprache, ebenso wie die moderne theologische Literatur werden uns
behilflich sein, das Gesagte ndher zu verdeutlichen.

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, die kanonischen und
liturgischen Regeln fiir die Eucharistiefeier nach einzelnen Gesichtspunkten
darzustellen.



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

1.1 Der Ort der Feier

In der Regel soll die Eucharistie in einer konsekrierten Kirche stattfinden. Nur
aus schwerwiegenden Griinden, z. B. im Falle einer Verfolgung oder heute, da
sich viele Christen wegen der Situation im Nahen Osten veranlasst sehen, in
Landern Europas, Amerikas oder in Australien sich niederzulassen, kann
voriibergehend die Eucharistie an anderen Orten gefeiert werden. Abu [-Barakat
erwdahnt im 17. Kapitel seines Werkes ,,Misbah al-Zulma* (Die Lampe der
Finsternis) den Fall der Verfolgung, wihrend welcher es den Christen nicht
moglich ist, sich in der Kirche zu versammeln. Der Bischof, sagt er, wird dann
die Eucharistie in seinem Haus feiern; falls es dort einen konsekrierten
Kirchenraum gibt, wird er selbstverstindlich die Eucharistie in diesem feiern.
Diese Aussage entspricht dem 68. der so genannten 71 apostolischen Kanones.
Auf jeden Fall muss ein Raum gefunden werden, der fiir das so erhabene
Geschehen angemessen und wiirdig ist. Voraussetzung fiir die Feier der
Eucharistie ist das Vorhandensein der konsekrierten Tafel, auf der die heiligen
GefdBle ihren Platz finden. Diese entspricht dem syrischen tablito, dem
byzantinischen Antimension bzw. dem lateinischen Altarstein. Die heilige Tafel,
im Wesen ein Tragaltar, (altare portabile), ist aus kostbarem Holz und wird wie
der Altar selbst mit Myron (Chrisam) konsekriert. Das Holz verweist auf das
Opfer auf Golgatha, das das eine Opfer ist; dieses hat uns Heil gebracht. Die
konsekrierte Tafel ist aber auch Zeichen der Einheit mit dem Bischof; denn die
in Gemeinschaft mit dem Bischof gefeierte Eucharistie ist die eine Eucharistie
der Kirche. Sollte es sich als notwendig erweisen, dass sie in ein und derselben
Kirche an einem Tage mehrmals gefeiert werden muss, dann darf dies nur durch
einen anderen Zelebranten auf einem anderen Altar und auf einer anderen
heiligen Tafel geschehen. Diesen Brauch bezeugt im 14. Jahrhundert der
koptisch-orthodoxe Autor Zacharias ibn as-Sabba’ in seinem Werk ,,Al-
Gauhara an-nafisah“ (Praetiosa Margarita).

1.2 Liturgische und aliturgische Tage

Mit Ausnahme einiger Tage der heiligen Woche sind alle Tage des Jahres
liturgische Tage, das heil}t solche, an denen die Eucharistie gefeiert werden
kann. Aliturgische Tage sind zunéchst die ersten drei Tage der heiligen Woche.
Ibn as-Sabba’ begriindet das mit der Tatsache, dass an diesen Tagen das
Osterlamm, das Vorbild des Lammes Gottes, im Alten Bund ausgesondert
wurde. Keine FEucharistiefeier findet auch am Karfreitag, da Christus
hingeschlachtet wurde, statt. In diesem Zusammenhang ist zu erwdhnen, dass
die Eucharistiefeier am Groflen Donnerstag und am GroBen Samstag in
Verbindung mit den Offizien dieser Tage gefeiert wird; auBerdem findet an
diesen Tagen nur eine einzige Eucharistiefeier in einer Kirche statt, an der alle
Priester, die zu dieser Kirche gehoren, teilnehmen.



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

1.3 Die Zeit fur die Eucharistiefeier

Fiir gewohnlich feiert man die Eucharistie morgens zwischen Sonnenaufgang
und Mittag. Der 70. Patriarch von Alexandrien, Gabriel ibn Turaik, verbietet in
seinem 15. Kanon ausdriicklich, die Feier der Eucharistie etwa bis zum Ende des
Tages aufzuschieben wegen einer Hochzeit. An Fasttagen jedoch, besonders
wihrend der GroBlen Fastenzeit, kann die Eucharistie spéter als iiblich gefeiert
werden, weil das Fasten danach unterbrochen werden darf. Nach der Disziplin
der koptisch-orthodoxen Kirche bricht der Kommunionempfang das Fasten.
Dabher sollte die Kommunion nicht vor der Zeit empfangen werden, zu der das
Fasten endet. Diese Regel wird auch heute noch beachtet. Falls aber auf einen
normalen Fasttag, Mittwoch oder Freitag, ein Fest fillt, dann sollten, wie die
Didaskalia sagt, die Eucharistiefeier und das Gebet zur gewohnten Zeit
stattfinden, man sollte aber das Fasten bis zur neunten Stunde fortsetzen.

1.4 Nachtliche Eucharistie

Dreimal im Jahr feiert die koptisch-orthodoxe Kirche nach der Tradition die
Eucharistie wéhrend der Nacht, und zwar an drei der grolen Herrenfeste:
Weihnachtsfest, Taufe Christi und Osterfest. Dafiir bietet uns die Literatur
zahlreiche Zeugnisse. Heutzutage kann sie auch zu bestimmten anderen
Anléssen in der Nacht gefeiert werden, z. B. am Fest des Kirchenpatrons oder
bei einer Wallfahrt. In den letzteren Féllen wird die Feier jedoch nach
Mitternacht stattfinden. /bn as-Sabba” sagt, dass die Liturgie bei Sonnenaufgang
stattfindet, bei Barakdt aber lesen wir, dass sie ,zu Beginn der zweiten
Nachthilfte ist”. In der heutigen Praxis sieht es so aus, dass man mit dem
Gottesdienst in den spiten Stunden des Tages beginnt, so dass man gegen zwei
Uhr morgens die Feier beenden kann.

1.5 Die Haufigkeit der Zelebration

Es ist bereits erwdhnt worden, dass die Eucharistie taglich gefeiert werden kann
mit Ausnahme einiger Tage der groBen und heiligen Woche. Die tégliche
Eucharistiefeier war in Agypten bekannt, und sie ist auch in manchen Klostern
und — vor allem in der GroBlen Fastenzeit vor Ostern — in einigen Kirchen iiblich.
,Ein Bischof*, sagt der 14. athanasianische Kanon, ,,der authort, den Quddas
(die Eucharistie) taglich zu feiern, ausgenommen im Krankheitsfall, der wird mit
Herzenskummer sterben.* Und Sawiros ibn al-Mugaffa, ein koptisch-orthodoxer
Bischof des zehnten Jahrhunderts, bezeugt in seinem Buch ,,Kitab al-Idah ad
Durr at-Tamin®: ,,Da der Qurban, den wir an allen Tagen darbringen, uns die
Vergebung der Siinden schenkt...“ Petrus von Malig verteidigt die koptisch-
orthodoxe Praxis gegen melkitische Kritik an der tiglichen Eucharistiefeier.
Auch das Manuskript eines unbekannten koptischen Autors, das sich in der



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

vatikanischen Sammlung arabischer Manuskripte befindet, spricht iiber die
tagliche Eucharistiefeier und den téglichen Empfang der heiligen Kommunion.
Abu-Salih spricht noch im 13. Jahrhundert von einigen Kirchen, in denen téglich
zelebriert worden ist, z. B. in as-ASmiinain und Ousim. Im Dair al-Moharraq
feiert tiglich einer der Mdnchspriester die Eucharistie. Man beginnt mit der
Vorbereitung um 3 Uhr nachts; der Gottesdienst selbst endet um 8 Uhr morgens.
Wenn Fasten vorgeschrieben ist, feiert man die Liturgie spéter.

Heute feiert man im allgemeinen in den koptischen Kirchen die géttliche
Liturgie an allen Sonntagen, an den sieben gro3en und sieben kleinen Festen des
Herrn, an den fiinf Hauptfesten der Mutter Gottes, an allen Tagen der Gro3en
Fastenzeit sowie an jedem Mittwoch und Freitag, den wochentlichen Fasttagen
zu Ehren Mariens und Christi. Da im heutigen islamisch geprigten Agypten der
Freitag der arbeitsfreie Tag ist, wird die Eucharistiefeier am Freitag besonders
herausgestellt. Die Beamten und die Studierenden werden besonders eingeladen,
an diesem Tage an der Liturgie teilzunehmen. Wenn ihnen auch am Sonntag bis
10 Uhr morgens gestattet ist, dem Dienst bzw. dem Unterricht fernzubleiben, so
ist es dennoch nicht leicht, von dieser Mdglichkeit Gebrauch zu machen.

An dieser Stelle diirfte es angebracht sein, einen Blick in die Geschichte zu
werfen. Es ist eine allgemein bekannte Tatsache, dass im Altertum die Christen
am Sonntag, dem ersten Wochentag (,,Als wir am ersten Wochentag versammelt
waren, um das Brot zu brechen, redete Paulus mit thnen, denn er wollte am
folgenden Tag abreisen, und er dehnte seine Rede bis Mitternacht aus.*) [Apg
20, 7] und (,,Jeder soll immer am ersten Tag der Woche etwas zurlicklegen und
so zusammensparen, was er kann. Dann sind keine Sammlungen mehr nétig,
wenn ich komme.) [1. Kor 16, 2], dem Tag des Herrn, kvprokn (,,Am Tag des
Herrn wurde ich vom Geist ergriffen und horte hinter mir eine Stimme, laut wie
eine Posaune.” [Offb 1, 10]), ihre liturgischen Zusammenkiinfte hatten, da dies
der Tag der Auferstehung und auch der Tag des Pfingstereignisses ist. Am Ende
des zweiten Jahrhunderts war dieser Brauch allgemein geworden. Fiir Agypten
besitzen wir aus dem dritten Jahrhundert das Zeugnis des Klemens von
Alexandrien, des Origenes und des heiligen Petrus von Alexandrien, der im
Jahre 306 schreibt: ,,Wir machen aus dem Sonntag einen Tag der Frohlichkeit.*

Eine gewisse Zeitlang fuhren die ersten Christen fort, neben ihrer Sonntagsfeier
auch an den Sabbatzusammenkiinften der Juden teilzunehmen. Doch schon zu
Beginn des zweiten Jahrhunderts hatte diese Gewohnheit in Kleinasien
aufgehort. In manchen Gegenden aber gab es weiterhin noch lange die
Koexistenz von Sabbat und Sonntag. Es scheint sogar, dass in manchen
Gegenden der zundchst aufgegebene Sabbat spiter wieder zu Ehren kam. Die
Apostolischen Konstitutionen bezeugen gegen Ende des vierten Jahrhunderts
diesen Brauch fiir Syrien; nachdem sie darauf hingewiesen haben, dass man sich
taglich in der Kirche zum Gebet versammeln solle, fiigen sie hinzu: ,,Aber vor

4



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

allem am Tage des Sabbat und des Sonntag versammelt euch mit um so mehr
Eifer.” Ende des fiinften Jahrhunderts bezeugt ein anderes Dokument syrischen
Ursprungs, das Testamentum Domini, denselben Brauch. Im vierten und fiinften
Jahrhundert finden wir dieselbe Gewohnheit in Agypten. Mehrere Texte der
koptisch-orthodoxen Literatur, die sich auch auf jene Zeit beziehen, zeigen uns,
dass der Samstag neben dem Sonntag in mehrfacher Hinsicht einen besonderen
Platz einnahm, vor allem, weil er ein Tag war, an dem die eucharistische
Synaxis stattfand. Es war in Agypten, aber auch in anderen Gegenden zur
Gewohnheit geworden, jetzt die Eucharistie zweimal wochentlich zu feiern, und
zwar am Samstag und am Sonntag.

Die Monche des Pachomius und sogar die Anachoreten folgten der Gewohnheit
ithrer ortlichen Kirche; da es keine Priester unter ihnen gab, nahmen sie an der
Eucharistiefeier der benachbarten Kirche eines Dorfes oder einer Gemeinschaft
teil; es kam aber auch vor, dass ein Priester ihnen die Eucharistie brachte oder
mit thnen regelmdBig die heiligen Mysterien feierte. Man kann sich fragen, ob
diese Wertschitzung des Samstags das Uberleben oder die Wiederaufnahme des
alten Brauches der ersten Christen darstellt. Wie lange sich dieser Brauch in
Agypten hilt, kdnnen uns die Zeugnisse verraten, die aus der Zeit nach dem
fiinften Jahrhundert stammen. Auf jeden Fall sprechen die koptisch-orthodoxen
Autoren vom zehnten Jahrhundert an nicht mehr vom Samstag als einem
besonderen Tag fiir die eucharistische Synaxis. Zwar spricht As-Safi bin al-Assal
(13. Jahrhundert) im 14. und 19. Kapitel seines Nomokanon dariiber, aber nur,
um die alten Quellen wiederzugeben. Man findet auch in der heutigen
koptischen Kirche noch Spuren der fritheren besonderen Verehrung des
Samstags neben der des Sonntags. So gibt es kein Fasten im strengen Sinn mit
Ausnahme des Groflen Samstags, keine Bullakte wie Metanie oder Prostation
usw. Seit den apostolischen Zeiten ersetzte der christliche Brauch die Praxis der
synagogalen Zusammenkiinfte durch die eucharistische Synaxis des Neuen
Bundes.

Dies ist der christliche Kultakt par excellence und infolgedessen das, was den
Sonntag kennzeichnet: die Feier der Eucharistie. Schon die Didaché vom Ende
des ersten Jahrhunderts schreibt vor: ,,Am Herrentage aber, wenn ihr euch
versammelt, brecht das Brot und sagt Dank.* Der heilige Justin, der Mdrtyrer,
bezeugt denselben Brauch, und ebenso tut es Plinius in seinem Brief. Die
Didaskalie ! bezeugt die sonntdgliche Kommunion und damit auch die Liturgie:
,Am Herrentag legt alles zur Seite und versammelt euch in der Kirche. Denn
welche Antwort wird Gott jenem geben, der nicht kommt, das Wort des Heils zu
horen und sich mit der gottlichen Nahrung zu séttigen, die fiir die Ewigkeit 1st?*
Die Apostolischen Konstitutionen wiederholen dieselbe Ermahnung und
erwédhnen in aller Form das eucharistische Opfer.

1. 13)



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

SchlieBlich ist noch anzumerken, dass sich die Periodizitdt des Sonntags durch
die Nachahmung des Sabbats erklédren ldsst. Die christliche Feier des Samstags
stellt sich im Orient viel weniger als ein unabhéngiges Fest, etwa zu Ehren der
Schopfung und ihrer Fortsetzung durch die Vorsehung, dar, als eine
Vorwegnahme, ein Vorspiel des Sonntags. Die beiden Tage bilden eine Einheit,
aber der zweite hat einen besonderen Grad an Wiirde, weil er der Tag der
Auferstehung und der Herabkunft des Heiligen Geistes ist, den der Herr seinen
Aposteln verheillen hatte.

1.6 Altar — Gerite — Kleidung

Wir haben bereits erwidhnt, dass die Kommunion das Fasten bricht. Dies gilt
nicht nur fiir die beteiligten Personen, sondern auch fiir alle Dinge, die mit der
Eucharistie in Beriihrung gekommen sind. Wie erwédhnt, darf ein Altar, auf dem
bereits eine Eucharistie dargebracht worden ist, am selben Tage nicht fiir eine
weitere Eucharistie verwendet werden. Dasselbe gilt auch fiir die heiligen
GefdBe, fiir die liturgische Gewandung und fiir die iibrigen Geréte. Papst Leo 1.
(440 bis 461) empfahl dem alexandrinischen Papst und Patriarchen Dioskorus,
an Festtagen die Eucharistie mehrmals feiern zu lassen da nicht alle Glaubigen
an einer und derselben Liturgie teilnehmen konnten. Dieser Brief ldsst den
Schluss zu, dass bereits damals die Praxis bestand, an einem Tag auf einem
Altar eine einzige Liturgie zu feiern.

In der Tat exkommunizierte Patriarch Michael IV. (1092 bis 1102) einen
Bischof, weil dieser sich nicht an diese Regel gehalten hatte. Diese Praxis stiitzt
sich auf den 52. Kanon der Kirchenlehrer, wo es heilit: ,,Die Opfergaben,
,Qurabin“, werden nicht zweimal am selben Tag auf demselben Altar
dargebracht; keines der Altargerdte, das schon einmal fiir die Feier des
eucharistischen Opfers verwendet worden ist, kann ein zweites Mal am selben
Tag dazu dienen.“ Der schon erwidhnte Petrus von Malig kritisiert die
Gewohnheit der Franken (Lateiner), zwei oder drei Messen auf demselben Altar
am gleichen Tag zu feiern. Der 1965 verstorbene Bischof Abba Lukas fordert,
dass zwischen zwei Eucharistiefeiern auf demselben Altar mindestens neun
Stunden vergehen miissten; denn Christus ist zur neunten Stunde gestorben. Im
tibrigen bezeugt im Abendland einen dhnlichen Brauch der Kanon 10 des 578 in
Auxerre stattgefundenen Konzils.

1.7 Das eucharistische Fasten

Eine der notwendigen Dispositionen fiir die Feier der eucharistischen Liturgie
wie fir den Empfang der heiligen Kommunion ist das Fasten. Uber die
Geschichte der eucharistische Niichternheit hat Heinzgerd Brakmann 1971 in
der Lowener Zeitschrift ,,L.e Muséon* geschrieben.



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Das eucharistische Fasten besteht in der vollstindigen Enthaltung von jeglicher
Speise und Fliissigkeit wihrend neun Stunden, die der Eucharistiefeier bzw. der
Kommunion vorausgehen, ferner in der ehelichen Enthaltsamkeit und einer
bestimmten korperlichen Reinheit. Auf die Bedeutung und Verpflichtung des
eucharistischen Fastens machen Autoren wie ibn al-Assal, Sawiros ibn al-
Mogqaffa und Michael von Damietta aufmerksam; letzterer zitiert dabei den 29.
Kanon des Hippolyt. Sogar das Ausspiilen des Mundes vor dem Empfang der
heiligen Kommunion ist nach koptisch-orthodoxer Tradition nicht zuldssig.
Petrus von Malig tadelt deswegen die ,,frankischen* (lateinischen) Priester.

Beziiglich der Dauer des eucharistischen Fastens sind die koptisch-orthodoxen
Autoren nicht einig. Sawiros nennt zwolf Stunden, aber er verkiirzt es auf neun
Stunden, wenn der vorausgehende Tag ein Freitag gewesen ist; das Euchologion
von 1902 spricht von neun Stunden, ebenso die Autoren Salib Surial und A.
Mangqarios; bei M. Dawud sind es acht Stunden.

Die eheliche Enthaltsamkeit ist eine besondere Form des Fastens. Wie Origenes
(T 254) sagt, wurde sie vor dem Kommunionsempfang an drei, fiinf oder sieben
Tagen gefordert. Ein weiterer Zeuge dafiir ist Dionysios von Alexandrien (1
264), und in einer koptisch-orthodoxen Predigt, die Theophilus von Alexandrien
(T 412) zugeschrieben wird, heilit es: ,,Ein jeder halte sein Bett rein am Sonntag,
am Samstag und an allen Festtagen.® Manche Autoren sehen diese Gewohnheit
als verpflichtend und nicht blof als einen Rat an wegen der Strafen, die gegen
jene verhingt worden sind, die sich nicht danach richteten.

Sawiros ibn al-Mogaffa sagt, es sei besser, an den drei Tagen, die dem Empfang
der heiligen Kommunion vorausgehen, keinen ehelichen Umgang zu pflegen
oder wenigstens in der Nacht vor dem Kommunionempfang, am Tag der
heiligen Kommunion und in der darauf folgenden Nacht, aber im vierten Kapitel
sagt er im Gegensatz dazu (Kap. 8), dass man sich am Tage des
Kommunionempfangs von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang enthalten solle.
In dem von A. Abdalla herausgegebenen Manuskript (Vat. ar. 123), das einen
Traktat Uber die Eucharistie enthilt, wird eheliche Enthaltsamkeit in den
Nichten, die dem Empfang der Eucharistie vorausgehen und folgen,
vorgeschrieben. Mangarios spricht zwar von der Enthaltsamkeit, gibt aber keine
Zeit an.

Ebenso gibt es Vorschriften beziiglich der Zelebration der Eucharistie und des
Empfangs der heiligen Kommunion, falls ein néchtlicher Samenerguss
stattgefunden hat. Eine Frau, die ihre Regel hat, ist nach den alten Regeln nicht
zur Eucharistie zuzulassen. Nach der Didascalia, die ibn al-Assal ibernimmt, ist
ein Priester oder ein Diakon, der einer Frau wihrend der Menstruation gestattet,
die Kirche zu betreten oder ihr die Kommunion reicht, abgesetzt.



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Auch die Kanones des Kyrillus ibn Laglag (7 1243) verbieten einer Frau das
Betreten der Kirche wihrend ihrer monatlichen Blutung. Nach der Geburt eines
Kindes enthilt sich eine Frau vom Empfang der Eucharistie an vierzig Tagen,
falls sie einen Knaben und an achtzig Tagen, falls sie ein Mddchen geboren hat.
Mangarios erwihnt diese Regel in seinem Werk im dritten Band. Falls ein
Maidchen geboren wurde, wird auch die Hebamme zwanzig Tage lang nicht
kommunizieren.

1.8 Die zum Empfang notwendigen Dispositionen

Um wihrend der Feier der eucharistischen Liturgie zu kommunizieren, muss
man wenigstens von der Lesung des Evangeliums an anwesend sein. Falls es
sich um einen Monch handelt, muss er schon wihrend des Gebets, das den
Lesungen vorausgeht und ,,Absolution des Sohnes* genannt wird, an seinem
Platz sein.

Sawiros, Traktat tiber die Eucharistie und Kyrillus I1I. ibn Laglag (1242)
bezeugen diese Regelung. Der letztgenannte verbietet es, jemanden die
Kommunion zu reichen, der die den Lesungen vorausgehende Absolution nicht
empfangen hat; ebenso verbietet er es, das Evangelium ein zweites Mal fiir jene
zu lesen, die es wéahrend der Liturgie nicht gehdrt haben. Doch spiter ist Abu [-
Barakat milder. Er sagt, dass man flir jemanden, der sich wegen eines weiten
Weges verspéatet hat oder aus einem anderen wichtigen Grund, am Ende der
eucharistischen Liturgie das Evangelium lesen und ihm die Kommunion reichen
solle, vor allem an den groBeren Herrenfesten (Sayidiya). Wenn er aber erst zur
Zeit der Austeilung der Kommunion kommt, dann soll man ihm die Kommunion
nicht geben. Ein Priester, der nicht die ganze Liturgie iiber anwesend ist, darf
sich nicht an der Brechung beteiligen oder auch nur den konsekrierten Leib
Christi beriihren. Diese Vorschrift geht auf Patriarch Christodulos (Abd al-
Masih) im elften Jahrhundert zuriick.

Vor dem Empfang der heiligen Kommunion muss die Bulle verrichtet sein, die
der Beichtvater auferlegt hat. Nach dem Empfang der heiligen Kommunion darf
nichts den Mund verlassen, nicht einmal Speichel. Wahrend 24 Stunden, bei
hiufigerem Kommunionempfang neun Stunden, ist es auch nicht gestattet, den
Finger in den Mund zu fiihren. Der erwidhnte Traktat {iber die Eucharistie
verbietet nach der Kommunion jeden {iibertriebenen Genuss von Speise oder
Trank, der zum Erbrechen fiihren konnte; sogar das Rasieren, Haar- oder
Fingernagelschneiden, Baden, Waschen der Fiile oder das Sichentkleiden wird
untersagt. In fritheren Zeiten al man am Tage des Kommunionempfangs Brot,
Bohnen und Lupinen, um sich von den Sabdern zu unterscheiden; aber dieser
Brauch ist seit langem ausgestorben. Da der Tag der heiligen Kommunion ein
Tag des Sieges iiber Satan ist, ein Tag der Freude, verrichtet man an ithm keine
BuBakte, keine Metanien oder Prostrationen.

8



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

1.9 Die Frage der Konzelebration

Wenn man unter Konzelebration das versteht, was der byzantinische und der
roOmische Ritus meinen, ndmlich, dass mehrere Priester gemeinsam die
Eucharistiefeier zelebrieren und gemeinsam auch die Gaben konsekrieren, dann
miissen wir sagen, dass es diese Art der Konzelebration in den Kirchen der
alexandrinischen Uberlieferung heute nicht gibt. Es ist immer nur ein Zelebrant,
ein einziger Priester oder Bischof, der die wesentlichen Teile der eucharistischen
Liturgie vollzieht; in der Anaphora spricht er die Worte der Einsetzung und der
Epiklesis. Andere konnen sich ihm anschlieBen: Sie vollziechen bestimmte
Handlungen und koénnen auch einige Gebete singen, aber sie tun dies als
assistierende Priester oder Bischofe. Der Assistent wird ,,Sarik genannt,
dagegen der eigentliche Zelebrant ,,Hadim*. Abu-l Barakat bezeichnet den
Zelebranten dagegen ,,Muqqadi$* und den Assistenten ,,Hadim*.

Es gibt koptische sahidische Texte aus der Zeit vor dem zehnten Jahrhundert,
die eine Ermahnung des Diakons enthalten, in welcher dieser die assistierenden
Priester vor den Einsetzungsworten auffordert, die Hdnde auszustrecken: ,,Er
nahm das Brot ...“ Coquin fragt, ob wir es hier mit einer sakramentalen
Konzelebration zu tun haben. In den heutigen liturgischen Texten gibt es diese
diakonale Aufforderung nicht mehr, und wir wissen auch nicht, wann diese Art
der Konzelebration auBer Ubung gekommen ist.

1.10 Die gebrauchlichen Anaphoren

Das Euchologion der koptisch-orthodoxen Kirche enthélt drei Anaphoren. Sie
sind nach dem heiligen Basilius von Kaisareia (7 379), dem heiligen Gregor von
Nazianz (1 399) und dem heiligen Evangelisten Markus in der Bearbeitung des
heiligen Kyrillus von Alexandrien bezeichnet. Die letzte nennt man daher auch
die Kyrillus-Anaphora. In fritheren Zeiten hatte die koptisch-orthodoxe Kirche
noch andere Anaphoren, aber Patriarch Gabriel II inb-Turaik (1131 — 1145)
ordnete an, dass kiinftig nur noch diese drei Anaphoren verwendet werden
sollen. Im GroBBen Euchologion des Weilen Klosters aus dem 10./11.
Jahrhundert gibt es noch 13 Anaphoren, von denen wir aber heute nur noch die
Anaphora des heiligen Matthdus ganz kennen. Die Anaphora des heiligen
Basilius 1st die Anaphora, die am hiufigsten verwendet wird, die Anaphora des
heiligen Gregorius wird an sieben Hauptfesten (Weihnachten, Epiphanie,
Palmsonntag, Ostern und anderen grof8en Christusfeste) verwendet, die
Anaphora des heiligen Kyrillus schlielich gebraucht man wéhrend des Monats
Kiyahk (10. Dezember bis 8. Januar) und wihrend der GroB3en Fastenzeit.

Wir konnen also sagen, dass die Basilius-Anaphora die allgemeine Anaphora
der koptisch-orthodoxen Kirche ist. An manchen Tagen, vor allem an Sonntagen
und Festen, werden einige Teile der Anaphora durch entsprechende Texte aus

9



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

der selten gefeierten Gregorius-Anaphora ersetzt. Dies ist keine besondere
Vorschrift; die Gebete der Basilius-Anaphora sind ndmlich an den Vater
gerichtet, die de Gregorius-Anaphora dagegen an den Sohn.

Was die Kyrillus-Anaphora als ganze betrifft, wird sie heutzutage fast gar nicht
mehr verwendet, und zwar wegen ihrer Ldnge und auch wegen ihrer wenig
bekannten Melodien. Salib Surial und O. H. E. Burmester erwéhnen, dass jlingst
Versuche unternommen worden sind, diese Anaphora wieder zum Leben zu
erwecken.

Die liturgische Sprache ist das bohairische Koptisch, das Arabische und die
jeweilige Landessprache. Wie fast alle liturgischen Biicher, ist auch das
Euchologion heutzutage in drei Spalten gedruckt; auf der einen Seite steht der
koptische Text und der Text der jeweiligen Sprache, auf der anderen, parallel
dazu, der arabische Text. Im koptischen Teil sind einige Stiicke, vor allem
Responsorien und diakonale Ermahnungen, griechisch erhalten. Griechisch war
ja die urspriingliche liturgische Sprache in Alexandrien. Aber schon sehr frith
wurde das Koptische in der Liturgie in den nicht-hellenistischen Gegenden
verwendet. Im zehnten Jahrhundert, nachdem die Araber ithre Herrschaft in
Agypten gefestigt hatten, {ibernahm die Sprache der Eroberer den ersten Platz.
Sie fand unter Patriarch Gabriel 11. ibn Turaik offiziell Eingang in die Liturgie
der Kirche. Dieser Patriarch lieB die Texte ins Arabische iibersetzen. Das
Koptische ist weiterhin die offizielle liturgische Sprache, wihrend das Arabische
eine zugelassene Sprache ist. Patriarch Kyrillus I1l. ibn Laglag (1235 — 1243)
sagt ausdriicklich, dass der Gebrauch des Arabischen lediglich zugelassen ist.
Noch im 14. Jahrhundert teilt Barakat mit, dass ,,bis zum heutigen Tage* die
Monche des Klosters vom heiligen Makarius die Auslegung des Evangeliums
nicht in arabischer Sprache geboten haben.

Heute ist es Brauch, einige Teile stets in koptischer Sprache zu singen, da die
Melodien nicht arabisch ibernommen werden konnen. Die Lesungen aus der
Heiligen Schrift werden zuerst koptisch und dann arabisch und in der jeweiligen
Landessprache vorgetragen. Fiir alle iibrigen Gebete ist es dem Zelebranten
tiberlassen, die Sprache selbst zu wéhlen. Was den Vortrag der liturgischen
Texte angeht so werden einige Teile der Liturgie gesungen, andere lauter oder
leiser gesprochen. Die letztgenannten nennen die Rubriken (liturgischen Regeln)
wsirran®, d. h. still. Der anonyme Traktat tiber die Eucharistie sagt: ,,Der Vorrang
(der Gebete) geschehe mit grofler Langsamkeit, mit Furcht, Zittern, Reue und
Flehen im Bewusstsein, dass dies in der Gegenwart Gottes geschieht.” Von hier
aus wird verstdndlich, warum es in der koptisch-orthodoxen Liturgie keine Eile
gibt, wenn die heiligen Mysterien gefeiert werden. Gott ist gegenwirtig, und der
Himmel hat sich mit dem Irdischen vereint.

10



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

1.11 Die Materie der Eucharistie

Die Eucharistie wird unter den Elementen von Brot und Wein dargebracht. Alle
bekannten Autoren widmen sich der Beschreibung der liturgischen Regeln, die
das Brot und den Wein, die fiir die eucharistische Liturgie Verwendung finden,
betreffen. Man nennt sie ,,Qarabin* (Opfergaben).

Das Brot: Man nennt es unter seinen allgemeinen Artbezeichnung ,,Hubz®,
nicht unter dem besonderen Namen, der es als das Brot des eucharistischen
Opfers kennzeichnet: ,,al-Hamal®, das Lamm (in Anlehnung an ,,Am Tag darauf
sah er Jesus auf sich zukommen und sagte: Seht das Lamm Gottes, das die
Stinde der Welt hinwegnimmt* (Joh 1, 29). ,.... sondern mit dem kostbaren Blut
Christi, des Lammes ohne Fehl und Makel* (1.Petr 1, 19). ,,Sie riefen mit lauter
Stimme: Wiirdig ist das Lamm, das geschlachtet wurde, Macht zu empfangen,
Reichtum und Weisheit, Kraft und Ehre, Herrlichkeit und Lob* (Offb 5, 12). und
,,/Alle Bewohner der Erde fallen nieder vor ihm: alle, deren Name nicht seit der
Erschaffung der Welt eingetragen ist ins Lebensbuch des Lammes, das
geschlachtet wurde® (Offb 13, 8). Im Euchologion, das Klaudios Labib 1902
herausgegeben hat, wird es ,,Lamm oder Brot der Opferung* genannt.

Es muss aus reinem Weizenmehl ohne Zufiigung von Salz, Ol oder anderen
Ingredienzen hergestellt sein. Es muss gesduert sein, auf eine bestimmte Weise
und am selben Tage, an dem die eucharistische Liturgie stattfindet, gebacken
sein. Fiir seine Herstellung ist allein Weizenmehl gestattet. Alle anderen
Getreide- und Mehlsorten sind ausgeschlossen. Man verwendet fiir die
Eucharistie in der Hauptsache das Mehl, das aus den Ernteerstlingsfriichten
gewonnen wird; dieses schenken die Glaubigen der Kirche. Das ist ein sehr alter
Brauch, den schon die friihen Kanones bezeugen, z. B. der 63. arabische Kanon
des Athanasius, Kanon 2 der 55 Kanones der Apostel. Ibn al-Assal zitiert
letzteren in seinem Nomokanon. Wenn dies nicht moglich ist, gebraucht man
das Mehl, das von der Kirche gekauft worden ist oder das Glaubige geschenkt
haben. Néheres dariiber sagt der 99. Kanon des Basilius aus, den derselbe Autor
anfiihrt. Das zur Herstellung der eucharistischen Opferbrote verwendete Mehl
muss von der allerbesten Qualitit sein. Es ist schon erwdhnt worden, dass das
Hinzufligen von Salz und anderen Ingredienzen nicht gestattet ist. Nur dem
Bort, das als Eulogion zur Austeilung nach der Liturgie bestimmt ist, darf Salz
zugefiigt werden. Unter dem schon erwéhnten Patriarchen Christodulos gab es
im 11. Jahrhundert einen Streit zwischen den Kopten und den Syrern wegen der
Hinzufiigung von Ol zum Teig fiir das eucharistische Brot durch letztere. Der
Patriarch wies einen syrischen Notabeln aus der Kirche, weil dieser den Brauch
seiner Kirche unterstiitzte. In einem Manuskript ,,Kitdb al-Burhan* behandelt
Abii-Saker ibn Butros ar-Raheb diese Frage sehr ausfiihrlich. Er weist darin
sechs Argumente der Syrer zugunsten des Gebrauchs von Ol und drei fiir die
Verwendung von Salz zuriick. Moderne Autoren wie Salama und Mangarios
wiederholen dieselben Argumente.

11



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Das eucharistische Brot muss gesduert sein, aber nicht in zu starkem Male,
damit es nicht wihrend des Backvorgangs berste. Wie das Osterlamm wird es
im Feuer gebacken. Es gibt eine Reihe von Bestimmungen beziiglich des Ortes
und der Zeit des Backens sowie der Personen, die mit seiner Herstellung betraut
sind. Zwar gestattet Patriarch Christodulos, dass das Brot in den Hiusern
gebacken und dann zur Kirche gebracht werde, aber diese Erlaubnis wurde
gegeben, wie uns Patriarch Sawiros ibn al-Mogaffa berichtet, um die
Kirchenausgaben zu verringern. In der Regel wird das Brot flr die
eucharistische Feier in einem Ofen gebacken, der mit der Kirche verbunden ist.
Man nennt den Ort, an dem er sich befindet, ,,Bethlehem®. Falls eine Kirche
kein ,,Bethlehem* hat, darf das Brot entweder im Hause des Priesters oder des
Sakristans (Qayyim) gebacken werden. Letzterer sollte jedoch unverheiratet sein
und ein reines Leben flihren. Frauen und Ungldubigen ist es nicht gestattet,
diesen Dienst zu verrichten. Bevor der Qayyim seinen Dienst beginnt, muss er
sich vergewissern, dass alle zu diesem Dienst verwendeten Utensilien sauber
sind. Wéhrend der Zubereitung des Teigs singt er Psalmen. Wiahrend des
Backvorgangs muss der Priester sich nicht in der Ndhe des Ofens authalten;
diese Aufgabe wird meistens den Hypodiakonen iibertragen.

Wir haben bereits erwihnt, dass das Brot an dem Tag gebacken sein muss, an
dem die Eucharistie gefeiert wird. Brot vom Vortag darf nicht verwendet
werden. Mangarios sagt, die Eucharistie miisse spétestens drei Stunden nach
dem Backen gefeiert werden; Surial gestattet in Ausnahmefillen eine lingere
Zeit.

Das eucharistische Brot hat eine runde Form; sein Durchmesser betragt 10 bis
13 cm und seine Dicke ist 2 bis 3 cm. Es ist mit einem runden Siegel versehen,
das die Hélfte oder sogar zwei Drittel der Oberfliche einnimmt. Am Rand
stehen die griechischen Worte des Trisagions: Agios o Theos, Agios Ischiros,
Agios Athanatos. Das Siegel enthdlt 13 Vierecke; jedes hat ein Kreuz in
diagonalen Linien; das in der Mitte liegende ist groBer und enthilt vier Kreuze.
Man bezeichnet das Mittelstiick ,,.Despotikon* (Anbadiqon). Das Siegel
symbolisiert auf diese Weise Christus, der von den zwolf Aposteln umgeben ist.
Die zwolf kleineren Teile werden ,,Perlen* genannt. Um das Despotikon herum
befinden sich fiinf Vertiefungen, drei rechts und zwei links. Sie stellen die funf
Wunden Christi am Kreuz dar. Nach Surial symbolisieren sie die drei Nagel, die
Dornenkrone und die Lanze.

12



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

1.12 Der Wein

Er wird ,,Abarka“ genannt. Dieses Wort geht auf das griechische dmapyn
(Erstlingsopfer, Erstlingsfrucht) zuriick. Nach den frithen kirchenrechtlichen
Bestimmungen wird der eucharistische Wein aus den Erstlingsfriichten eines
jeden Jahres hergestellt. Nur reine Trauben diirfen fiir seine Gewinnung
verwendet werden. Der Saft darf nicht gebrannt werden oder sonst mit Feuer in
Beriihrung kommen. Man darf ihm auch keine weiteren Fliissigkeiten zufiigen.
Nur bei der Vorbereitung des eucharistischen Opfers darf Wasser beigefiigt
werden.

Zur Herstellung des eucharistischen Weins konnen frische oder getrocknete
Trauben verwendet werden. Letztere werden bis zum Beginn der Fermentierung
in Wasser gelegt. AnschlieBend wird der Wein aus dem Saft, der sich gebildet
hat, gewonnen. So Mangarios im zweiten Band seines Werkes. Diese Praxis der
Messweingewinnung ist auch in Indien bekannt. Nach Michael von Malig ist
dies aber nur im Notfall erlaubt.

1.13 Die Bereitung des Altars

Vor Beginn des liturgischen Dienstes wird der Altar mit Altartiichern bedeckt.
Barakat sagt: ,,Der Priester und der Diakon bedecken den Altar gemeinsam.*
Nach Kapitel 63 der ,,Praectiosa Margarita® von ibn Sabba bedeckt der Priester
den Altar erst, nachdem er seine liturgischen Gewéander angelegt und das erste
Vorbereitungsgebet gesprochen hat. Aber im allgemeinen ist der Altar stets
bedeckt. Sollte dies wirklich nicht der Fall sein, wird er ithn, wie das
Euchologion von 1902 sagt, vor dem Gebet der Vorbereitung oder sogar
wihrend des Stundengebets bedecken, das der Eucharistiefeier vorausgeht.
Unter den Altartiichern befindet sich die heilige Tafel. Auf dieser, in der Mitte
des Altars, steht der Thron des Kelches. Ein kleines Tuch befindet sich in
diesem, auf welches man den Kelch stellt, und mit einem zweiten kleinen Tuch
bedeckt man den Thron. Vor dem Thron des Kelches befindet sich auf dem
Altar ein verschniirtes Paket, das die Altargerite enthélt: diese sind der Kelch,
der Diskos (Patene), der Kommunionloffel, der Asteriskos (den man auf den
Diskos stellt), die beiden kleinen Velen, das groe Velum (Abrosfarin), das
dunkelfarbige Velum, das Evangelium in seinem Behélter, das Handkreuz usw.

Das Euchologion oder ,,Messbuch* befindet sich auf der linken Seite des Altars
auf einem kleinen Kissen aus Seide oder Samt. Auf der rechten Seite des Altars
steht das Gefall mit Weihrauch. Die zwei oder vier Kerzenleuchter befinden sich
entweder auf dem Altar oder rechts und links von diesem. Die Kerzen sind
angeziindet. Ebenso sind die Lichter der beiden Kandelaber auf den beiden
Seiten der Tiir der Ikonostase angeziindet, die ins Heiligtum hineinfiihrt.

13



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

AuBer der Lampe des Ostens (Qandil al-Sarq), die stets, bei Tag und bei Nacht,
brennt, ziindet man die fiir die Feier der Eucharistie bestimmten Lampen, vor
allem die der Ikonostase, an. Ibn Sabba’ schreibt: ,,Alle Lampen (qanadil) der
Kirche miissen wihrend des Gebets und der eucharistischen Liturgie (Quddas)
erhellt werden; wenn diese beendet sind, wird man sie 16schen mit Ausnahme
der Lampe des Ostens und der des Heiligtums (Askina); diese werden weder bei
Tag noch bei Nacht geloscht. Ahnlich driicken sich auch Assal und Barakit
aus. Auf einem kleinen Tisch im Heiligtum befinden sich noch weitere Kerzen,
die zu bestimmten Zeiten wihrend der Liturgiefeier verwendet werden.

An der nordlichen Seite des Heiligtums, links vom Altar, befinden sich auf
einem kleinen Tisch eine Handschale, ein Krug mit Wasser und ein Handtuch
fiir die Handwaschung des Priesters.

Der Diakon bereitet auch die Kohle fiir das Rauchfass vor, das im Heiligtum
selbst aufgehdngt wird.

Bevor der Priester die liturgischen Gewénder anlegt, muss er sich vergewissern,
dass die Opfergaben (Qarabin) bereitstehen und sich in einem guten Zustand
befinden. /bn Sabba’ mahnt den Priester, diese Vorsichtsmaflnahme zu treffen;
sollte er dies nicht tun, miisse er zur Bulle in seinen liturgischen Gewindern in
der Kirche bis zum folgenden Tag bleiben und fasten. Mangarios ist in dieser
Hinsicht milder: Der Priester miisse fastend in seinen liturgischen Gewiandern in
der Kirche bleiben, bis neue, einwandfreie Opfergaben fertig sind. Thm ist die
Regelung von Sabba’ jedoch durchaus bekannt.

Der Korb, der die Opferbrote enthdlt (al-Hamal = das Lamm), und der Wein
werden entweder aufBlerhalb oder innerhalb des Heiligtums bereitgehalten.
Patriarch Gabriel V. wiinscht, dass der Priester das Brot (al-Hamal), das er als
erstes ausgewdhlt hat, an der linken Seite des Altares niederlege. In gleicher
Weise driickt sich auch Barakat aus, wahrend Sabba’™ vom Altar der Prothesis
(haykal al-Taqdima al-Sagir) spricht, auf dem das Lamm niederliegt.
Wabhrscheinlich war der Altar der Prothesis nichts anderes als ein einfacher
Tisch, wie man ihn noch heute im Heiligtum vorfindet, und nicht ein Brauch,
der aus der Ubung gekommen ist, wie manche Autoren meinen.

Die Brote liegen in dem dafiir vorgesehenen Korb auf einem Tuch und werden
mit einem anderen bedeckt. Das Gefal3, das den Wein enthalt, wird oft auf eine
kleine Stiitze auBlerhalb der Ikonostase gestellt, die sich an der nordlichen Seite
befindet.

14



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

1.14 Die liturgischen Gewénder

Der zelebrierende Priester und alle anderen, die an der Feier der Liturgie
teilnehmen; die assistierenden Priester, die Diakone und die sonstigen
Altardiener, bekleiden sich mit den liturgischen Gewidndern in dem dafiir
bestimmten Raum. Sie beginnen mit der Ankleidung wihrend des Gesangs des
,,Lahn al-Baraka* oder wihrend des Stundengebets.

Die Gewinder miissen angelegt werden, bevor das Heiligtum betreten wird. Vor
der Ankleidung waschen der Priester und alle {ibrigen Personen, die in das
Heiligtum eintreten werden, ihre Fiile. Das von Labib herausgegebene
Euchologion spricht vom Waschen der Hinde und Fii3e.

Feiert ein Bischof die Eucharistie, beginnt er mit der Ankleidung nach dem
Offertoriumsgebet (al-Taqdima), unmittelbar vor dem Absolutionsgebet.

Vor dem Anlegen der Tunika (tunya), die der Albe entspricht, segnet der
Priester bei Abwesenheit des Bischofs dieses Gewand mit drei Kreuzen und dem
entsprechenden Gebet. Wenn die Diakone ihre Tuniken prisentieren, verfahrt er
in derselben Weise. Danach kiissen die Diakone die Hand des Priesters und
legen das Gewand an.

Wenn mehrere Priester anwesend sind, wird der zelebrierende Priester die
Tunika seinem Mitbruder zum Segen darreichen mit dem Wort: ,,Segne.* Dieser
wird ihm zur Antwort geben: ,,Segne selbst. Dann verfahrt er so, wie bereits
erwahnt worden 1st. Wenn aber ein Bischof anwesend ist, segnet er die Tuniken
der Priester und der Diakone.

Wiéhrend des Anlegens der liturgischen Gewédnder betet man die Psalmen 29
und 92.

Zur vollen liturgischen Gewandung des Priesters gehoren sieben Teile:
1. die Tunika (Tunia),

2. das Epitrachelion (Batrasil; sidra) (Eine aus einem Stiick gefertigte Stola
mit einer Offnung fiir den Kopf),

3. das Zonarion (Zinnar; Mintaka),

4. die beiden Epimanikien (akmam),

5. die Kopfbedeckung (Tailassan; samla)

6. sowie das Phelonion (Burnus). Letztgenanntes hat die Form eines

Chormantels, beim Priester jedoch ohne Kapuze; diese, genannt ,,Kaslah®,
ist dem Bischof vorbehalten.

15



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die Diakone tragen eine reichverzierte Tunika. Sie tragen ihr Epitrachelion oder
Zonarion Uber der linken Schulter, man bezeichnet diesen Teil mit beiden
Namen, weil die Diakone sich mit ihm auch giirten. Manchmal tragen sie auch
eine Krone, die mit vier gestickten Kreuzen verziert ist.

Heutzutage begniigen sich die meisten koptisch-orthodoxen Priester mit dem
Anlegen der Tunika und der Kopfbedeckung (tailassan); manche fiigen noch die
Stola (batrasil; sidra) hinzu. Nur an gro3en Festen tragen sie auch die iibrigen
Teile. Schon 1im 14. Jahrhundert hat Barakat die unterschiedlichen
Gewohnheiten festgehalten. Er schreibt: ,,Manche Priester legen einen weillen
Burnus aus weiller Wolle ohne Kapuze (gaslah) an; manchmal ist dieser auch
aus Seide. Die Priester des Makarius Klosters legen zur Eucharistiefeier den
Burnus nicht an, wohl aber — nach ihrem Brauch — zu anderen Gebeten.*

Obwohl es in der koptisch-orthodoxen Kirche, wie in den anderen orientalischen
Kirchen im allgemeinen auch, keinen liturgischen Farbenkanon gibt, wird Weil3
als Zeichen der Reinheit und Keuschheit, aber auch der Freude, der Vorzug
gegeben. Fiigen wir schlieBlich noch hinzu, dass der zelebrierende Priester und
seine Gehilfen im Heiligtum keine Schuhe tragen.

1.15 Quellen und Literatur

Origenes: Migne, Patrologia Graeca 13.

Dionysios von Alexandrien: Migne, Patrologia Graeca 10.

Didascalia et Constitutiones Apostolorum, ed. Funk, Paderborn 1905

W. Riedel / E. Crum, The Canons of Athanasius of Alexandria, London-Oxfort
1904.

Sawiros ibn al-Mugqffa (10. Jahrhundert), Kitab al-Idah ad Durr at-Tamin: Vat.
ar. 1258.

Kyrillus II1I. Ibn Laqlaq (13. Jahrhundert), Kitab Daldlat al-Mubtadi'in: Vat. ar.
117; deutsch von G. Graf: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 4 (1924).

Gabriel II. ibn Turaik (12. Jahrhundert): O. H. E. Burmester, The Canons of
Gabriel ibn Turaik: Orientalia Christiana Periodica I (1935).

As-Safi ibn al-Assal (13. Jahrhundert), Nomokanon, ed. G. Morcos (arab.),
Kairo 1927.

Ibn as-Sabba (14. Jahrhundert), Al-Gauhard an-Nafisd, ed. V. Mistrih, Kairo
1966.

Abu-1 Barakat ibn Kabar (14. Jahrhundert), Misbah al-Zulma, teilweise editiert:
Le Muséon 1923 — 1925.

Gabriel V. (15. Jahrhundert): A. Abdalla, L Ordinamento Liturgico di Gabriele
V. Kairo 1962 (mit italienischer Ubersetzung).

16



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Kitab Tartib al-Kahanut (13. Jahrhundert): J. Assfalg, Die Ordnung des
Priestertums (= Studia Orientalia Christiana Aegyptiaca 5), Kairo 1955 (mit
deutscher Ubersetzung).

Michael von Damiette: Vat. ar. 907.

Petrus von Malig; Kitab al-Israq: Vat. ar. 107.

Anonymer koptischer Traktat {iber die Eucharistie: Vat. ar. 123, ed. A. Abdalla,
Un trattato inedito..., Kairo 1967.

Euchologion, ed. Klaudios Labib 1902, 1932.

Pieuchologion (ed. Hanna Malak), Rom 1971.

W. Worell, The Coptic Manuscripts in the Freer Collection, New York 1923.

J. Vansleeb, Histoire de lEglise d Alexandrie, Paris

J. Muyser, Le samedi et dimanche dans 1'Eglise et la littérature coptes : Togo
Mina, Le martyre d Apa Epima, Kairo 1937.

R. C. Coquin, Vestiges de concélébration eucharistique chez les Melkites
égyptiens, les Copts et les Ethiopiens : Le Muséon 80 (1963) 37 — 46.

J. M. Hanssens, Un rito di concelebrazione della messa proprio della liturgia
alessandrina: Collectanea, Studia Orientalia Christiana, Kairo 1968 — 1969.

E. Lanne, Le Grand Euchologe du Monastiere Blanc : PO 28 (1958), 267 — 407.
R. C. Coquin, L anaphore alexandrine de St-Marc: Le Muséon 82 (1969).

W. Riedel, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats von Alexandrien, Leipzig
1900.

O. H. E. Burmester, Vesting prayers and ceremonies in the Coptic Church:
Orientalia Christiana Periodica 1 (1935).

S. Surial, Muzakkarat iiber die Liturgie, 2 Béande

A. Mangqarios, Manarat 1 (1969), 11 (1972), I11 (1972).

Abba Lukas, Bischof von Manfalut: Magallat Mari Girgis, April — Mai 1956.
Abba loannes Malek (7 1985), Le Cérémonial Copte (noch nicht erschienen).

17



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

2. Aufbau und Struktur der koptisch-orthodoxen Eucharistiefeier
Von Prof. Dr. Johannes Madey

Um Aufbau und Struktur der koptisch-orthodoxen eucharistischen Liturgie zu
verstehen, ist es notwendig, etwas iiber den duBBeren und den inneren Rahmen zu
erfahren, innerhalb derer sie ihren Platz hat. Aus diesem Grund behandeln wir
zunichst den Kirchenraum, in welchem die Ikonostase einen herausragenden
Platz hat, und die Liturgie der Stunden, die wie alles liturgische Leben auf die
Feier der Eucharistie hinzielen.

2.1 Der Kirchenraum

GemiB altkirchlicher allgemeiner Uberlieferung sind die koptischen Kirchen
geostet; das Heiligtum mit dem Altar befinden sich im 6stlichen Teil der Kirche,
so dass alle, Priester wie Gldubige, nach Osten gerichtet Lobpreis, Anbetung,
Danksagung und Opfer darbringen. Ex Oriente lux — aus dem Osten kommt das
Licht. Dieses Licht ist nicht die physikalische Sonne, sondern Christus.

Wer eine koptisch-orthodoxe Kirche betritt, dem fallen sofort ihre wesentlichen
Teile ins Auge.

Ganz vorn, im Osten, befindet sich das Heiligtum, das von den iibrigen Teilen
der Kirche durch die Ikonostase getrennt — oder besser: begrenzt wird.
Heiligtum und Ikonen der Ikonostase sind Gegenstand grofSter Verehrung. Das
Heiligtum selbst als der Ort, an dem Gott in besonderer Weise gegenwiértig ist,
darf nicht in Stralenschuhen betreten werden, sondern nur mit nackten Fiiflen
oder in eigens fiir diese bestimmten Pantoffeln.

Die Ikonen werden, bevor sie der Verehrung der Glaubigen zugidnglich gemacht
werden, mit Myron konsekriert. Bedeutende Ikonen finden ihren Platz innerhalb
der Kirche in reich dekorierten Nischen aus Holz oder Marmor. Man nennt sie
arabisch ,,maqsurah®. Im Gegensatz zu den Kirchen in Kleinasien kannte die
Kirche in Agypten niemals irgendwelche ikonoklastischen Kiampfe.

Die koptisch-orthodoxe lkonostase unterscheidet sich von der byzantinischen,
die drei Tiiren hat, dadurch, dass sie nur eine einzige Tiir besitzt, die in das
Heiligtum flhrt. In den alten Kirchen gibt es rechts und links von dieser Tiir
keine Ikonen, sondern nur eine kleine Offnung nach Art eines Fensters (taqah).

Uber der Tiir findet man hiiufig das Abendmahl dargestellt, und dariiber zeigt
eine ikonographische Darstellung das Kreuz, neben dem Maria und der Apostel
Johannes stehen. Die Ikonen der zwolf Apostel schmiicken stets den oberen Teil
der Innenseite der Ikonostase.

18



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

In der Kirche al-Moallagah in Alt-Kairo haben wir iiber der Ikonostase sieben
Ikonen: Christus, der Allherrscher, in der Mitte, zu seiner Rechten Maria,
Gabriel und der heilige Petrus, zu seiner Linken Johannes der Taufer, Michael
und der heilige Paulus.

AuBlerhalb des Heiligtums, vor der lkonostase, befindet sich das Chor der
Diakone mit den beiden Lese- und Gesangspulten: Das rechte dient flir die
arabisch zum Volke vorgetragenen Lesungen, das linke fiir die koptischen
Lesungen, die zum Heiligtum gerichtet stattfinden.

In der Mitte der Kirche befinden sich die drei Kirchenschiffe, die durch zwei
Reihen Saulen voneinander getrennt sind. Hier ist das Chor der Gldubigen.

Im Mittelschiff befindet sich der ,,laqqan®, eine Vertiefung, die fiir die Weihe
des Wassers zu bestimmten Gelegenheiten dient. Die feierliche Wasserweihe
findet am Fest Epiphanie, am heiligen und groBen Donnerstag und am Fest der
Apostel Petrus und Paulus statt.

Am Eingang der Kirche befindet sich das Chor der Katechumenen. Hier
befindet sich das Baptisterium und in den sehr alten Kirchen der Epiphanie-
Brunnen, in dem man friither in der Nacht zu Epiphanie zum Gedichtnis der
Taufe Christi im Jordan untertauchte. Gegenwirtig besteht in einigen Dorfern
noch der Brauch, sich nach der mitterndchtlichen Liturgiefeier des
Epiphaniefestes in den Nil hineinzutauchen.

Das Baptisterium hat in der Regel zwei Tiiren; die eine fiihrt von auBlerhalb
hinein, und die zweite bringt den Getauften in den Kirchenraum. Die Taufe wird
immer durch Untertauchen gespendet; darum sind die Taufbrunnen tief genug.
Nach der Taufe salbt der Priester den Neugetauften mit dem heiligen Myron und
spendet ihm somit das Sakrament der Firmung. Am Ende der gottlichen
Liturgie, die nach der Taufe gefeiert werden muss, empfiangt er dann zum
erstenmal den Leib und das Blut des Herrn. Taufe, Firmung und Eucharistie sind
die wichtigsten Sakramente im orthodoxen Glauben, wobei der Empfang der
Eucharistie deren Hohepunkt ausmacht.

2.2 Die Liturgie der Stunden

Der Feier der eucharistischen Liturgie gehen stets verschiedene
Gebetsgottesdienste voraus. Am Vorabend beginnt man mit dem Gotteslob, der
,,Psalmodie* und dem Weihrauchdienst.

Wenn die Sonne untergeht, versammeln sich die Gldubigen in der Kirche zum
Abendlob, dem immer der Priester vorsteht. Auch der Kantor (arif) ist
anwesend, damit die Gesidnge gut ausgefiihrt werden.

19



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Er ist eine bedeutende Personlichkeit in jeder Kirche. Vielfach iiben blinde
Minner dieses Amt aus. Es gibt sehr viele Arifs, und manche von ihnen sichern
sich auf diese Weise ihren Lebensunterhalt.

Das Gebet beginnt mit dem Gesang der neunten Stunde, die Vesper und die
Komplet (wobei die Monche auch noch den ,,Sitar* hinzufiigen. Jede dieser
Gebetsstunden setzt sich aus zwolf Psalmen, einem Evangelium, der Litanen
und dem Abschluss mit einem Schlussgebet (tahlil) zusammen. Man vollzieht
diese Gebete aullerhalb des Heiligtums vor der Ikonostase. Das Rezitieren der
Psalmen wird unter den anwesenden Gldubigen aufgeteilt: jeder tibernimmt
einen oder zwei Psalmen. Das Evangelium trigt ein Vorleser nach Osten
gerichtet vor der Ikonostase vor. Die Troparien spricht der Priester.
Anschliefend singt man 41mal das Kyrie eleison in zwei Gruppen. Diese Zahl
setzt sich wie folgt zusammen: Christus hat 39 Geil3elhiebe erlitten und wurde
einmal ins Gesicht geschlagen. Das Schlussgebet (tahlil) wird still gesprochen.
Sodann singt man in zwei Gruppen die vierte Ode, die sich aus den letzten drei
Psalmen (148-150) zusammensetzt sowie zwei Tagesgesdnge, von denen das
letztere zu Ehren der Mutter Gottes ist. Bei Sonnenuntergang endet die
Abendlobpreisung mit einer Homilie (al-tarh) und den Abschlussgebeten.

Es schlieB3t sich sofort das Abendweihrauchgebet an; es ist eine Verldngerung
von Vesper und Komplet und stellt eine Vorbereitung der Personen und des
Ortes auf die Feier der erhabensten Mysteriums dar, die Feier der Eucharistie.
Der Priester betet in verschiedenen Anliegen, berduchert mehrmals den Altar,
die Glaubigen, den Kirchenraum, die Ikonen usw. Auch in diesem Gottesdienst
wird ein Evangelium vorgelesen. Die Glidubigen nehmen durch den Gesang
entsprechender Hymnen und Doxologien zu Ehren der Heiligen oder des Festes,
das begangen wird, teil.

Diese abendliche Zusammenkunft bietet dem Seelsorger die Mdglichkeit, den
Glaubigen das Wort Gottes zu erkldren oder ihnen eine religidose Unterweisung
zu geben.

Das Mitternachtsgebet findet im allgemeinen sehr frith am Morgen statt. Aber
wihrend des Monats Kiyahk (10. Dezember bis 8. Januar), der in der koptisch-
orthodoxen Kirche der Marienmonat ist, beginnt man mit dem néchtlichen
Gottesdienst am Abend, und er dauert dann die ganze Nacht hindurch. Er wird
dann mit dem Weihrauchdienst des Morgens weitergefiihrt. In den meisten
Kirchen wird dieser lange Kiyahk-Nachtgottesdienst noch einmal wochentlich,
von Samstag auf Sonntag, gefeiert.

Am Morgen betet man die Stunde ,, Baker “, die der Laudes entspricht; auf diese
folgt der eben erwidhnte Weihrauchdienst des Morgens, es ist praktisch der
gleiche wie am Vorabend, ausgenommen einige Gebete und Hymnen.

20



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Anschliefend werden die dritte und die sechste Stunde gebetet und, falls es sich
um einen Fasttag handelt, auch noch die neunte Stunde. In der Fastenzeit und an
den Vigilien von Weihnachten und Epiphanie finden noch vor Beginn der
Eucharistiefeier, die erst gegen Mittag oder noch spéter beginnt, Vesper und
Komplet statt. Dies erinnert an die alten Zeiten, wo man bis zum
Sonnenuntergang fastete. Alle Glaubigen, die anwesend sind, nehmen aktiv an
diesen Gebetsgottesdiensten teil: Sie rezitieren die Psalmen und singen die
Doxologien zwischen den Troparien. Fromme Gliubige beten die
Stundengebete aus dem Agpeya in ihren H&ausern an allen Tagen. Die
gemeinsame Feier der Stunden geht aber jeder Feier der gottlichen Liturgie
voraus. Wenn es zwischen dem Weihrauchdienst des Morgens und der Feier der
Eucharistie eine Zwischenzeit gibt, zogert man die Feier der Stunden bis
unmittelbar vor die Eucharistiefeier hinaus.

2.3 Die Feier der heiligen eucharistischen Liturgie

Wenn man in wenigen Worten die wesentlichen Bestandteile der eucharistischen
Liturgie nennen soll, dann kann man fiir die koptisch-orthodoxe Liturgie
dasselbe sagen, was man fiir die anderen Liturgien des christlichen Ostens sagen
kann: Sie besteht aus drei Teilen:

Bereitung des Altars und der Opfergaben;
Liturgie der Katechumenen oder Liturgie des Wortes;
Liturgie der Glaubigen oder Anaphora

Wir wollen die einzelnen Teile nacheinander darstellen, indem wir zunachst die
Struktur aufzeigen und dann auf den Inhalt ndher zu sprechen kommen. Wir
folgen der allgemeinen, nach dem heiligen Kirchenlehrer der Universalkirche
Basilius genannten Liturgie.

2.3.1 Bereitung des Altars und der Opfergaben

Anbetung und Gebet des Herrn

Gebet der Bereitung des Altars

Handwaschung

Auswahl des Opferbrotes (al-Hamal, Lamm)

Gebet der Darbringung des Brotes

Verhiillung des Brotes und Prozession um den Altar
Segnung der Gaben

Gieflen von Wein und Wasser in den Kelch

Gebet der Darbringung des Kelches
Danksagungsgebet des heiligen Markus

21



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Gebet des heiligen Markus iiber Brot und Wein (Christus-Epiklese)
Verhiillung der Gaben

Heraustreten vor die Ikonostase

Absolution des Sohnes

Riickkehr ins Heiligtum

Nachdem der Priester die liturgischen Gewénder angelegt hat, wirft er sich tief
geneigt vor dem Heiligtum nieder und beginnt mit einem Akt der Anbetung: ,,Im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes, ein einziger Gott. —
Wir beten dich an, Christus, zusammen mit deinem Vater, dem guten Gott, und
dem Heiligen Geist ...“ Sodann bittet er um das Erbarmen Gottes und betet das
Danksagungsgebet nach dem Gebet: Vater unser ...*.

Anschliefend betet er mit leiser Stimme das Gebet, das als Gebet der Bereitung
des Altares bezeichnet wird. Wahrend dieses Gebets stellt er den Kelch in den
Thron (korsy al-kas). Dieser ist ein rechteckiger Behélter, der an allen vier
Seiten mit Ikonen geschmiickt ist; er ist oben offen, damit der Kelchrand
herausschauen kann. Vor dem Thron des Kelches haben der Diskos und der
Asteriskos ihren Platz; links und rechts vom Priester liegen die kleinen Velen.

Nun wischt der Priester seine Hdande und begibt sich zur Tiir des Heiligtums, um
das in dieser Eucharistiefeier zu konsekrierende Brot (,,Lamm®, al-Hamal)
auszuwdhlen. Der assistierende Priester oder ein Diakon hélt ihm einen Korb mit
drei, fiinf, sieben oder mehr Broten hin (die Zahl der Brote ist immer ungerade).
Die anderen Altardiener ziinden nun die Kerzen an. Rechts vom Priester stellt
sich einer der Diakone mit dem Weinkidnnchen auf. Wenn der Priester das am
besten geeignete Brot gewihlt hat, wischt er es zunidchst mit einem Tuch ab und
zeichnet mit seinem Daumen, den er in den Wein getaucht hat, ein Kreuz darauf.
AnschlieBend bezeichnet er die librigen Brote im Korb; diese werden am Ende
der Liturgie als ,,Brot der Eulogie* verteilt. Jeder der Anwesenden erhilt ein
Stlickchen und verzehrt es in der Kirche mit Dank und Lobpreis.

Zum Altar gewandt, reinigt der Priester das Lamm zwischen seinen mit Wasser
befeuchteten Handen und hiillt es anschliefend in ein seidenes Tuch. Nun hebt
er es liber sein Haupt, und es beginnt die Prozession rund um den Altar. Vor
dem Priester geht ein Diakon mit einer brennenden Kerze, und ein zweiter,
ebenfalls mit einer brennenden Kerze in der Hand, folgt ithm. Hinter ihm
befindet sich der Akolythendienst tuende Diakon, der das in ein Tuch gehiillte
Weinkdnnchen tragt.

Wihrend der Priester den Altar umschreitet, verkiindet er die Intentionen, in
denen die Feier der Eucharistie vollzogen wird: ,,Ruhm und Ehre, Ruhm und
Ehre der Heiligsten Dreieinigkeit ... Friede und Wachstum fiir die eine und
einzige, heilige katholische und apostolische Kirche. Amen.

22



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Gedenke, Herr, derer, die dir diese Gaben dargebracht haben, und jener, in deren
Meinung sie dargebracht werden. ... Gedenke derer, die uns gebeten haben, ihrer
in unseren Gebeten und Fiirbitten zu gedenken ...*

Nach der Riickkehr zum Altar segnet der Priester dreimal die Opfergaben und
gieBt anschlieBend Wein und Wasser in den Kelch. Auf das Gebet der
Darbringung des Kelches folgt ein dem heiligen Markus, dem Vater der Kirche
von Alexandrien, zugeschriebenes Danksagungsgebet sowie eine vom Priester
still gebetete Epiklese, die an Christus gerichtet ist. Dieses epikletische Gebet
hat folgenden Wortlaut:

Herr, Gott, Jesus Christus, einziger Sohn und ewiges Wort des Vaters,
Makelloser, lhm mit dem Heiligen Geist Wesensgleicher. Du bist das
lebensspendende Brot, das vom Himmel herabgekommen ist. Du hast dich
herabgelassen, ein fehlerloses Lamm zu werden fiir das Leben der Welt. Wir
beschworen deine Giite, Freund des Menschengeschlechtes, neige dein Antlitz
iiber dieses Brot und iiber diesen Kelch, die wir auf deinen priesterlichen Tisch
gestellt haben. Segne sie, heilige sie, reinige sie und wandle sie, damit dieses
Brot dein heiliger Leib und die Mischung dieses Kelches dein kostbares  Blut
werden und dass das eine wie das andere so zur Auferstehung, zur Heilung und
zum Heil unserer Seelen, unserer Leiber und unserer Geister gereichen. Denn du
bist unser Gott, und dir gebiihren Verherrlichung und Macht in der Einheit mit
deinem allgiitigen Vater und dem lebensspendenden Heiligen Geist jetzt und
immerdar und in alle Ewigkeit. Amen.

Bis zu diesem Augenblick waren die Opfergaben auf dem Altar unbedeckt. Nun
bedeckt er sie zundchst mit den beiden kleinen Velen und dann zusammen mit
dem groBen. Dann kiisst der Priester den Altar und verldsst mit seiner Assistenz
das Heiligtum, um sich vor der Ikonostase aufzustellen. Bevor er das Heiligtum
verlasst, umschreitet er den Altar. Das Gebet vor der Ikonostase driickt Reue
und Bitte um Siindenvergebung aus, und zwar fiir sich selbst wie auch fiir alle
Anwesenden. Das gebrduchliche Gebet wird ebenfalls dem heiligen Markus
zugeschrieben, und man nennt es Absolution des Sohnes, weil es an Christus
gerichtet ist. Dieses allgemeine Absolutionsgebet soll die Gldubigen noch besser
fiir die Mitfeier der gottlichen Mysterien vorbereiten. Einige Ausziige aus
diesem Gebet mogen seinen Tenor aufweisen:

Herr Jesus Christus, ... da du durch deine Apostel denen, die in deiner Kirche
unabldssig die Dienste ausiiben, gewdhrt hast, auf Erden die Siinden
nachzulassen darum flehen wir deine  Giite an, Freund des Menschen-
geschlechts fiir deine Diener, meine Viterund  Briider, fiir mich, unseligen
Siinder, flir uns alle, die wir unsere Stirn vor deiner heiligen  Herrlichkeit
eigen ... In Gnade verzeihe uns unsere Siinden, segne uns, reinige uns, sprich
uns los und sprich dein ganzes Volk los ...

23



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Mogen alle durch den Mund der Allerheiligsten Dreieinigkeit, Vater, Sohn und
Heiliger Geist, losgesprochen werden, durch den Mund der einen heiligen
katholischen und apostolischen Kirche Gottes. und dann werden alle genannt,
die in der Kirche gottliche Vollmacht besallen und besitzen, angefangen vom
heiligen Markus bis hin zum Patriarchen und Bischof.

Mit diesem Gebet schlie8t der erste Teil. Der Priester kehrt in das Heiligtum
zuriick.

2.3.2 Liturgie der Katechumenen oder Liturgie des Wortes

Dieser Teil der eucharistischen Liturgie hat seinen Schwerpunkt in der
Unterweisung der Glaubigen durch die Lesungen aus der Heiligen Schrift und
durch die Homilie. Die Anwesenden folgen den Aussagen sehr aufmerksam und
mit innerer Beteiligung. Das Wort Gottes ist fiir sie geistliche Nahrung und
Fiihrung auf dem Wege zu ihrem Heil und ihrer ewigen Bestimmung.

Vor den Lesungen legt der Priester Weihrauch auf und inzensiert unter
dreimaligem Umschreiten des Altars zundchst diesen und das Heiligtum, dann
verldsst er das Heiligtum und inzensiert Klerus und Volk.

Zur Vollform der koptisch-orthodoxen Liturgie gehoren mehrere Lesungen,
deren Hohepunkt der Vortrag des Evangeliums ist.

Die erste Lesung ist den Briefen des Apostels Paulus entnommen, der als der
Apostel der Volker die Welt durcheilt hat, um {berall die gute Nachricht
bekanntzumachen, dass Christus, unser Gott und Retter, die Erlosung bewirkt
hat. Wéhrend dieser Lesung umschreitet der Priester mit dem Rauchfass dreimal
den Altar; anschlieBend in Nachahmung des Apostels, geht er durch die ganze
Kirche und inzensiert im Voriibergehen die Glaubigen und die Ikonen.

Die zweite Lesung ist den Katholischen Briefen entnommen und die dritte der
Apostelgeschichte. Auch wihrend dieser Lesung berduchert der Priester betend
den Altar und die Glaubigen.

Da das Leben der Kirche nicht mit den Aposteln endet, folgt auf die Lesung aus
der Apostelgeschichte der Vortrag des Synaxarions; diese Lesung stellt die
Fortsetzung der Geschichte der Kirche und des Heils dar. Das nachahmenswerte
Beispiel der Heiligen wird den Glaubigen darin vorgestellt.

Nach den Lesungen erheben sich die Glaubigen, und alle, Altardiener, die im
Chor der Diakone anwesenden Kleriker und die Glaubigen, singen zusammen
den Gesang des Trishagion, der nicht an die Dreieinigkeit gerichtet ist (wie etwa
in der byzantinischen oder ostsyrischen Kirche), sondern an Christus:

24



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

O heiliger Gott, o heiliger Starker, o heiliger Unsterblicher,

geboren von der Jungfrau, erbarme dich unser.

O heiliger Gott, o heiliger Starker, o heiliger Unsterblicher,

der du fiir uns gekreuzigt wurdest, erbarme dich unser.

O heiliger Gott, o heiliger Starker, o heiliger Unsterblicher,
auferstanden und hinaufgestiegen zum Himmel, erbarme dich unser.
Ehre dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist

jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit. Amen.

Heilige Dreieinigkeit, hab Erbarmen mit uns.

Das Gebet vor dem Evangelium spricht der Priester, das Weihrauchfass in der
Hand vor der Ikonostase. ,,Mach uns wiirdig auf die Gebete deiner Heiligen,
dein heiliges Evangelium zu hoéren und unser Leben nach ihm auszurichten ...
Denn du bist unser Leben, unser Heil, unsere Hoffnung, unsere Heilung und fiir
uns alle die Auferstehung. Wéhrend der Evangeliumsprozession singt man
einen Psalmvers. Danach fordert der Diakon, der sich an der Tiir zum Heiligtum
befindet, aufzustehen und aufmerksam, ,mit Gottesfurcht, das heilige
Evangelium zu horen. Zunéchst singt der Priester das Evangelium in koptischer
Sprache; anschlieend wird es in arabisch vorgelesen.

Das Horen des Evangeliums in der Eucharistiefeier ist der Hohepunkt der
Liturgie des Wortes. Immer wieder wird daran erinnert, dass Antonius der
GroB3e, ,,der Stern der Wiiste®, beim Horen der Frohbotschaft seine Berufung
versplrte, und, dem Rufe Gottes folgend, verliel3 er alles, was er besall, um in
der Wiiste als Anachoret zu leben. Viele sind durch die Jahrhunderte hinweg
seinem Beispiel gefolgt und haben in der Weltflucht und Einsamkeit, in der
Hingabe an Gott und in der Betrachtung fiir sich das sicherste Mittel gefunden,
sich mit Gott zu vereinigen.

Nach der Homilie oder Predigt, spricht der Priester drei Gebete (al-awasy) fiir
den Frieden der Kirche, fiir die Hierarchie und fiir die Gemeinschaft der
Glaubigen. Das Thema dieser Gebete hat auch den Titel bestimmt, den sie
erhalten haben: Gebet des Friedens der Kirche, Gebet der Viter und Gebet der
Versammlung. Wihrend der Priester diese Gebete still spricht, leitet der Diakon
das Gebet des Volkes in denselben Anliegen.

Die Antwort des Volkes auf die Rufe des Diakons ist stets das Kyrie eleison.
Das letzte Gebet miindet ein in das gemeinsam gesprochene Glaubensbekenntnis
von Nikaia-Konstantinopel.

Der Diakon steht dabei an der Ostlichen Seite des Altars, zum Volke schauend.
Das ist eine Besonderheit des koptischen Ritus, und die Autoren begriinden dies
mit folgendem Argument: In alten Zeiten griffen die Heiden die Christen an,
wenn sie in der Kirche versammelt waren.

25



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Der Diakon beobachtete die Tiiren und konnte so sehen, wer in die Kirche kam.
Wenn ihm etwas auffiel, was eine Gefahr bedeuten konnte, nahm er die heiligen
Gaben und verbarg sie im Inneren des Altars; in alten Kirchen findet man noch
auf der dstlichen Seite des Altars eine Offnung.

Wiéhrend des Glaubensbekenntnisses wéscht der Priester seien Hidnde zum
zweiten Mal. Bevor er sie abtrocknet, wendet er sich zur Tiir des Heiligtums und
schiittelt das Wasser ab; mit dieser symbolischen Geste macht er darauf
aufmerksam, dass er nicht fiir die Verfehlung dessen verantwortlich sei, der sich
unwiirdig der Mysterien in dieser Eucharistiefeier nahen wiirde. Sodann verneigt
es sich zu den Glaubigen hin und sagt: ,,Ich habe gesilindigt. Vergebt mir, meine
Briider, und moge der Herr euch vergeben.“ Das Volk antwortet: ,,Wir haben
notig (die Vergebung). Sprich uns los.*

All dies geschieht vor dem Gebet der Versbhnung, das man auch das Gebet des
Friedens nennt (salat al-sulh). Dieses Gebet erinnert an die Versohnung, die
Christus zwischen Gott und den Menschen bewirkt hat. Er 14dt uns ein, uns auch
untereinander zu vers6hnen und einander den Friedenskuss zu geben, damit wir,
ohne uns Verurteilung zu verdienen, an den heiligen Mysterien teilnehmen
konnen. An dieser Stelle fordert die Diakon die Anwesenden auf, einander nach
dem Gebote Christi: ,,Wenn du deine Opfergabe zum Altar bringst und dir dabei
einfdllt, dass dein Bruder etwas gegen dich hat, so lass deine Gabe vor dem
Altare liegen; geh und verséhne dich zuerst mit deinem Bruder, dann komm und
opfere deine Gabe* (Mt 5, 23-24), zum Zeichen der Versohnung einander den
Friedenskuss zu geben. Wegen seiner theologischen Klarheit wollen wir dieses
Gebet hier im Wortlaut wiedergeben:

GroBer und ewiger Gott, du hast den Menschen in Unschuld geschaffen. Durch
die lebensspendende Menschwerdung deines eingeborenen Sohnes, unseres
Herrn, unseres Gottes und Erlosers Jesus Christus hast du den Tod, den der Neid
des Teufels in die Welt gebracht hat, zerstort und die Erde mit himmlischen
Frieden erfiillt. Darum preisen dich die Engel und sprechen: Ehre sei Gott in der
Hohe und auf der Erde Friede und Freude den Menschen seiner Huld.

Um deines Mitleids willen, Herr, erfiille unsere Herzen mit deinem Frieden.
Reinige uns von jeder Befleckung, jeder Arglist, jeder Schmeichelei, jeder
Bosartigkeit und allen schlechten Gedanken, die zum Tode fiihren. Mach uns
wiirdig, unser Konig, dass wir einander den heiligen Kuss geben, damit wir —
ohne dafiir verdammt zu werden — teilhaben an deinen unsterblichen und
himmlischen Gaben. Durch Jesus Christus, unseren Herrn, durch den dir
Verherrlichung, Ehre und Anbetung gebiihren zusammen mit ithm und dem
lebensspendenden und wesensgleichen Heiligen Geist jetzt und immerdar und in
alle Ewigkeit.

26



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

In der alten Kirche folgte an dieser Stelle die Entlassung der Katechumenen;
allein die Getauften durften an der eigentlichen eucharistischen Liturgie
teilnehmen, die nun folgt.

Zusammenfassend wollen wir die Struktur der Liturgie der Katechumenen noch
einmal iiberblicken:

Auflegen des Weihrauchs und Berducherung

Erste Lesung aus einem Paulusbrief

Zweite Lesung aus einem der Katholischen Briefe
Dritte Lesung aus der Apostelgeschichte

Lesung des Synaxariums des Tages

Trishagion

Gebet vor dem Evangelium

Evangeliumsprozession und Lesung des Evangeliums
Homilie

Fiirbittgebete

fiir den Frieden der Kirche

fiir die Viter (d. h. die Hierarchie)

fiir die Gemeinschaft der Glaubigen
Glaubensbekenntnis

Handwaschung des Priesters

Gebet der Versohnung oder des Friedens
Friedenskuss

Gesang des ,,Aspasmos‘‘ zu Ehren Mariens
Abschluss des Diakons: ,,Kyrie eleison, Kyrie eleison, Kyrie eleison. Ja, Herr
Jesus Christus, hore uns und erbarme dich unser

2.3.3 Liturgie der Glaubigen oder Eucharistiefeier
Die Liturgie der Glaubigen besteht aus zwei groflen Teilen:

der eigentlichen Anaphora, in der die heiligen Gaben zum Leib und Blut Christi
werden, und

der Post-Anaphora, deren Hohepunkt der Empfang des Leibes und Blutes des
Herrn ist.

Anaphora

Einladung des Diakons

Einleitungsdialog zum eucharistischen Gebet
Préfation

Weiterfiihrung unter Bezug auf Gottes Taten
Einsetzungsbericht

27



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Anamnese: Gedéichtnis der Erlosungstaten Christi
Epiklese: Herabrufung des Heiligen Geistes
Bitte um die Friichte der Eucharistie

Post-Anaphora
GroBes Fiirbittgebet
Gedéchtnis der Lebenden
Gediachtnis der Heiligen und der Verstorbenen
Gebet der Brechung (verschieden)
Einleitung zum Gebet des Herrn und Vaterunser
Embolismus
Gebet der Verneigung, dem heiligen Markus zugeschrieben
Absolution des Vaters
Erhebung der Aspadikon des Brotes, d. h. des Mittelstiicks: ,,Das Heilige den
Heiligen*
Konsignation und Vermischung
Vorbereitungsgebet
Kommunion des Priesters, des Diakons und der Glaubigen
Segen mit den heiligen Gestalten
Danksagung und Reinigung der Gefal3e
Gebet um das Wachstum der Kirche
Segensgebet
Vaterunser, Segen und Entlassung
Verabschiedung des Priesters vom Altar (Psalm 46)

Manche Literaturwissenschaftler rechnen bereits das Gebet der Versohnung oder
des Friedens zur Anaphora. Sie haben dabei wahrscheinlich die Struktur der
syro-antiochenischen Liturgie vor Augen; in dieser ist in der Tat das
Friedensgebet nach dem Glaubensbekenntnis das erste Gebet der jeweiligen
Anaphora. Wir haben jedoch unter den orientalischen Liturgien den
antiochenischen Typus, zu dem alle anderen orientalischen Liturgien gehoren,
vom alexandrinischen zu unterscheiden, zu welchem die koptisch-orthodoxe und
die dthiopische Liturgie gehoren.

Nachdem der Diakon die Liturgie der Katechumenen abgeschlossen hat, leitet er
iiber zum Einleitungsdialog mit dem Ruf: ,,Tretet ordentlich herbei. Steht in
Ehrfurcht und schaut nach Osten. Lasst uns aufmerken.“ Und das Volk
antwortet: ,,Friedliches Erbarmen, ein Opfer des Lobes.*

2.3.3.1 Anaphora

Die alexandrinische Liturgie ldsst ebenso wie die romische Liturgie die
Anaphora, das ,,Eucharistische Gebet”, mit dem Einleitungsdialog beginnen. In
der koptisch-orthodoxen Liturgie wird dies auch sichtbar dadurch zum Ausdruck
gebracht, dass vor dem Ausruf des Diakons das grofle Velum, mit dem die

28



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Gaben bedeckt waren, entfernt wird. Der Dialog selbst gehort zu den dltesten
Stiicken liturgischer Uberlieferung und ist bereits im eucharistischen Gebet der
Traditio Apostolica (ca. 250), deren eucharistisches Gebet zweifelsfrei im
vierten Jahrhundert in Agypten benutzt worden ist. Der Zelebrant wiinscht den
Glédubigen den Frieden und 1ddt sie ein, ihre Herzen zu Gott zu erheben, um ithm
fiir seine Wohltaten zu danken.

In der Préafation erinnert der Priester zundchst daran, dass Gott Himmel und Erde
geschaffen hat und dass die Chore der Engel unaufthorlich seinen Lobpreis
singen und seine unendliche Heiligkeit preisen. Diesen Lobpreis schlieBt sich
das Volk an. Wihrenddessen entfernt der Priester das kleine Velum, das auf dem
Kelch lag, und segnet damit sich selbst, die Diakone und das Volk. Beim
Weiterbeten des eucharistischen Gebets gedenkt er des Paradieses, der Treue
Gottes nach dem Siindenfall der Menschen, der Einsetzung von Propheten sowie
der Menschwerdung Christi am ,,Ende der Tage* aus dem Heiligen Geist und
der Jungfrau Maria. Was Christus fiir die Seinen getan hat, wird kurz aufgezeigt,
und nachdriicklich dankt der Priester fiir die FEinsetzung dieses groflen
Mysteriums der Liebe, das Christus uns hinterlassen hat zu unserem Heil, der
Eucharistie. Und so miindet dieses Gebet in den Einsetzungsbericht. Dieser ist
fiir die koptisch-orthodoxe Kirche keineswegs nur der Bericht iiber ein
geschichtliches Ereignis, sondern hat eine entscheidende mystische Relevanz fiir
die Gaben, die auf dem Altar liegen. Dies wird auch &uBerlich sichtbar
kundgetan: Waihrend des Einsetzungsberichtes ziinden der Diakon und die
tibrigen Altardiener Kerzen an, um sie rund um das Brot und den Kelch leuchten
zu lassen. Sie l6schen die Kerzen sofort danach wieder aus, d. h. noch vor der
Anamnese.

In der Anamnese gedenkt der Priester des Todes, der Auferstehung, der
Himmelfahrt, des Sitzens Christi zur Rechten des Vaters und seiner Wiederkunft
als Richter der Lebenden und der Toten. Dann werfen sich alle zu Boden, auch
der Priester, der nun die Epiklese spricht.

Wir flehen dich an, Christus, unser Gott, wir armen Siinder und deine
unwiirdigen Knechte. Wir beten dich an und beschwdéren deine mitleidensvolle
Giite, damit dein Heiliger Geist iiber uns und diese Gaben herabkomme, sie
reinige und sie kundmache als das Heilige der Heiligen.

Diakon: Seid aufmerksam.

Auf dass dieses Brot werde der heilige Leib

Volk: Ich glaube

Unseres Herrn, unseres Gottes und Erlosers Jesus Christus, der hingegeben wird
zur Vergebung der Siinden und zum ewigen Leben jener, die an ithm Anteil
haben.

Volk: Amen. Ich glaube

Und dass dieser Kelch werde das kostbare Blut

29



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Volk: Ich glaube

unseres Herrn, unseres Gottes und Erlosers Jesus Christus, das hingegeben wird
zur Vergebung der Siinden und zum ewigen Leben jener, die an ithm Anteil
haben.

Die Epiklese ist Hohepunkt und Vollendung der konsekratorischen Anaphora.
Wir wissen jetzt, dass sie Leib und Blut des Herrn sind. Von nun an werden
nicht mehr die Gaben gesegnet, sondern man segnet mit den konsekrierten
Gaben. Der Epiklese schlieB3t sich eine Bitte an, dass die Friichte der Eucharistie
auch uns zuteil werden mogen.

Mach uns wiirdig, unser Konig, in deinen heiligen Geheimnissen die Reinheit
unserer Seelen, unserer Leiber und unserer Geister zu finden, damit wir mit dir
ein einziger Leib und einziger Geist werden und Anteil haben konnen am Erbe
der Heiligen, die dir von Anbeginn wohlgefallen haben.

Welche Bedeutung das gesamte eucharistische Gebet hat, wird auch deutlich
durch die Ermahnungen des Diakons und die Zwischenrufe des Volkes. Es sind
einige bereits erwdhnt worden. Hier sollen sie einmal zusammen erwidhnt
werden.

So ruft der Diakon z. B.:
Wer sitzt, stehe auf.
Schaut nach Osten.

Wir horen.

Seid aufmerksam.

Lasst uns aufmerken.

Und das Volk bekennt seinen Glauben oder seine Unwiirdigkeit, wenn es sagt:
Amen. Ich glaube

Amen. Wir glauben

Wir glauben und vertrauen

Wir glauben, wir bekennen, wir verherrlichen

Es ist in Wahrheit so. Amen.

Der Glaube der koptisch-orthodoxen Kirche an die sakramentale Gegenwart des
Herrn unter den Gestalten von Brot und Wein ist {iber alle Jahrhunderte hinweg
ungebrochen geblieben.

Niemals hat irgendein Zweifel diesen zutiefst verwurzelten Glauben verfinstert.
Die Glaubigen haben, wie wir gesehen haben, durch ihre Zwischenrufe, aber
auch durch ihre korperlichen Bewegungen ihn immer wieder zum Ausdruck
gebracht. Das Anziinden der Kerzen wihrend des Einsetzungsberichtes, das
Erheben der Arme zum Gebet, das Aufschauen zum Himmel oder nach Osten
hin — all das hat fiir den Glaubenden eine tiefe Bedeutung.

30



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die Gegenwart Christi unter seinen Jiingern, die zur Eucharistie versammelt
sind, wird besonders spilirbar empfunden. Er teilt sich ihnen mit, und sie werden
mit ithm durch und durch verbunden zu einer geistlichen, in die Tiefe der
eigenen Existenz gehenden Gemeinschatft.

2.3.3.2 Post-Anaphora

Die Viter lehren, dass es gut ist, in Gegenwart der konsekrierten Gaben
Fiirbitten in allen Anliegen Gott darzubringen. So beginnt die Post-Anaphora
mit der grolen Fiirbitte, die sich aus sieben Anliegen zusammensetzt, die in
Form einer Litanei verfasst sind. Diese kurzen Gebete (al-awaSy al-sighar)
gehoren zum Gedéchtnis der Lebenden. In ihnen wird um den Frieden der
Kirche, fir die kirchliche Hierarchie, die Priester und die Diakone gebetet, damit
Gottes Erbarmen auf sie herabkomme, fiir das Heiligtum, fiir die Jahreszeiten
und fiir die Spender der Opfergaben sowie diejenigen, in deren Meinung sie
dargebracht werden. Jedes dieser Gebete besteht aus einer Bitte des Priesters,
einer Gebetseinladung des Diakons und der Antwort Kyrie eleison des Volkes.

Das Gebet fiir die Jahreszeiten wechselt nach folgender Regel: Vom 7. Oktober
bis 5. Januar ist es fiir die Saaten, die Pflanzen und die Friichte der Felder; vom
6. Januar bis zum 6. Juni fiir die Elemente und die Friichte der Erde; vom 7. Juni
bis zum 6. Oktober fiir die Wasser des Flusses (d. h. des Nils).

Es folgt nun das Gedichtnis der Heiligen (al-magma). Der Priester gedenkt der
Mutter Gottes Maria, Johannes des Taufers, des Erstmértyrers Stephanus, des
heiligen Markus und aller Heiligen, um ihre Fiirsprache zu erbitten. Die
Heiligen sind ja Gottes Erwihlte, die nach ithrem Erdenkampf die Krone des
Sieges erlangt haben. Als Glieder derselben, von Christus losgekauften Familie
treten sie fiir uns ein, damit wir ihr Beispiel nachahmen und dasselbe Ziel
erlangen. Unter ihnen werden namentlich erwdhnt einige Patriarchen von
Alexandrien sowie Bischofe anderer Sitze und die groBen Monchsviter
Antonius, Paulus und Makarius.

Die heiligen Patriarchen des Alten Testaments, die Apostel und Evangelisten,
die Martyrer und Bekenner sowie die Viter der ersten allgemeinen oder
okumenischen Konzilien werden global erwihnt.

Sodann fordert der Diakon die Vorleser auf, die Namen der verstorbenen
Patriarchen von Alexandrien vorzutragen, wihrend der Priester zundchst still
weiterbetet. Wir haben hier den alten Brauch der Diptychen erhalten.

Das Gebet, das nun folgt, leitet iber zur Vorbereitung auf das eucharistische
Mahl, die Vereinigung mit Christus in der Kommunion. Man nennt es das
,Gebet des Segens®. Wihrend dieses Gebets weist der Priester mit der linken
Hand auf den heiligen Leib Christi und mit der rechten auf das Volk. Dieses
Gebet fasst noch einmal alles Wesentliche aus den Fiirbitten zusammen.

31



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Der Herr erbarme sich unser, er segne uns, er offenbare sein Antlitz iiber uns
und bedecke uns mit seiner Offenbarung. O Gott, rette dein Volk, segne dein
Erbe, weide deine Herde und erhebe sie auf ewig. Erhebe die Macht des
christlichen Namens durch die lebensspendende Kraft des Kreuzes sowie durch
die Gebete, die dir unaufthorlich fiir uns darbringen unsere Herrin und Konigin,
die Mutter Gottes und Jungfrau Maria, die drei groBen lichterfiillten Geister
Michael, Gabriel und Raphael, die vier korperlosen Lebewesen, die
vierundzwanzig Alten, alle Chore der Engel und alle himmlischen Heere; durch
die Fiirbitte des Patriarchen, Apostel, Mirtyrer, derjenigen, die das Gewand des
Kreuzes getragen haben, aller Heiligen und aller Jungfrauen; schlieBlich durch
den Segen des Heiligen dieses Tages, des Engels dieser gesegneten und heiligen
Opfergaben und der allzeit jungfrdulichen Mutter Gottes Maria. Threr aller
heiligen Segen fiir uns, ihre Macht, ihre Gnade und ihre Hilfe seien allezeit mit
uns. Amen.

Und jenen, deren Seelen du, Herr, zu dir gerufen hast, schenke die Ruhe im
Paradies der Freude, in den ewigen Gefilden der Lebendigen, im himmlischen
Jerusalem der gesegneten Stadt. Uns aber, den Reisenden in dieser Welt unten,
bewahre in dem Glauben an dich, gewidhre uns deinen Frieden bis ans Ende und
fiihre uns in dein Reich.

Nun beginnt der Ritus der Brechung. Zunichst legt der Priester das konsekrierte
Brot auf seine linke Handflache, taucht seinen rechten Zeigefinger in das heilige
Blut und bezeichnet damit den heiligen Leib in Kreuzesform auf beiden Seiten.
Dabei sagt er: ,,.Der heilige Leib®, und das Volk antwortet: ,,Wir beten deinen
heiligen Leib an.” Der Priester fahrt fort: ,,und dein verehrungswiirdiges Blut®,
worauf das Volk tief verneigt antwortet: ,,Wir beten dein verehrungswiirdiges
Blut an.“ Darauf teilt der Priester das konsekrierte Brot in zwdlf Teile die er um
das groBere Mittelstiick herumlegt. Dies spielt auf Christus und die zwolf
Apostel im Abendmahlssaal an.

Das Gebet der Brechung ist verschieden. Es gibt Formulare

1. fiir die gewohnlichen Wochentage,

2. fiir die Sonn- und Feiertage,

3. fiir die Adventszeit und Weihnachten,

4. fiir die Grof3e Fastenzeit,

5. fiir die Osterliche Zeit
(wobei von Himmelfahrt bis Pfingsten noch ein Satz hinzugefiigt wird). Das
Gebet der Brechung wird mit der Uberleitung zum Gebet des Herrn beendet.

Nach dem Gebet des Herrn spricht der Priester still drei Gebete. Das erste, der
Embolismus, nimmt die letzte Bitte des Vaterunser auf:

32



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Ja, wir beschworen dich heiliger und guter Vater, der du die Giite liebst. Fiihre
uns nicht in Versuchung. Lass das Bose in keiner Weise iiber uns herrschen.
Erlose uns von unniitzen Werken. Wende den Versucher weit von uns ab, damit
er uns nicht mehr schaden kann. Ziigle die Bewegungen, die er in uns zu
entfachen sucht. Verbanne von uns weit die Gelegenheiten, die zur Siinde
fiihren, und errette uns in der Kraft deiner heiligen Macht. Durch Jesus Christus,
unseren Herrn, durch den dir Verherrlichung, Ehre und Anbetung gebiihren
zusammen mit ihm und dem lebensspendenden und wesensgleichen Heiligen
Geist jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit. Amen.

Danach ruft der Diakon aus: ,,Neigt euer Haupt vor dem Herrn!*“ Der Priester
betet das Gebet der Verneigung, und das Volk verharrt dabei tief gebeugt in
Anbetung. Danach entbietet der Priester dem Volk den Frieden und féhrt mit
dem dritten Gebet fort, das ,,Absolution des Vaters* genannt wird. Dieses Gebet
wird dem heiligen Basilius zugeschrieben:

Herr, allmichtiger Gott, Arzt unserer Seele, unseres Leibes und unseres Geistes.
Du hast zu Petrus, unserem Vater, durch den Mund deines einziggeborenen
Sohnes, unseres Herrn, Gottes und Erlosers Jesus Christus gesprochen: ,,Du bist
Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, und die Pforten der
Holle werden sie nicht iiberwéltigen.

Und dir werde ich die Schliissel des Himmelreiches geben, und alles, was du auf
Erden binden wirst, wird auch im Himmel gebunden sein, und alles, was du auf
Erden l6sen wirst, wird ach im Himmel gelost sein.” Mogen deine Diener,
meine Viter und Briider, ebenso wie ich, unseliger Siinder, losgesprochen
werden durch deinen Heiligen Geist, o erbarmungsvoller Herr und Freund des
Menschengeschlechtes. O Gott, du tilgst die Stinden der Welt; nimm gnidig die
Reue deiner Diener an; sie sei das Licht ihres Verstandes und die Verzeihung
ithrer Stinden. Denn du bist ein erbarmungsvoller Gott voller Milde und Gtite.
Alles, was wir gegen dich gefehlt haben durch Reden und Tun, mdgest du uns
gnadig verzeihen, Freund des Menschengeschlechts.

Sprich uns, sprich dein ganzes Volk los von jeder Siinde, jedem Fluch, jedem
Glaubensabfall, jedem Meineid, jeder Gemeinschaft mit Haretikern und Heiden.
Gewdhre uns, unser Konig, die Einsicht des Herzens und die Kraft des Willens,
damit wir alle Werke des Feindes ganz und gar meiden. Lass uns allezeit deinen
Willen tun und schreibe unsere Namen denen deiner Heiligen in deinem
himmlischen Reich bei.

Sodann nimmt der Priester das Aspadikon, d. h. das Mittelstiick des

konsekrierten Brotes, von der Patene, hilt es iiber den Kelch und erinnert tief
verneigt daran, dass ,,das Heilige fiir die Heiligen* ist.

33



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Dieser Ausruf, der in die frithe Kirche zuriickreicht, und sich in allen
orientalischen Liturgien findet, ist eine Mahnung, dass man zum wiirdigen
Empfang der heiligen Kommunion ein reines Gewissen notwendig ist. Nur wer
im Zustand der Gnade ist, darf es wagen, an diesen heiligen Mysterien Anteil zu
haben.

Der Priester tauch nun das Aspadikon in den Kelch und bezeichnet mit dem
heiligen Blut die anderen Partikel auf dem Diskos; anschlieBend ldsst er das
Aspadikon in den Kelch hineinfallen. Man nennt diesen Ritus Konsignation und
Kommixtion. Es folgt sofort daran die unmittelbare Vorbereitung auf den
Empfang der eucharistischen Gaben. Dieses Gebet ist ein zu Herzen gehendes
Bekenntnis zu Christus uns seiner sakramentalen Gegenwart:

Amen, amen, amen. Ich glaube, ich glaube, ich glaube, und ich bekenne bis zum
letzten Atemzug, dass dies der lebensspendende Leib deines eingeborenen
Sohnes, unseres Herrn, Gottes und Erlosers Jesus Christus ist. Er hat ihn
genommen von unserer Herrin und Konigin, der heiligen Mutter Gottes Maria.
Er hat ihn unvermischt mit seiner Gottheit vereint, unverquickt und unverindert.
Dies hat er in aller Offentlichkeit vor Pontius Pilatus bekannt. Er hat diesen Leib
fiir uns auf dem Baum des heiligen Kreuzes hingegeben, aus eigenem Willen,
fiir uns alle. Ich glaube wahrhaft, dass seine Gottheit nie von seiner Menschheit
getrennt war, auch nicht einen Moment oder Augenblick. Er wird zum Heil und
zur Vergebung der Siinden und zum ewigen Leben derer hingegeben, die an ihm
Anteil haben. Ich glaube, ich glaube, ich glaube, dass das wahrlich so ist. Amen.

Wenn in einer Eucharistiefeier ein Priester geweiht wird, spricht der Bischof
dieses Gebet, und der Neugeweihte, der — wie der Bischof — ein Stiick des
konsekrierten Brotes in der Hand héilt, wiederholt es Satz fiir Satz.

Bevor der Priester kommuniziert, verneigt er sich nochmals tief vor dem Volk
und erbittet Vergebung. Dann kommuniziert er selbst, und anschlieend reicht er
den Diakonen und dem Volk den Leib und das Blut Christi. Dabei sagt er ,,Der
Leib Emmanuels, unseres Gottes* und ,,Das Blut Emmanuels, unseres Gottes®,
und der Empfangende antwortet jedes Mal ,,Ich glaube. Spendet der Priester die
Kommunion durch Intinktion indem er den heiligen Leib in das kostbare Blut
taucht (was selten praktiziert wird), dann sagt er:

,,Der Leib und das Blut Emmanuels, unseres Gottes.” Nach der Kommunion
trinkt jeder der Kommunizierenden sofort etwas Wasser nach, damit nichts von
den heiligen Gestalten im Mund zuriickbleibt. Wahrend der Austeilung der
heiligen Kommunion singt das Volk Psalm 150 und, falls noch Zeit ist, andere
passende Gesidnge. Wenn die Austeilung der Kommunion zu ende ist, segnet der
Priester das Volk mit dem Diskos, und dieses antwortet: ,,Gesegnet, der da
kommt im Namen des Herrn.*

34



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Nun reinigt der Priester die heiligen Gefdlle und wascht sich die Hande, wobei
er das Danksagungsgebet und ein weiteres Gebet der Verneigung spricht. Wenn
er mit der Reinigung der Gefde fertig ist, gieBBt er etwas Wasser in seine
Handfldchen und betet dabei:

O Engel, dieses Opfers der du mit diesem unseren Lobpreis zu den Héhen
fliegst, gedenke unser vor dem Herrn, damit er unsere Siinden vergebe. Dann
besprengt er zunédchst den Altar und befeuchtet seine Wangen sowie die Wangen
der assistierenden Priester. AnschlieBend besprengt er die Glaubigen. Nachdem
diese nochmals das Gebet des Herrn gesprochen haben, gibt ihnen der Priester
den Segen und entldsst sie mit den Worten: ,,.Die Gnade unseres Herrn, Gottes
und Erl6sers Jesus Christus sei mit euch allen. Geht in Frieden.*

Der Priester kiisst nun den Altar zum Abschied und geht einmal um ihn herum,
wihrend er Psalm 46 betet. Dann beschlieft er mit einem ,,Alleluja®“. Zum
Abschluss verteilt er, in der Tiir zum Heiligtum stehend das Brot des Segens
(Eulogion) an alle Anwesenden. So endet die eucharistische Versammlung. Sie
ist unter allen liturgischen Diensten der Kirche der bedeutendste; denn sie
versammelt die Gldubigen um den Altar, auf dem das Kreuzopfer Christi zu
unserem Heil gegenwirtig gesetzt wird. Und dieses ist fiir die Welt die einzige
wirkliche Hoffnung und das Unterpfand unserer ewigen Gliickseligkeit.

2.4 Quellen und Literatur

Euchologion, ed. K. Labib, Kairo 1932.

Pieuchologion (ed. Hanna Malak), Rom 1971.

The Coptic Liturgy, authorised by H. H. Abba Kyrillus VI, Pope of Alexandria
and Patriarch of the See of St. Mark, Kairo 1963.

Notre Messe selon la liturgie copte dite le Saint Basile le Grand. Troisieme
édition revue et corrigée sous le Pontificat de S. B. Stéphanos ler, Patriarche
d'Alexandrie et de toute le Prédication de St. Marc, Kairo 1963.

J. Madey, « Lasst uns danksagen“. Gebete aus den FEucharistiefeiern der
Kirchen des Ostens, Freiburg-Basel-Wien 1965, 45-66 (in Auswahl)

Die heilige Liturgie de koptischen Kirche (ed. Catholica Unio), Wiirzburg 1973.
M. Hanna, La Liturgie Copte: Vivante Afrigue N° 220 (1962) 14-24.

A. S. Atiya, 4 history of Eastern Christianity, London 1968, 126-130

Agpeya. Das koptisch-orthodoxe Stundenbuch, Wiirzburg 1984.

35



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

3. Die geistlich-religiose Bedeutung der Eucharistiefeier fiir das Leben
der Glaubigen
Von Prof. Dr. Johannes Madey

Von den ersten Zeiten des Christentums an war die Teilnahme an der
sonntdglichen Feier der Eucharistie eher spontan als obligatorisch. Der
allgemeine Brauch, den Sonntag als den Tag der Auferstehung zu heiligen und
an den liturgischen Versammlungen teilzunehmen, unter denen die
Eucharistiefeier den zentralen Platz einnimmt, wurde jedoch sehr bald als
verpflichtend angesehen. Bereits die Didaché mahnt am Ende des ersten
Jahrhunderts alle Glaubigen, sich zum Brechen des Brotes und zur Danksagung
(eucharistia) zu versammeln; ithnen soll ein Schuldbekenntnis (exomologesis)
vorausgehen, damit das Opfer rein sei. Zahlreich sind die Zeugnisse der Viter
des zweiten, dritten und vierten Jahrhunderts fiir diese Praxis. Ebenso wie die
Didaché heben auch die Didaskalie und die Apostolischen Konstitutionen die
Bedeutung des Sonntags und die Teilhabe am eucharistischen Mahl hervor.

Die Seelsorger bestanden mit Nachdruck auf der Einhaltung dieses Brauches
von seiten der Gldubigen, auch wenn es um diese Zeit noch keine ausdriickliche
Verpflichtungsaussage im Hinblick auf die Teilnahme an den liturgischen
Versammlungen des Sonntags gibt.

Zu Beginn des vierten Jahrhunderts belegt das Konzil von Elvira in Siidspanien
jene mit einer zeitweiligen Exkommunikation, die ohne triftigen Grund an drei
aufeinander  folgenden  Sonntagen den liturgischen Versammlungen
ferngeblieben sind, und in gleicher Weise driickt sich auch das Konzil von
Sardika (343/344) in seinem neunten Kanon aus. Es sei vermerkt, dass die
beiden Konzilien nicht ausdriicklich von der Teilnahme an der gottlichen
Liturgie sprechen, sondern allgemein von den liturgischen Versammlungen.
Andererseits darf aber auch nicht der Schluss gezogen werden, dass sich die
Verpflichtung nur auf jeden dritten Sonntag beschrankt habe.

In der koptisch-orthodoxen Kirche spricht Sawiros von Asmunein im zehnten
Jahrhundert ausdriicklich von der Verpflichtung der Teilnahme an der
Sonntagsliturgie; er nennt sie eine schwerwiegende Verpflichtung, die
denjenigen, der sie nicht ernst nimmt, in die Gefahr der ewigen Verdammnis
bringt. Mit gleichem Nachdruck spricht dariiber im 14. Jahrhundert ibn al-
Sabba’ in seinem Werk. Die Autoren weisen darauf hin, dass der Glaubige an
der ganzen Liturgie teilnimmt, nicht nur an einem Teil derselben. Wer von dem
Ende der Kommunionausteilung herausgeht, sagen sie, werde dasselbe Los
haben wie einst Judas, der nach dem Verlassen des Abendmahlsaals vom
Déamon in Besitz genommen wurde.

36



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Eng verbunden mit der liturgischen Heiligung ist auch die Sonntagsruhe. Es
handelt sich dabei aber nicht, wie man auf den ersten Blick vermuten konnte,
um eine Nachahmung der Sabbatruhe der Juden. Anfangs arbeiteten die Christen
sonntags wie an den anderen Tagen der Woche; im rdmischen Milieu richteten
sie sich nach den tiblichen Feiertagen, in jliidischer Umgebung, in Palédstina zum
Beispiel, beobachteten sie die Sabbatruhe. Der Tag des Herrn war also nicht
identisch mit dem Ruhetag.

Aber die gemeinschaftliche Feier des Sonntags zog notwendigerweise eine mehr
oder weniger vollkommene Enthaltung von gewohnlicher Arbeit nach sich. Erst
mit dem Frieden, den die Kirche unter Konstantin erhielt, kam es zu einer
Identifizierung von Sonntag und Ruhetag. Dieser Kaiser erlie zwei Gesetze, die
die Sonntagsruhe einfiihrten: Es solle an diesem Tage nicht mehr gearbeitet
werden; auch sollten keine Gerichtsverhandlungen stattfinden, und die Soldaten
brauchten nicht mehr den iiblichen Dienst zu tun. Diese Gesetzgebung stellte
sich nicht als spezifisch christlich dar. Dieser Tag war ja fiir die Heiden der Tag
des Sonnengottes, und der Gesetzestext gebraucht diese Bezeichnung:
,venerabilis dies solis®, ,der verehrungswiirdige Tag der Sonne“. Die
Zuschreibung eines festlichen Chrakters sollte die Heiden wie die Christen
befriedigen. Diese Politik der Gleichheit lag Konstantin sehr am Herzen.

So wurden die mit der Teilnahme an den liturgischen Feiern unvereinbaren
Tatigkeiten fiir lange Zeit ausgeschlossen, ebenso solche, die dem geheiligten
Charakter eines solchen festlichen Tages nicht entsprachen: Dazu gehorten
theatralische Auffiihrungen, Abhaltung von Markten oder Sportveranstaltungen
und Spiele aller Art. Die Kirche dringte auch darauf, dass die Sklaven am
Sonntag von Arbeit freigestellt wurden. So festigte sich nach und nach der
Brauch, an diesem Tage sich von jeder korperlich schweren Arbeit zu enthalten.

Der fritheste Text eines Konzils, der sich mit der Sonntagsruhe beschéftigt, ist
der 29. Kanon des Konzils von Laodikeia (zwischen 343 und 381). Er schérft
den Christen ein, den Sonntag wirklich christlich zu gestalten und sich ,,so weit
dies moglich ist“ von Arbeit zu enthalten. Er driickt also nicht ein absolutes
Verbot aus. Die vom Ende des vierten Jahrhunderts stammenden Apostolischen
Konstitutionen meinten, gewiss aus seelsorglichen Griinden, aus der
Sonntagsruhe eine Initiative der Apostel selbst machen zu miissen. Sie enthalten
ein apostolisches Pseudodekret, in dem es ausdriicklich heif3t: ,,Wir, Petrus und
Paulus, beschlieBen, dass die Sklaven an fiinf Tagen arbeiten, aber den Samstag
und Sonntag verbringen sie in der Kirche.“ Hier sehen wir zweifelsohne eine
judaisierende Tendenz, und mit dieser Bewegung zur alten Praxis der
Einhaltung des Sabbats musste sich das erwidhnte Konzil von Laodikeia
befassen. Im Kanon 29 wird den Gldubigen verboten, zu ,,judaisieren und die
Sabbatruhe einzuhalten.

37



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Eine solche juadisierende Tendenz, wie sie sich im syrischen Raum beobachten
lisst, hat es in Agypten niemals gegeben. In der koptisch-orthodoxen Literatur
ist niemals die Rede von der Einhaltung der Sabbatruhe; die koptischen Kanones
beschrianken die Arbeitsruhe allein auf den Sonntag. Der koptisch-orthodoxe
Kanonist ag-Safi ibn al-"Assal zitiert in seinem Werk den erwidhnten Kanon 29
von Laodikeia.

Im vierten Jahrhundert sagt der heilige Petrus von Alexandrien (301-311) in
einem — leider nur fragmentarisch erhaltenen — Brief, der sich wahrscheinlich an
seine Glaubigen wendet u. a.: ,,Verflucht sei, wer irgendeine Arbeit am Tage des
heiligen Sonntags verrichtet. Ausgenommen sind Werke, die fiir die Speisung
der Tiere zu tun haben.* Sawiros ibn al-Mogaffa’ sagt, am Sonntag diirfe nichts
anderes getan werden, als in den heiligen Schriften zu lesen, da diese nach dem
Wort des Herrn die Seele reinigen: ,,Ihr seid schon rein durch das Wort, das ich
zu euch gesagt habe* (Joh 15, 3).

Was man am Sonntag an irdischem Gewinn verliere, vergilt Gott an den anderen
sechs Tagen der Woche und vor allem im Himmel; denn Christus hat gesagt:
,Erbittet vor allem das Reich Gottes; alles iibrige wird euch hinzu gegeben
werden.“

Ibn al-Sabba™ nimmt diese Mahnungen auf und fiigt hinzu, dass es am Sonntag
nicht gestattet ist, Kiichenarbeit zu tun, Brot zu backen, Wische zu waschen,
einzukaufen und zu verkaufen (auch nicht Nahrungsmittel); denn all dies kann
man auch am Samstag tun. Und er erinnert dann an das, was im Alten Testament
iiber jenen Mann gesagt worden ist, der gesteinigt wurde, weil er am Sabbat
Holz gesammelt hatte.

Heute verlangt die koptisch-orthodoxe Kirche von ihren Gldubigen die
Einhaltung der Sonntagsruhe durch Enthaltung von schweren korperlichen
Arbeiten: Sie verbietet das Brotbacken, da dies fiir die Frauen eine schwere
korperliche Arbeit ist, ebenso die Feldarbeit, aber sie gestattet die Kiichenarbeit
und andere dringende Arbeiten wie z. B. die Bewésserung der Felder bei groB3er
Hitze.

Im folgenden betrachten wir die Bedeutung der eucharistischen Liturgie fiir die

Glaubigen der koptisch-orthodoxen Kirche und fiir die Kirche als ganzes unter
threm padagogischen, heiligenden und sozialen bzw. kommunitiren Aspekt.

38



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

3.1 Die pddagogische Funktion der Liturgie

Die Aufgabe der kirchlichen Gemeinschaft ist es, jedes Glied der Kirche im
Glauben zu fordern, mit anderen Worten: eine griindliche religidse
Unterweisung zu bieten. Diese Unterweisung geschieht auch in reichlichem
Mafle wahrend der heiligen Stunden des Gebets und der Eucharistie.

In der Lebensbeschreibung des heiligen Anachoreten und Bischofs Aphou, der
ein Zeitgenosse des 23. koptischen Patriarchen Theophilus I. (385 — 412) war,
finden wir einen Absatz, der uns zeigt, wie sehr schon damals die religiose
Unterweisung bei der Feier der Eucharistie im Vordergrund stand. Wir erfahren,
dass der heilige Bischof an jedem Samstag schon friith aus der Wiiste in seine
Bischofsstadt kam, um das Volk zu unterweisen, die Liturgie zu feiern und sich
besonders der Armen anzunehmen. In dem von F. Rossi verdffentlichten Text
heil3t es:

,Am Samstag kam er (aus seinem in der Wiiste gelegenen Kloster) zur Kirche
und versammelte das Volk; und er sprach zu ithm iiber das Wort Gottes bis zum
Abend. Die Nacht des Samstags aber verbrachte er damit, dass er ihre
Versammlung und ihre Gebete leitete und mit ihnen die Psalmen sang. Er feierte
(in der Nacht) die heilige Liturgie und unterwies sie auch bis zur sechsten
Stunde (d. h. Mittagszeit) des Sonntags, um dann wieder in sein Kloster bis zum
(folgenden) Samstag zuriickzukehren....

Den Samstag verbrachte er mit den Armen und Bedriickten, er befasste sich mit
thren Noten, und er horte nicht auf, bis zur neunten Stunde ihre Erfordernisse zu
unterstiitzen. Von der neunten Stunde an vollzog er das heilige Gebet bis zur
Abendstunde, (da) er sie versammelte, (dann) ging er hinaus und verbrachte so
die ganze Nacht wachend bis zur Stunde des Morgens®. Der bekannte Bischof
Serapion von Thumis setzte im vierten Jahrhundert die Homilie (Predigt) nach
den Lesungen ins rechte Licht; in seinem FEuchologion spricht er auch
fortwéhrend von den Gebeten, die diese Lesung begleiteten.

Wihrend der Feier der koptisch-orthodoxen Liturgie horen die Glaubigen im
ersten Teil, der Liturgie der Katechumenen oder des Wortes, regelmiBig vier
Lesungen aus dem Neuen Testament: aus den Briefen des Volkerapostels
Paulus, aus den Katholischen Briefen, aus der Apostelgeschichte und aus den
Evangelien. Fiir jede dieser Lesungen ist auch eine Deutung (tafsir) vorgesehen.
Nach der Lesung aus der Apostelgeschichte wird das Synaxarium gelesen, das
die Geschichte der Kirche in die Liturgie hineinnimmt; dieses fiihrt den
Glaubigen das Beispiel der Heiligen, vor allem der &4gyptischen und
insbesondere der Mairtyrer, vor Augen. Im Dienst der Psalmodie, welche der
Eucharistiefeier vorausgeht, werden die Gldaubigen an die groBen Wundertaten
Gottes erinnert.

39



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Es handelt sich um die Zeichen goéttlichen Einwirkens inmitten der
Widerwirtigkeiten des Lebens und der Verfolgungen zum Schutz seiner treuen
Anbeter. Um den Glauben und die Hoffhung zu stirken werden u. a. erwéhnt der
Durchzug durch das Rote Meer, Daniel in der Lowengrube, die drei Jiinglinge
im Feuerofen usw. Die meisten Evangelien sind den Berichten iiber die Wunder
Jesu entnommen und zeigen stets Christus als Sieger. Dies alles war notwendig
und auch von groBBem Nutzen fiir den Glauben einer christlichen Minderheit
inmitten einer nichtchristlichen Mehrheit. Héalt man sich dies vor Augen,
begreift man auch, warum in der koptisch-orthodoxen Ikonographie berittenen
Heiligen, vor allem der GroBmairtyrer St. Georg, der mit seiner Lanze dem
Drachen zu Fiilen seines Pferdes den Todessto3 versetzt, ein so hervorragender
Platz eingerdumt wird.

Einer der meisten besuchten Wallfahrtsorte Agyptens ist das St.-Georg-
Heiligtum in Mit-Damsis im Deltagebiet. Ein anderer berittener Heiliger ist der
heilige Merkurious abu-Sefen (mit den beiden Schwertern). Hochverehrt in der
koptisch-orthodoxen Kirche ist daher auch der Erzengel Michael, und sein
Gedéchtnis wird am zwolften Tage eines jeden Monats gefeiert. Die Ikonen
dieser Heiligen, die in der Ikonostase oder in den Seitennischen der Kirchen zu
sehen sind, sprechen direkt die Herzen der Glaubigen an, und man weil} sich mit
thnen in Gemeinschaft.

Nicht nur die Lesungen und die Ikonen, auch die symbolischen Handlungen und
Gesten in der Liturgie der Glaubigen spielen wihrend der eucharistischen Feier
eine besondere Rolle. Der Orient ist flir die Sprache der Symbole, die sich in den
Riten kundtut, empfanglicher als das Abendland. Die Erhebung der Hénde
wihrend des Gebets, die Prostration, bei der man die Stirn bis zum Boden neigt,
sind alltigliche Gesten. Die Einladungen des Diakons sind keine Uberreste aus
einer musealen Vergangenheit, sondern werden befolgt. Leib und Seele bilden
eine Einheit. Wenn der Diakon zum Beispiel die Gldaubigen auffordert, den auf
dem Altar gegenwirtigen Leib und das Blut Jesu Christi anzubeten, dann
verneigen sich die Glaubigen tief und driicken so ihren Glauben, ihre Verehrung
und ihre Verbindung mit dem in ihrer Mitte gegenwértigen Herrn aus.

Es mag fiir Abendldnder befremdlich erscheinen — und doch wird er sich nicht
einer gewissen Rithrung entziehen konnen -, wenn er hort und sieht, wie die zur
Eucharistiefeier versammelten Gldubigen ganz spontan ihre Gefiihle zum
Ausdruck bringen: Gefiihle der Bewunderung, des Staunens, des Unwillens, der
Anbetung, der Bulle usw., je nachdem, was man vom Priester oder vom Vorleser
gerade vernimmt. Eltern beantworten die Fragen ihrer Kinder, wenn diese um
eine Erkldrung irgendeiner Zeremonie oder Geste bitten. Manchmal kommt es
dabei zu gewissen Storungen, aber hier haben die Eltern die Gelegenheit, ihren
Kindern einige praktische Begriffe der christlichen Religion einzuschirfen.

40



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Liest man das, was Sawiros ibb al-Mogaffa" tiber die eucharistische Liturgie
geschrieben hat, wie er die Glaubigen mahnt, an der Feier der Eucharistie nicht
nur an den Sonntagen, sondern nach Mdglichkeit tdglich teilzunehmen, dann
sicht man sehr deutlich, welche Rolle diese im Leben der Christen besitzt und
welche Bedeutung sie fiir ihr Heil hat. Sawiros schreibt:

,wDer Glaubige soll an jeder Liturgie teilnehmen und sich wéhrend keiner
entfernen, ganz gleich ob er kommuniziert oder nicht ... Wer kommuniziert,
empfingt die Gnade, wer es nicht kann, gleicht dem Hauptmann, der zum Herrn
sprach: Ich bin nicht wiirdig, dass du eintrittst unter mein Dach ... Und daher
verdient er das, was der Hauptmann verdient hat*.

Dann zeigt er, wie man bei den 24 Stunden des Tages Gott taglich zwei Stunden
schuldig ist, um dreimal zur Kirche zu kommen: morgens, zur Feier der
Eucharistie, und abends. Ein Tag in der Woche muss ganz dem geistlichen
Leben dienen, die anderen sechs sind dem leiblichen Leben vorbehalten.
AuBlerhalb der Stunden, die man sonntags in der Kirche verbringt, soll man die
restliche Zeit mit dem Lesen heiliger Schriften verbringen. Wenn jemand nicht
des Lesens kundig ist und in seiner Nachbarschaft niemanden hat, der lesen
kann, dann moge er in einen Nachbarort gehen und einen des Lesens Kundigen
aufsuchen; man geht ja auch zum Markt in einen anderen Ort, um sich das zu
besorgen, was man fiir den Leib braucht. Ebenso soll man sich bei dem
verhalten, was die Seele vonndten hat.

Ein armenischer Autor vom Ende des zwolften Jahrhunderts berichtet, dass man
zu dieser Zeit in manchen Kirchen die Liturgie taglich gefeiert hat. Dieser Autor
lebte damals in Agypten und hat die Kirchen und die Kldster des Landes
beschrieben. Wir haben bereits die St.-Georg-Kirche von ASmunein, die
Bischofskirche des Sawiros, und die Kirche von Busim, dem heutigen Ousin
(nordostliches Kairo), erwihnt.

So hat die Kirche in Agypten inmitten aller Schwierigkeiten, die nach der
arabischen Invasion ihre Existenz bedrohten, wenigstens zum Teil deswegen
tiberlebt, weil sie ihr liturgisches Leben am Altar weiterfithrte und an ihrem
Glauben an Christus festhielt, der sein Opfer und seine Gegenwart unter ihnen
vergegenwartigt hat. In den eucharistischen Synaxen fanden die Gliaubigen
geistliche Unterstiitzung, hier schopften sie Mut, erhielten sie Erleuchtung und
Belehrung. Man wundere sich nicht, dass die Kopten von heute ihre alte Liturgie
bewahren, es nicht dulden, dass man an ihre geheiligten Texte riihrt; denn diese
sind Ausdruck ihres Glaubens und des Glaubens ihrer Viter. Es sei an die
groBBen Debatten zwischen den Mdnchen des Klosters des heiligen Makarius und
Patriarch Gabriel II. ibn Turaik im 13. Jahrhundert erinnert, als dieser nur einen
Satz in ein Gebet vor der Kommunion einfiigte.

41



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Eine Synode musste zusammengerufen werden, damit eine Entscheidung in
dieser Frage gefillt werde. ,,Wir sind eine traditionelle Kirche®, sagte Papst
Schenouda III. in einem Interview, das er nach seiner Riickkehr nach Kairo aus
der Verbannung Anfang 1985 einem Fernsehreporter gewéhrt hat.

In Bezug auf die Eucharistie hat die koptisch-orthodoxe Kirche zu keiner Zeit
etwas gelehrt, das spater widerrufen werden musste; sie teilt den Glauben der
ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte aller apostolischen Kirchen des
Ostens wie des Westens.

Es ist wahr, dass im Laufe der Jahrhunderte die Kirche in Agypten schwicher
geworden ist; die Zahl der Christen ist geringer geworden. Nur noch etwa 20
Prozent der dgyptischen Bevolkerung bekennt Jesus Christus als Herrn, Gott und
Erloser. Dennoch bildet die koptisch-orthodoxe Christenheit die bedeutendste
christliche Gemeinschaft im gesamten nahdstlichen und nordafrikanischen
Raum. Was ist aus den einst blithenden Kirchen eines Tertullian, eines Cyprian
und eines Augustinus geworden? Fast keine Spur ist von ihnen {ibrig geblieben.
Tunesien, Algerien, Marokko sind heute vollstindig islamisierte Lander.
Innerhalb der einheimischen Bevolkerung dieser Lénder ist die Kirche Christi
verschwunden. Welche Faktoren haben zu dieser Katastrophe gefiihrt? Die
Geschichte gibt uns die Antwort: Anarchie, Invasionen, Klassenkdmpfe usw.
erschiitterten den nordafrikanischen Teil des romischen Reiches.

Die Kirche war dort eine lateinische Kirche; denn sie war zuerst in den
latinisierten Grof3stidten und war noch nicht in der Peripherie und in das
Gebirge in einer solchen Weise hinaus gekommen, dass sie sich hitte festigen
konnen. Hinzu kommt, dass die liturgische Sprache nur fiir eine Minderheit auch
die Sprache des Denkens und Fiihlens oder des Herzens war. In Agypten
dagegen gab es eine kompakte ethnische Einheit, der soziale Friede war weniger
gefdhrdet, die Liturgie war im filinften Jahrhundert vom heiligen Kyrillus
geordnet und angepasst worden, und so konnte das Christentum in alle
Schichten der Bevolkerung eindringen und in ihnen festen Ful3 fassen. Die
Kopten sind ja, wie man aus dem Namen heraus horen kann, die wahren
Agypter. Sie sind keine Eindringlinge, keine Einwanderer, keine Auslinder,
sondern die wahren Autochthonen, die Nachkommen der Bevolkerung des
pharaonischen Reiches.

42



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

3.2 Die Liturgie als Ort der Heiligung

In den Weisungen der Viter (Apophtegmata Patrum) finden wir eine Belehrung
des Apa Poimén (§ etwa 450):

,Wiederum sprach er: ,Es steht geschrieben: Wie der Hirsch nach den
Wasserquellen lechzt, so verlangt meine Seele nach dir, o Gott.” (Ps 42, 2). Die
Hirsche in der Wiiste schlingen viele Schlangen hinunter, und wenn sie das Gift
brennt, verlangen sie, zum Wasser zu kommen. Wenn sie es trinken, kiihlen sie
sich ab vom Gifte der Schlangen. So ist es auch mit den Monchen: Wenn sie in
der Einsamkeit leben, dann werden sie von dem Gift der bosen Damonen in
Brand gesetzt. Dann sehnen sie sich nach dem Samstag und dem Sonntag, um an
die Wasserquellen zu kommen, das ist, zum Leib und Blut des Herrn, damit sie
von der Bitterkeit des Bosen gereinigt werden®.

Die Monche schopften also ihren Glauben und ihre Liebe zur Eucharistie aus der
Belehrung, die sie in ihrer ortlichen Kirche erhielten. Sie gingen regelméBig in
die benachbarte Kirche, um dort mit den Dorfbewohnern die heiligen Mysterien
zu feiern und zu kommunizieren, wenn nicht ein vom Bischof bestimmter
Priester zur Feier der Liturgie in ihr Kloster kam.

In der orientalischen Spiritualitit, vor allem in der koptisch-orthodoxen, versteht
man die Eucharistie zugleich als Opfergabe (prosphora) und als ein von Gott
erhaltenes Geschenk. Das zweite steht in der Betrachtung an erster Stelle. Die
Glaubigen kommen zur Kirche, um die gottlichen Segnungen zu empfangen; sie
fiihlen sich durch ihre Ndhe zu Gott und seinen Heiligen bereichert. Die Zeit, die
man in der Kirche verbringt, wird gleichsam zu Augenblicken in der Seligkeit
des Himmels. An zweiter Stelle heben die koptischen Quellen den Prosphora-
Gedanken hervor. ,Prosphora machen* oder die Prosphora darbringen ist
gleichbedeutend mit ,,die Liturgie feiern®. Die Glaubigen iibernahmen friiher die
Aufgabe, die Prosphora zu machen, d. h. fiir das zur Eucharistie bendtigte Brot
und fiir den Wein aufzukommen. In dem seinem Kloster benachbarten Dorf
iibernahm Pachomius die Prosphora, da die Bauern zu arm waren, um dieser
Pflicht nachzukommen. Der heilige Athanasius spielt hdufig darauf an, dass der
Glaubige seine Opfergabe zur Kirche bringen miisse; dabei miisse er es auch in
Kauf nehmen, dass ihn der Zelebrant zuriickweist, falls er unwiirdig ist.

Das Brot, dass man darbringt, und den Wein, den man schenkt, erhilt man,
umgewandelt in den Leib und das Blut des Herrn, in der Eucharistiefeier zuriick
als Gabe der Liebe Gottes. Man betrachtet die Kommunion nicht so sehr als eine
liebende Begegnung mit Christus, sondern vielmehr als den Empfang einer
Gabe, einer Speise, von Christus. Diese Gottesgabe ist so grof3, dass man sich
mit Sorgfalt auf sie vorbereiten muss, um sie mit freudiger Danksagung zu
empfangen.

43



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Alle von Christus eingesetzten Sakramente, die uns gottliche Gnade vermitteln
und heiligen, sind auf das groe Mysterium der Eucharistie hingeordnet. Die
Beziehung ist eine direkte und spiegelt sich in der Liturgie wider.

Die Taufe, auf die unmittelbar die Firmung folgt, fithrt zum Empfang des Leibes
und Blutes Christi. Sofort nach der Taufe und Firmung wird die Eucharistie
gefeiert, und der Neugetaufte, auch wenn es sich um einen Siugling handelt,
empfingt vor allen anderen Glaubigen die Kommunion. Die Buf3e, so scheint es,
wurde wahrend der Eucharistie durch eine allgemeine offentliche Absolution
gespendet. Die Texte findet man heute noch im Euchologion. Die Weihe wird in
der Liturgie vor der Anaphora gespendet. Der Kranke, der die Salbung der
Lampe (Krankensalbung) empfangt, kommuniziert in der Liturgie, die der
Priester unmittelbar danach feiert; wenn der Kranke nicht zur Kirche gebracht
werden kann, wird thm die Kommunion unmittelbar nach der Eucharistiefeier
gebracht. Nach der EheschlieBungsfeier sehen die alten Rubriken vor, dass die
Neuvermdhlten an der Eucharistiefeier teilnehmen.

Wir haben bereits in einem anderen Zusammenhang iiber die zum Empfang der
Eucharistie notwendigen korperlichen Dispositionen gesprochen. Dabei ist auch
erwdhnt worden, dass nach den liturgischen Regeln selbst der Altar, die
Paramente und die liturgischen Gefil3e ,,niichtern* sein miissen, d. h., dass sie an
ein und demselben Tag nur ein einziges Mal gebraucht werden diirfen.

Wie Mose wegen der Heiligkeit des Ortes, an dem ithm Jahwe erschienen ist,
seine Sandalen ablegen musste, so miissen auch der Zelebrant und alle, die mit
thm das Heiligtum betreten, ihre Stralenschuhe ablegen, es sei denn, sie tragen
besondere Pantoffeln, die jedoch nicht aus Leder, d. h. toter Haut, sein diirfen.
Friher durfte man nicht einmal das Kirchenschiff mit Schuhen betreten; wer in
das Heiligtum eintreten musste, hatte zuerst am Eingang der Kirche in einem
Bassin die Fiille zu waschen.

Wer nicht von Anfang an der Liturgie teilnimmt und deswegen weder die den
Lesungen vorausgehende Absolution empfangen noch die Lesungen gehort hat,
ist vom Empfang der Kommunion ausgeschlossen. Der Grund fiir diese
Vorschrift bestand zweifelsohne in der Tatsache, dass es sich manche zur
Gewohnheit haben werden lassen, spéter zu erscheinen; fiir diese las man gegen
Ende der Liturgie ein zweites Evangelium, damit sie kommunizieren konnten.
Zwar verbot der Patriarch diesen Brauch, aber einige mildere Bestimmungen
wurden spéter wieder erlassen. Zwei Jahrhunderte spiter gab Sawiros ibn al-
Mogqaffa  eine andere Begriindung fiir die Teilnahme von Anfang an, die mehr
religiés und theologisch ist. Nur wer durch das Gebet und das Wort Gottes
gereinigt ist, kann an den heiligen Mysterien teilhaben. Er sagt:

44



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

»Wer nicht der (Lesung der) Biicher und der (Heiligung der) Opfergaben
beiwohnt und anschlieend kommuniziert, der verdient eine gro3e Ziichtigung;
denn auf diese Weise befleckt er den Leib Christi, statt ihn zu heiligen. Er
kommuniziert in der Tat mit einem unreinen Leib und einer unreinen Seele, da
die (Lesung der) Biicher und die Liturgie gerade deshalb der Kommunion
vorausgehen, um den Gldubigen an Leib und Seele zu heiligen und ihn zu
reinigen, und zwar, wie ich dir schon gesagt habe, in der Weise, dass er der
Kommunion wiirdig werde*.

Der Mensch vermag nidmlich nicht einmal eine einzige Stunde ohne Fehler zu
bleiben, ausgenommen, dass er ganz allein in der Wiiste ist. Wer mitten unter
den Menschen lebt, fiir den ist es geradezu unvermeidlich, durch ein Wort,
durch Spott, durch einen Meineid durch eine Beleidigung des Néachstes oder
anderes zu siindigen. Alle diese Fehler beflecken ihn, und deshalb ist es flir thn
eine Notwendigkeit, die Biicher und die Liturgie zu horen, um sich zu reinigen
und zu heiligen. Wenn es aber in seiner Unreinheit, ohne die Biicher und die
Liturgie zu horen, kommuniziert, dann beleidigt er Christus selbst, und Christus
wird ihn verachten ... Er gleicht einem Menschen, der auf trockenem Boden sit;
das Wort Gottes ist das lebensspendende Wasser, das die Erde besprengt, damit
die Kommunion, die der Same ist, Frucht hervorbringe®.

Andererseits zeigen die koptisch-orthodoxen Autoren mit Freude auf, wie man
sich wihrend der Feier der gottlichen Liturgie in der Kirche verhalten muss,
damit man sich heilige: Sie weisen darauf hin, dass die flinf leiblichen wie die
fiinf geistigen Sinne aktiv im Geschehen beteiligt sein miissen. A-Mu ‘taman ibn
al-Assal, ein Autor des 13. Jahrhunderts, entwickelt diesen Gedanken so:

1. Der Gehorsinn nimmt teil, indem er die Lieder mit ihren unterschiedlichen
Melodien hort. Diese freudigen Melodien erheben seine Seele zur Andacht,
die diisteren, traurigen Melodien laden den Siinder ein, seine Siinden zu
bedenken und sie zu beweinen, und den Stolzen, zur Demut zuriick zu
kehren.

2. Der Gesichtsinn heiligt uns, da er zum Altar und auch zu den Ikonen schaut,
um die zu verherrlichen, die sie darstellen und um ihre Flirsprache zu bitten.

3. Der Geschmackssinn heiligt uns, da wir durch ihn teilhaben an der
himmlischen Speise der heiligen Mysterien des Leibes und des Blutes des
Herrn.

4. Der Geruchssinn heiligt uns, da er den Wohlgeruch des Gott dargebrachten
Weihrauchs (dessen sich die orientalischen Liturgien im allgemeinen sehr
reichlich bedienen) aufnimmt.

5. Der Tastsinn heiligt uns, da wir mit ihm das heilige Evangelium und das
Kreuz bertihren und kiissen.

45



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Al-Mu taman erwahnt auch die inneren Sinne: das Gedichtnis, das sich der
GroBe Gottes erinnert und seiner Wohltaten gedenkt, um ihn anzubeten und ihm
dankzusagen; die Vorstellungskraft, mit der wir uns seine Werke innerlich
vorstellen um ihn zu verherrlichen usw.

Der eigentliche Leiter des Gebets des Volkes ist der Diakon. Er sagt den
Gléaubigen, welche Haltung oder Stellung sie einnehmen sollen, in welcher
Meinung sie beten sollen. Wir haben bereits oben erwidhnt, dass es dem
koptisch-orthodoxen Ritus eigen ist, dass der Diakon mit dem Gesicht zum Volk
steht, gegeniliber dem zelebrierenden Priester. Dieser betet nach Osten gerichtet,
ebenso wie die Glidubigen; denn alle koptischen Kirchen sind geostet. Erwéhnen
wir hier noch einmal verschiedene der diakonalen Ermahnungen und
Einladungen:

Erhebt euch zum Gebet.

Betet, dass sich Gott unser erbarme.

Betet fiir den Frieden.

Betet fiir unseren Papst und Patriarchen (..).
Betet fiir die Wasser der Fliisse.

Schaut nach Osten.

Lasst uns aufmerken.

Betet Gott an mit Furcht und Zittern.

Hinsichtlich der zuletzt genannten Haltung der Furcht vor der Eucharistie sei
angemerkt, dass wir sie in allen Riten finden. Seit dem vierten Jahrhundert
findet man solche Ausdriicke im offiziellen Gebet der Kirche. Der Grund fiir die
Einfiihrung derartiger Redeweisen war zunichst ein apologetischer, und zwar
gegen den Arianismus; hinzu kam spiter ein pastoraler Grund, da es galt,
sakrilegische Kommunionen zu verhindern. In diesem Sinne spricht der keilige
Johannes Chrysostomus in seinen Homilien héufig iiber Judas, den Verriter.

In den alten koptischen Kirchen ldsst sich auch gut der den einzelnen
Personalkategorien vorbehaltene Ort wéhrend der Feier der Liturgie feststellen;
den Priestern und Diakonen ist das Heiligtum vorbehalten, das von einer Frau
niemals betreten werden darf; aulerhalb der Ikonostase befindet sich der Chor
der Diakone, in dem sich die beiden Abteilungen des Chors der Glidubigen; die
eine fiir Méanner und die andere fiir Frauen.

In manchen Kirchen nehmen die Frauen Platz im riickwartigen Teil der Kirche,
d. h. hinter den Méannern. Das erinnert an die Praxis der ostsyrischen Kirche, wo
es getrennte Eingénge fiir Ménner und Frauen gibt. Am Eingang der Kirche war
friher der den Katechumenen vorbehaltene Platz, die am ersten Teil der
Eucharistiefeier, der Liturgie des Wortes, teilnahmen und vor dem Beginn des
eucharistischen Gebets entlassen wurden.

46



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Fiigen wir noch ein Wort hinzu {iber die Aufbewahrung der Eucharistie und
paraliturgische Andachten. Die koptisch-orthodoxe Kirche befolgt in Bezug auf
die Eucharistie jene Vorschriften, die Gott den Kindern Israels in Bezug auf das
Osterlamm gegeben hat, buchstabengetreu:

,lhr dirft nichts bis zum Morgen tbriglassen (Ex 12, 10). ,,In deinem ganzen
Gebiet soll sieben Tage lang kein Sauerteig zu finden sein, und vom Fleisch des
Tieres, das du am Abend des ersten Tages schlachtest, darf bis zum anderen
Morgen nichts iibrig bleiben (Deut 16, 4).

Daher konsumieren nach der Austeilung der heiligen Kommunion der
zelebrierende Priester und die iibrigen Altardiener alles, was von den heiligen
Mysterien {ibriggeblieben ist, es sei denn, dass einem Kranken noch die
Kommunion nach Hause gebracht wird. Da die Glaubigen im Laufe der langen
und feierlichen Zeremonien der Liturgie zu verschiedenen Gelegenheiten die
Moglichkeit haben, dem eucharistischen Herrn Anbetung darzubringen, hat es
die koptisch-orthodoxe Kirche nicht fiir angebracht gehalten, paraliturgische
Dienste wie etwa die Andacht mit eucharistischem Segen oder die eucharistische
Prozession am Ende des Feste des Leibes und Blutes des Herrn
(,,Fronleichnam®) wie in der abendldandischen Kirche zu schaffen.

Sie ist davon iiberzeugt, dass die Anbetung der Eucharistie in der gottlichen
Liturgie ihre Fille erreicht; die gottliche Liturgie ist ja der Gottesdienst
schlechthin, und ,,der Engel des Opfers* tragt ihn zum Himmel empor, nachdem
er seine Rolle als Mittler in der irdischen Gemeinde erfiillt hat. Es ist jedoch
nicht auszuschlieBen, dass die alexandrinische koptisch-orthodoxe Kirche auch
zeitweise die Eucharistie aufbewahrte, wie die Untersuchungen von L.
Villecourt und A. van Lantschoot zeigen.

3.3 Der Aspekt: briiderliche Liebe der Liturgie

Die eucharistische Synaxis ist seit dem Beginn der Kirche stets eine
gemeinschaftliche Handlung gewesen. Sie ist in der Tat in hervorragender
Weise kommunitdr. Das heift, wir haben es hier mit einer briiderlichen
Versammlung zu tun, in der sich die Einheit aller untereinander in Christus
kundtat: eine lebendige, menschliche, briiderliche Gemeinschaft. Die ersten
Christen begannen ihre Versammlung daher mit einem briiderlichen
Liebesmahl, der Agape. Diese briiderliche Versammlung weist jedoch weit tiber
die ortliche Gemeinde hinaus. Der Apostel Paulus bittet die Glaubigen von
Korinth, am ersten Tag der Woche der Synaxis ist, die Kollekte fiir die
Bediirftigen in Jerusalem vorzubereiten. ,,Was die Geldsammlung fiir die
Heiligen angeht, sollt auch ihr euch an das halten, was ich fiir die Gemeinden
Galatiens angeordnet habe.* (1.Kor 16, 1)

47



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

So ist es zu verstehen, dass die koptisch-orthodoxe Liturgie immer eine
gesungene, feierliche Liturgie ist unter Teilnahme des Volkes und der
Mitwirkung der Diakone. Liturgie ist nicht allein eine Sache des Klerus, sondern
das offentliche Gebet der Kirche, das von allen vollzogen wird. Es gibt kaum
einen Moment der Stille. Die Gesdnge und Lesungen folgen ununterbrochen
aufeinander. Die vom Priester still gesprochenen Gebete begleiten immer den
Gesang des Volkes oder des Diakons; manche von diesen sind Gebete, die der
Priester fiir sich selbst betet.

Gemal der Unterweisung, die Jesus Christus selbst seinen Jiingern gegeben hat
,Wenn du deine Opfergabe zum Altar bringst und dir dabei einféllt, dass dein
Bruder etwas gegen dich hat, so lass deine Gabe dort vor dem Altar liegen, geh
und versohne dich zuerst mit deinem Bruder, dann komm und opfere deine
Gabe.*” (Mt 5, 23-24), geben die Glaubigen einander den Friedenskuss, bevor die
eigentliche Anaphora beginnt. Wir haben hier einen in der Kirche seit alters her
bestehenden Brauch, der kiirzlich auch in der abendliandischen Kirche wieder —
zumindest fakultativ — zur Geltung gekommen ist (gleichwohl wird man
zugeben miissen, dass der hierzulande praktizierte Handschlag recht steif wirkt
und weit vom eigentlichen Friedenskuss — osculum pacis — entfernt ist!).
Wihrend der GroBen und heiligen Woche entfillt der Friedenskuss, damit jeder
Vergleich mit dem Kusse des Verriters Judas ausgeschlossen bleibt.

Wir haben bereits erwdhnt, dass die Glaubigen frither die Opfergaben zur
Verfiigung stellten; man suchte dann das Notwendige flir die Darbringung des
Opfers in der Liturgie aus, und der Rest wurde unter den Altardienern verteilt.
Jetzt ist iliberall wihrend der Liturgie an die Stelle der Opfergaben die
Geldkollekte getreten.

In den Gebeten werden die Opfergaben und jene erwdhnt, die sie dargebracht
haben; die Prosphoren, die Erstlingsfriichte des Weinstocks, das Ol, der
Weihrauch, die Velen, die liturgischen Biicher und Gefél3e.

In Unterdgypten bestand bei den halbanachoretischen Monchen der Brauch,
anldsslich der eucharistischen Synaxis eine briiderliche Agape nach der
Eucharistie abzuhalten. Dieses Liebesmahl fand in der Regel in der Kirche statt.
In den pachomianischen Klostern finden wir diesen Brauch nicht.

Es ist schon erwéihnt worden, dass der heilige Bischof und Anachoret Aphou
jeden Samstag seine Liebestitigkeit entfaltete, wenn er sich zur liturgischen
Synaxis in seine Bischofsstadt begab. Er verbrachte den Tag mit den Armen und
Bedriickten, nahm sich der Notleidenden bis gegen 15 Uhr (zur neunten Stunde)
an, und dann begann er mit dem Gottesdienst.

48



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

An den Samstagen und Sonntagen, den Tagen der eucharistischen Synaxis,
treffen sich auch die Einsiedler und die Monche, um einander zu bestarken und
iiber gottliche Dinge zu sprechen; dann empfangen sie die Besuche der
Glaubigen, die sich ratsuchend an sie wenden wollen. An diesen Tagen verteilen
die Bischofe in besonderer Weise Almosen, und die Monchskloster speisen die
Armen.

Der kommunitdre Charakter der Eucharistie wird auch deutlich in dem Brauch,
Glaubige aus der Gemeinschaft auszuschlieflen, zu exkommunizieren. Auler bei
einigen schweren Verbrechen liegen dem Ausschluss Miéngel in der Liebe
zugrunde. Die Exkommunikation wird nicht als Verdammung angesehen,
sondern als eine Stihnestrafe. Wenn jemand exkommuniziert wird, dann deshalb,
weil er durch den Mangel an Liebe unwiirdig geworden ist, das Sakrament der
Liebe zu empfangen.

Als zum Beispiel der grole Pachomius erkannt hatte, dass er einem Bruder
gegeniiber zu streng gewesen war und somit gegen die Lehre des Herrn gefehlt
hatte, wie er sie uns im Vaterunser dargelegt hat: ,,Vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir unseren Schuldnern vergeben®, da kamen ihm eine ganze Reihe
von Worten aus der heiligen Schrift in den Sinn. Er erkannte auf einmal, dass er
durch seine libergroBBe Strenge und seinen Mangel an Liebe gegeniiber diesem
Bruder unwiirdig geworden war, die heiligen Mysterien zu empfangen. Und der
Heilige zog daraus die Konsequenz und exommunizierte sich selbst fiir drei
Wochen.

Die Eucharistie hatte auch eine gro3e Bedeutung als Ritus der Gastfreundschaft.
Sie ist ja Zeichen der Gemeinschaft im Glauben, und zwar vor allem in Zeiten,
da Irrlehren sich verbreiten und die Einheit der Kirche gefdhrden. Wenn dann
ein Gast kam, liel man ithm zum Zeichen der Liebe und der ekklesialen Einheit
an der eucharistischen Synaxis teilnehmen; nichts ist auch heute natiirlicher, als
einen koptisch-orthodoxen Priester, der sich auf der Durchreise befindet,
einzuladen, die Liturgie zu feiern und vor allem die Homilie am Sonntag zu
halten.

Wenn sich auch in den 20 Jahrhunderten, da die Kirche besteht, vieles in der
Welt gedndert hat, eins bleibt unverdndert: das Band der Liebe unter den
Briidern desselben Glaubens, die um den Altar versammelt sind. Oft hilt man
wihrend der eucharistischen Versammlung die Kollekte fiir die Armen, um
thnen in ihrer Not beizustehen. Von den Tagen der Apostel bis heute hat die
Kirche ihre besondere Aufmerksamkeit den Armen, den Witwen und den
Bedriickten zugewendet. In der Eucharistie schopft sie diese liebevolle Flirsorge
fiir die anderen, und sie inspiriert zu allen Zeiten ihre Kinder, einander zu lieben,
wie Christus sie zuerst geliebt hat.

49



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die Viter der Kirche von Alexandrien betrachteten das christliche Leben gern
als ein immerwihrendes Fest. Sie sahen in den Feiern der Eucharistie und den
iibrigen gemeinsamen liturgischen Versammlungen das unersetzbare Mittel, um
der menschlichen Schwiche zu helfen. Die menschliche Natur ist unfdhig, in
diesem Leben einen ununterbrochenen inneren und &dulleren Kult zu vollziehen.
Dabher ist das immerwahrende Fest des Christen das, welches ihm die Wohltaten
der Erlosung vermittelt, die Ruhe der Seele und die Ruhe der Ewigkeit,
vorausgesetzt natiirlich, dass er sich ihrer wiirdig erweist.

Die liturgischen Feierlichkeiten helfen uns, uns dieser Wohltaten lebhafter
bewusst zu werden und uns leichter auf das ewige Leben vorzubereiten, in dem
die Anbetung Gottes keine Unterbrechung und kein Ende kennt.

So kann man mit Origenes sagen, dass das vollkommene Leben des Christen in
gleicher Weise ein ewiger Sonntag wie eine Zuriistung ist; es ist ein
ununterbrochenes Ostern und Pfingsten.

Ahnlich hat sich der Lehrer des Origenes, Klemens von Alexandrien, geiuBert.
Fiir Origenes ist der duBere Kult ebenso wichtig wie der innere Kult, und der
wahre Sabbat besteht fiir den Christen darin, die Werke der Welt, d. h. der
Siinde, zu zerstoren, Gott zu verherrlichen und treu und stark in Christus zu
bleiben, nicht das Feuer der Siinde zu entfachen und in der Ruhe die Wahrheit
und die Weisheit zu betrachten. So lehrte Origenes die Menschen seiner Zeit,
und so lehrt er in die unsere hinein.

Und in diesem Sinne beschloss der im Januar des Jahres 1985 verstorbene
koptisch-katholische Bischof Abba Yohannes vor einigen Jahren eine
Einfiihrung in die koptisch-katholische Eucharistiefeier, die er anschlieBend
zelebrierte: ,,Gebe Gott, dass die eucharistische Synaxis, die wir feiern, unseren
Glauben belebe, unsere Hoffnung beseele und uns in der briiderlichen Liebe
vereine. Unsere Versammlung um den Altar herum moge auf die Freude des
Himmels hinweisen, die ja darin besteht, dass wir alle mit Gott vereint werden
in dem einen und demselben Ritus, der weder ein koptischer noch ein syrischer,
weder ein armenischer noch byzantinischer oder lateinischer sein wird, sondern
ein himmlischer und englischer.*

50



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

3.4 Quellen und Literatur
Eine Auswahl

Al-Mu'taman ibn al-Assal (Bruder von as-Safi ibn al-Assal), Kitab Magmii’
Usiil ad-Din, ed. Graf: BSAC 13 (1948/49)

F. E. Brightman, The Sacramentary of Serapion of Thumis: Journal of
Theological Studies 1 (1899 — 1900).

C. Donahue, The ayorn of the Hermits of Scete: Studia Monastica 1 (1959) 97 —
114.

B. T. A. Evetts - A. S. Butler, The Churches and Monasteries of Egypt and
some neighbouring countries, attributed to Abu Salih the Armenian, Oxfort
1895.

Abba Gregorius, Die Taufe im Ritus der Koptischen Orthodoxen Kirche: E. Chr.
Suttner, Taufe und Firmung, Regensburg 1971, 153 — 164.

A. van Lantschoot, Heliari et Masob: Orientalia Christiana Periodica 10 (1944)
168 — 178.

H. Malak, Les Livres liturgiques de 1'Eglise Copte : Mélanges Eugene Tisserant
(= Studi e Testi 233), Vatikan 1964

F. Rossi, Tre Manoscritti Copti (= Memorie della Reale Academia delle Scienze
di Torino, II/XXXVII), Turin 1886.

G. Schmidt, Fragment einer Schrift des Madrtyrerbischofs Petrus von
Alexandrien, Leipzig 1901.

L. Veuilleux, La Liturgie dans le Cénebitisme pachomien ( = Studia Anselmiana
57), Rom 1968.

L. Villecourt, La Lettre de Macaire ... : Le Muséon 36 (1923).

L. Villecourt, Les observances liturgiques et la discipline du jeline dans I'Eglise
Copte : Le Muséon 37 (1924).

Fiir weitere Literaturangaben verweisen wir auf

P. Vergese (Herausgeber), Koptisches Christentum. Die orthodoxen Kirchen
Agyptens und Athiopiens (= Die Kirchen der Welt XII), Stuttgart 1973, 267-276.

51



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

4. Die Entfaltung der alexandrinischen Liturgie in der Kirche
Athiopiens

von Prof. Dr. Johannes Madey

Die Christianisierung Athiopiens begann im strengen Sinne des Wortes um die
Mitte des vierten Jahrhunderts, als der heilige Athanasius der Grofle den
fritheren Minister am Hofe von Axum, der historischen Hauptstadt Athiopiens,
Frumentius, zum Bischof fiir dieses Land weihte. Schon als Minister in Axum
hatte sich Frumentius dort apostolisch betitigt, vor allem wunter den
ausldandischen Kaufleuten.

Anfangs herrschte auf dem Gebiet der Liturgie eine grofle Vielfalt. Man
verwendete, insbesondere im Osten Athiopiens, verschiedene Liturgien, und
zwar sowohl solche des alexandrinischen als auch des antiochenischen Typus.
Die liturgische Sprache war zweifelsohne zunichst das Griechische, das auch
am Hofe von Axum verwendet wurde, wie man aus Sauleninschriften und
Aufschriften von Miinzen aus dem vierten Jahrhundert sehen kann.

Als Frumentius nach seiner Bischofsweihe nach Athiopien zuriickkam, wirkte er
sicherlich zunidchst in den vom Hellenismus beriihrten Kreise. Erst als das
Christentum auch die einfachen, vom Hellenismus unbeeinflussten
Volksschichten erreichte, machte sich die Notwendigkeit bemerkbar, eine
Liturgie in der Volkssprache zu schaffen. Wann genau damit begonnen wurde,
lasst sich nicht mit Sicherheit sagen, doch darf man annehmen, dass dies noch
zu Lebzeiten des heiligen Frumentius geschehen ist.

Die Liturgie, die Frumentius aus Alexandrien mitbrachte, war zweifelsohne die
dort gebrauchliche, so wie er sie beim heiligen Athanasius, seinem Lehrer,
gelernt hatte. Infolgedessen kann man sagen, dass die dthiopische Liturgie ihren
Ursprung der alexandrinischen verdankt.

Wenn man die heutige dthiopische Liturgie mit der alten alexandrinischen
Liturgie vergleicht, lasst sich ohne Miihe ihre Abhédngigkeit von der letzteren
feststellen. Sowohl im Hinblick auf die Struktur als auch in gewisser Hinsicht
auf die Formulierungen finden wir Ubereinstimmungen mit der koptisch-
orthodoxen Liturgie; denn beide haben denselben Ursprung.

Die éthiopische Liturgie nahm jedoch eine selbstindige Entwicklung, so dass
thre heutige duBBere Form von der urspriinglichen, alexandrinischen weit entfernt
zu sein scheint. Daher spricht man mit Recht von einem eigenstindigen
dthiopischen Ritus. Zu dieser Entwicklung haben zweifelsohne die Sprache, das
ethnische Brauchtum und die Musik beigetragen.

52



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die liturgische Disziplin der dthiopischen Kirche richtet sich nach den folgenden
friihchristlichen Sammlungen, die die Athiopier iibernommen haben:

1. Der Sinodos. Es ist eine Ubersetzung der #gyptischen Kirchenordnung,
die zur dthiopischen Kirchenordnung geworden ist.

2. Meshafa Kidan Za-egzi'-na Jesus Krestos — die Ubersetzung des aus dem
syrischen Raum stammenden Testamentum Domini Nostri Jesu Christi (5.
Jahrhundert)

3. Didesqelya. Es ist die #thiopische Ubersetzung der Didaskalie, die sich
aus den Bichern I bis VII der Apostolischen Konstitutionen
zusammensetzt.

4. Die Fetha Nagast — das Gesetz der Konige. Es ist moglicherweise eine
Ubertragung des Nomokanons von as-Safi ibn-al-"Assal (13,
Jahrhundert). Hochstwahrscheinlich wurde dieses Werk im 15./16.
Jahrhundert oder schon ein Jahrhundert friiher aus dem Arabischen
iibersetzt.

Welche Bedeutung die beiden ersten Sammlungen in der dthiopischen Kirche
haben, beleuchtet die Tatsache, dass die Kirche sie dem Kanon der
neutestamentlichen Schriften beigezéhlt hat.

Unter dem Kaiser Zar'a Ya'qob (1434 — 1468) gab es eine starke liturgische
Reformbewegung. Ein Zeugnis aus jener Zeit ist das Werk ,,Teageba Mestin“
(Die Sorge um die Sakramente). Neugeordnet wurde der liturgische Kalender:
Man fiihrte neue Fest zu Ehren der Mutter Gottes, der Engel und der Heiligen
ein. Die liturgischen Regeln wurden jetzt bis ins kleinste Detail festgelegt.

Eine weitere liturgische Erneuerungsbewegung gab es im 17. Jahrhundert. Die
vorhandenen liturgischen Biicher wurden revidiert, u. a. auch das ,,Messbuch*
oder Buch der Anaphoren (Meshafa geddasé).

Beziiglich der Entwicklung muss jedoch angemerkt werden, das bei all ihrer
Lebendigkeit Mingel unvermeidbar gewesen sind. Es fehlte eine echte zentrale
Autoritét, die die einzelnen Stadien der Entwicklung iiberwachen, d. h. ordnen
bzw. koordinieren konnte. Das hierarchische Haupt der dthiopischen Kirche war
bis vor wenigen Jahrzehnten ein vom koptischen Patriarchen von Alexandrien
geschickter Bischof, der Abuna, und diesem waren meistens Sprache und
Liturgie des Landes fremd. So waren ithm lediglich die wesentlich bischéflichen
Funktionen, wie z. B. die Weihe von Diakonen und Priestern, die Konsekration
der heiligen Ole und des Tabot (die heilige Tafel) fiir die Altire vorbehalten.

53



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die Erstellung der liturgischen Manuskripte und die liturgische Unterweisung,
den sog. Debtera, die meistens Laien waren. Diese hatten ein theoretisches
liturgisches Wissen. Ohne eine Kontrolle seitens eines zentralen Organs iibten
sie sozusagen ein Monopol auf dem Gebiet der Liturgie aus. So ist es nicht zu
verwundern, dass in den Manuskripten recht willkiirliche Zufligungen,
Auslassungen oder Wiederholungen auftauchen.

4.1  Anmerkungen zur geschichtlichen Entwicklung

Wie alle anderen eucharistischen Liturgien besteht auch die Eucharistiefeier der
athiopischen Kirche aus zwei Hauptteilen; den ersteren nennt man ,,allgemeine
Ordnung® (ordo communis), den letzteren, der die eigentliche Eucharistiefeier
enthilt, bezeichnet man ,,Anaphora®“. Bei der Beschreibung der geschichtlichen
Entwicklung ist diese Aufteilung zu beriicksichtigen.

4.1.1 Die allgemeine Ordnung

Sie enthilt praktisch all das, was wir bei der Darstellung der koptisch-
orthodoxen Liturgie als Liturgie der Katechumenen oder des Wortes bezeichnet
haben. Ein charakteristisches Merkmal dieses Teils ist, dass er praktisch
unverdnderlich ist. Die verdnderlichen Bestandteile sind hier lediglich die
Lesungen aus dem Neuen Testament sowie die drei Psalmverse, die der Diakon
im Wechsel mit den Gldubigen vor dem Evangelium singt. Nach der
Uberlieferung der #thiopischen Kirche stammt die Anordnung dieses Teils der
Liturgie vom heiligen Basilius von Antiochien. Im Britischen Museum findet
man die Handschrift 545, die die Uberschrift enthilt: ,,Dies ist die Ordnung, die
Basilius von Antiochien zusammengestellt hat.“ Die Athiopier nennen daher
Basilius auch den ,,Astegeba®, d. h. den Zusammensteller (vieler Anaphoren).

Wie dem auch sei, in Bezug auf ihre Struktur kommt die &dthiopische Liturgie
von der alten alexandrinischen her, und diese sah im vieren Jahrhundert so aus:

GruB3 des Priesters und Antwort der Glaubigen
Lesungen und Hymnen

Evangelium und Predigt

Entlassung der Katechumenen

Friedenskuss

Darbringung der Opfergaben

Wenn die dthiopische Liturgie, was die wesentlichen Ziige angeht, auch diese
Struktur bewahrt hat, so muss dennoch gesagt werden, dass dieser erste Teil
doch eine sehr starke Entwicklung durchgemacht hat.

54



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Zwar findet man in ihm manche Ahnlichkeiten mit anderen orientalischen
Liturgien, aber es gibt auch eine ganze Reihe eigener, fiir die &thiopische
Liturgie charakteristischen Besonderheiten.

Wie in anderen orientalischen Liturgien wurde auch hier ein Ritus der Bereitung
der Gaben eingefiihrt und an den Beginn der gottlichen Liturgie gestellt, d. h.
noch vor die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes. Eingefiihrt wurden in
diesem Teil auch der Weihrauchritus, der Gesang des Trishagion und das
Sprechen des Glaubensbekenntnisses.

Wenn man iiber die Entwicklung spricht die sich anhand der Manuskripte
verfolgen lasst — und spéter auch der gedruckten Ausgaben -, so kann man von
drei Stadien reden.

Im ersten Entwicklungsstadium kann man anhand des Zeugnisses der
Manuskripte jene Teile erkennen, die dem urspriinglichen Text der
alexandrinischen Liturgie hinzugefiigt worden sind. Man braucht hierfiir nur auf
die Handschriften des friihen 16. Jahrhunderts und auf das &dthiopische Missale
zuriickgreifen, da der Monch Abba Tesfa-Sion im Jahre 1549 in Rom
verdffentlicht hat.

Das zweite Entwicklungsstadium bezeugen die Handschriften aus dem 17. und
18. Jahrhundert. Hier kann man noch stirker von einer Entfaltung sprechen;
denn diese Manuskripte zeigen gegeniiber denen des 16. Jahrhunderts manche
Hinzufligungen zum {Uberlieferten Text und auch Verdnderungen der
liturgischen Regeln oder Rubriken einerseits und die kurzen wund
ausdrucksstarken Gebete und deren Reihenfolge andererseits.

Das dritte Entwicklungsstadium bezeugt schlieBlich die Weiterentwicklung seit
dem 18. Jahrhundert, die thren Niederschlag auch in den heutigen gedruckten
Liturgieausgaben gefunden hat.

Vergleicht man die Zeugnisse der drei Entwicklungsstadien, so stellt man fest,
dass die groBiten Verdnderungen im Vorbereitungsteil, bei der Darbringung der
Gaben und im Weihrauchritus stattgefunden haben. Diese Teile besallen in den
friithen Dokumenten eine bestimmte Anzahl kurzer Gebete und Formulierungen,
und die Zeremonien zeigten eine systematische Anordnung. Im Laufe der Zeit
wurden die Gebete und Formulierungen verlidngert, theologisch ausgearbeitet,
und die Zeremonien erhielten mehr Glanz und Feierlichkeit.

55



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Liturgie ist in der Tat nicht etwas Statisches, sondern der Ausdruck religioser
Vitalitit. Er hédngt zusammen mit der Psychologie eines Volkes, seines
Lebensraumes und seiner Einstellung zum Géttlichen. Das ist der Grund, warum
dieser Teil der gottlichen Liturgie nicht in seinen urspriinglichen Formeln
einfach verharren konnte. So fanden im Laufe der Zeit Neuerungen ihren Weg
in die Liturgie hinein: Neue Gebete und Zeremonien kamen hinzu, andere
wiederum verschwanden.

4.1.2 Die Anaphora

Wihrend der erste Teil der Liturgie unveranderlich ist, sind die Anaphoren — das
sei vorausgeschickt — das, was in der Liturgie je nach dem Fest oder der
liturgischen Zeit veridnderlich ist. Nur der westsyrische oder syro-antiochenische
Ritus verfiigt tiber mehr Anaphoren als die dthiopische Kirche.

Bis jetzt sind zwanzig dthiopische Anaphoren bekannt, von denen jedoch nicht
alle verwendet werden. Das im d&thiopischen Kalenderjahr 1938 in Rom
veroffentlichte Missale (Meshafa Qeddas€) enthélt 17 Anaphoren, von denen die
dthiopische orthodoxe Kirche nur die ersten 14 als authentisch anerkennt. Die
Gelehrten fligen noch drei weitere Anaphoren hinzu. Diese 20 Anaphoren sind:

Anaphora der Apostel

Anaphora Unseres Herrn

Anaphora des heiligen Evangelisten Johannes

Anaphora der 318 rechtgldubigen Viter (des Konzils von Nikaia)
Anaphora (I) der Mutter Gottes von Kyriakus von Bahnsa
Anaphora des heiligen Athanasius

Anaphora des heiligen Basilius

Anaphora des heiligen Gregorius von Nyssa

. Anaphora des heiligen Epiphanius

10 Anaphora des heiligen Johannes Chrysostomos
11.Anaphora (I) des heiligen Kyrillus

12.Anaphora des heiligen Jakob von Sarug

13.Anaphora des heiligen Gregorius

14.Anaphora des heiligen Dioskorus

15.Anaphora (IT) der Mutter Gottes

16.Anaphora des heiligen Markus

17.Anaphora des heiligen Herrenbruders Jakobus
18.Anaphora (IIT) der Mutter Gottes von Gregorius
19.Anaphora (IV) der Mutter Gottes von Gregorius
20.Anaphora (I1) des heiligen Kyrillus

0O N YW

56



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Wie bereits erwidhnt, sind uns die drei zuletzt genannten nur dem Namen nach
bekannt. Sie werden nirgendwo gebraucht. Die é&thiopisch-orthodoxe Kirche
anerkennt nur die ersten 14 und hélt die iibrigen fiir apokryph. Was besonders
auffillt, ist die betrachtliche Zahl der Anaphoren, deren Ursprung wohl im syro-
antiochenischen Bereich zu suchen ist.

Wabhrscheinlich spielte hier der Einfluss des syrischen Monchtums, das ja auch
in Agypten verbreitet war, eine besondere Rolle. Man muss sich jedoch hier mit
Vermutungen begniigen, da die Erforschung des Ursprungs der Anaphoren der
athiopischen Kirche noch in den Anfangen steckt.

Das jiingste bedeutende Werk iiber die dthiopischen Anaphoren sind die Studies
in the Ethiopian Anaphoras von Ernst Hammerschmidt (Berlin 1961). Nach
diesem Autor sind folgende Anaphoren ,fast sicher® dthiopischen Ursprungs
oder, obwohl aus fremden Elementen, so zusammengestellt, dass ithnen ein
,»typisch dthiopischer* Charakter zugeschrieben werden muss:

1. Anaphora des heiligen Evangelisten Johannes

2. Anaphora der 318 rechtgldubigen Viter

3. Anaphora (I) der Mutter Gottes des Kyriakos von Bahnsa
4. Anaphora des heiligen Athanasius

5. Anaphora des heiligen Gregorius von Nyssa

6. Anaphora des heiligen Johannes Chrysostomos

7. Anaphoren (I und II) des heiligen Kyrillus

8. Anaphora des heiligen Gregorius

9. Anaphora des heiligen Dioskorus

10.Anaphora (IIT) der Mutter Gottes von Gregorius

Mit anderen Worten, es sind die schon zuvor erwidhnten Anaphoren 3, 4, 5, 6, 8,
9,10, 11, 13, 14, 18 und 20. Wir kommen noch darauf zuriick.

Jede neue Kirche lebt aus der Tradition ihrer Mutterkirche, d. h. der Kirche,
welche ihre Viter den christlichen Glauben und die Heilsmittel der Kirche
verdanken. So stellt sich uns hier die Frage, welche Anaphoren in der
athiopischen Kirche am lingsten verwendet werden. Welche Anaphora hat der
heilige Frumentius aus Alexandrien nach Athiopien mitgebracht? Man kénnte
zunichst annehmen, dass er die griechische Markus-Anaphora, die damals in
Alexandrien verwendet worden ist, eingefiihrt hat zusammen mit den {librigen
Riten und der alexandrinischen Organisationsform der Kirche. Die griechische
Liturgie des heiligen Markus wurde ein Jahrhundert spéter von Kyrillus von
Alexandrien ins Koptische iibertragen und einer Reform bzw. Anpassung
unterzogen. Daher wird sie in der koptisch-orthodoxen Kirche meistens als
Liturgie des heiligen Kyrillus bezeichnet.

57



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Wir haben unter Nr. 16 eine dthiopische Anaphora des heiligen Markus erwéhnt.
Manche Forscher vertreten die Meinung, sie sei bis zum 14./15. Jahrhundert in
der Liturgie der athiopischen Kirche verwendet worden. Dabei handelt es sich
jedoch nicht um eine dthiopische Version der nach dem Evangelisten Markus
bzw. Kyrillus genannten koptischen Anaphora; wie gesagt, lehnt die dthiopische
orthodoxe Kirche diese Anaphora als apokryph ab.

Alles spricht dafiir, dass das ilteste, in Athiopien verwendete Liturgieformular
die Anaphora der Apostel ist. Es handelt sich um eine fast wortgetreue
Wiedergabe eines der iltesten eucharistischen Gebete, das uns die Traditio
Apostolica des Hippolyt von Rom (250) bietet. Die Traditio Apostolica war zu
der Zeit, da Frumentius in Alexandrien weilte, nicht nur dort bekannt, sondern
ihr Liturgieformular wurde auch im Gottesdienst verwendet. Es kann daher als
wahrscheinlich angenommen werden, dass Frumentius ein Exemplar der
Traditio Apostolica bzw. der ,,Agyptischen Kirchenordnung* besaB, als er nach
Athiopien ging, mindestens aber Ausziige aus deren eucharistischen Gebet, das
dann spiter durch Hinzufligung anderer Elemente eine Entwicklung erfahren
hat.

Die Tatsache, dass die Anaphora der Apostel Bestandteil des Sinodos ist, der im
14./15. Jahrhundert ins Athiopische iibersetzt worden ist, hat manche
auslidndische Forscher dazu verleitet, die Einfilhrung dieser Anaphora erst in
diese Zeit zu legen. Die #thiopische Uberlieferung widerspricht jedoch einer
solchen Annahme kategorisch. Die &dthiopischen Autoren sind sich darin einig,
dass die Anaphora der Apostel ilter ist als die librigen, und sie betrachten sie als
Medebawi, d. h. als Basis oder Modell fiir alle anderen Anaphoren (wie es die
Anaphora des Herrenbruders Jakobus in ihrer syrischen Rezension fiir alle
Anaphoren der syro-antiochenischen Kirche ist).

Fiir sehr alt hilt man eine zweite Anaphora, und zwar die Anaphora unseres
Herrn Jesus Christus. Sie leitet sich her aus der Vorlage des eucharistischen
Gebets, das wir im Testamentum Domini Nostri Jesu Christi finden.

Uber die anderen Anaphoren konnen wir hinsichtlich ihres Ursprungs nichts
Bestimmtes aussagen. Sie tragen Namen von Aposteln und Kirchenlehrern.
Diese sind ihnen spéter beigefiigt worden, um ihnen ein gréeres Ansehen zu
verschaffen. Die einzige Anaphora, deren Verfasser bekannt ist, ist die unter Nr.
15 erwdhnte Anaphora (II) der Mutter Gottes. Sie stammt von dem im 14.
Jahrhundert bertihmten dthiopischen Monch Abba Giyorgis von Gaseccia. Sie ist
eine echt dthiopische Anaphora. Ihr Verfasser, Ursprungsort und —zeit stehen
mit Sicherheit fest. Ein weiterer Hinweis auf ihre dthiopische Authentizitit ist
thre Abfassung in rhythmischer Form.

58



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Eine poetische Form lésst sich auch in manchen Stiicken anderer Anaphoren
finden, woraus man den Schluss ziehen kann, dass sie, obwohl nicht
urspriinglich in Athiopien verfasst, mdglicherweise freie Ubersetzungen sind.
Die erste Anaphora der Mutter Gottes die Kyriakus von Bahnsa zugeschrieben
wird, steht in einem inneren Zusammenhang zu einem ,,Dersan, d. h. einer
Marienhomilie, die zur Literatur der dthiopischen Kirche gehort, aber sicherlich
nicht aus Athiopien stammt. Hammerschmidt weist auf ihre Ahnlichkeit mit der
Oratio I des Proklus, Laudatio in sanctissimam Die Genetricem Mariam, hin.

Die Anaphora des heiligen Athanasius betont mit Nachdruck die Heiligkeit des
Sonntags. Andererseits gibt es in der alten dthiopischen Literatur mehrere mehr
oder weniger lange Homilien liber den Tag des Herrn. Zwischen diesen und der
Anaphora des heiligen Athanasius gibt es in dieser Hinsicht manche
bemerkenswerten Verbindungen.

Fremde Einfliisse zeigen auch die Anaphora des heiligen Markus, die Anaphora
des Herrenbruders Jakobus und die Anaphora des heiligen Jakob von Sarug. Die
beiden letzteren zeigen starke syrische Ziige, was nicht verwunderlich ist. Die
Anaphora des heiligen Jakob von Sarug soll von dem Athiopier Weldeselassié
eingefiihrt worden sein.

Um eine wirkliche Ubersetzung handelt es sich bei der Anaphora des heiligen
Basilius; sie entspricht fast vollstindig der Anaphora, die unter demselben
Namen in der koptisch-orthodoxen Kirche verwendet wird.

Zusammenfassend konnen wir sagen: Fiir die Zeit der Abfassung der meisten
Anaphoren der dthiopischen Kirche konnen keine sicheren Aussagen gemacht
werden. Wenn man einmal von der Anaphora des heiligen Basilius absieht, dann
gibt es diese Anaphoren einzig und allein in der dthiopischen Kirche. Wir
wissen auch nichts iiber die Entstehung der meisten Anaphoren, zumal die
dltesten, zur Verfligung stehenden Handschriften erst aus dem 16. Jahrhundert
stammen. Eine Ausnahme in dieser Beziehung stellen nur die Anaphoren der
Apostel, unseres Herrn und die Anaphora (I) der Mutter Gottes dar. Was die
innere Struktur der Anaphoren betrifft, richten sie sich nach dem Vorbild der
Anaphora der Apostel.

Es gibt jedoch einige Variationen. Die Anaphora der Apostel nimmt ihre
Prafation den Gedanken der Danksagung auf, der im Einleitungsdialog
angesprochen ist:

Sagt Dank unserem Gott.

Es ist wiirdig und recht.

Erhebt eure Herzen.

Wir haben sie beim Herrn, unserem Gott.

59



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Wir sagen dir Dank, Herr, durch deinen vielgeliebten Sohn ...

Die Anaphoren unseres Herrn, des heiligen Gregor von Nyssa, des heiligen
Gregorius, die dritte Anaphora der Mutter Gottes, die zweite Anaphora des
heiligen Kyrillus, in etwa die des heiligen Markus und die des heiligen
Herrenbruders Jakobus folgen diese Form wie auch sonst. Dagegen beginnen die
anderen das eucharistische Gebet abrupt, ohne jede Verbindung zum
Einleitungsdialog, und auch ihre Linge steht in keinem Verhéltnis zum Vorbild,
d. h. zur Anaphora der Apostel. Der Hauptteil — Einleitung in das eucharistische
Hochgebet (Prifation), Einsetzungsbericht, Anamnese, Epiklese, Gebet des
Herrn usw. — hat die gleiche Reihenfolge.

Ferner sind einige Bemerkungen iiber die Stellung der groflen
Gedachtnisfiirbitte und der Epiklese zu machen. In der Anaphora der Apostel hat
erstere ihren Platz innerhalb der Préfation, d. h. sie geht dem Lobgesang der
Engel (Sanctus) voraus. In der Anaphora des heiligen Herrenbruders Jakobus
und des heiligen Basilius folgen die Gedichtnisse der Epiklese, wie dies stets in
den syro-antiochenischen Anaphoren der Fall ist. In der Anaphora des heiligen
Gregorius von Nyssa stehen sie nach dem Einsetzungsbericht.

Die Epiklese folgt in der Regel dem Einsetzungsbericht und der Anamnese: Sie
ist die Bitte um die Herabkunft des Heiligen Geistes auf das dargebrachte Brot
und den Kelch, damit er sie zum Leib und Blut Jesu Christi mache. Der Priester
spricht die Epiklese — wie die Rubriken sagen — leise und mit geneigtem Haupt.
In drei Anaphoren fehlt aber hier die Rubrik und auch das auf die Herabkunft
des Heiligen Geistes bezugnehmende Gebet. Es handelt sich um die Anaphoren
der Mutter Gottes des Kyriakus von Bahnsa, des heiligen Athanasius und des
heiligen Gregorius. In der Anaphora des Heiligen Gregorius von Nyssa befindet
sich diese Rubrik und ein entsprechendes Gebet vor dem Einsetzungsbericht: ,,0
mein Gebieter, ... sende deinen Heiligen Geist und seine Kraft auf dieses Brot
und diesen Kelch, die unsere Seelen, Leiber und Geister heiligen...*

Dieses Gebet hat zweifelsohne epikletischen Charakter, aber seine Stellung ist
ungewohnlich. Das mag der Grund sein, warum die englische Ubersetzung der
Anaphoren, die 1954 von der dthiopischen orthodoxen Kirche verdffentlicht
worden ist, einen von den Manuskripten abweichenden Text bietet: ,,O mein
Herr und Gebieter ..., du bist das Brot des Lebens, das vom Himmel auf deine
heilige Kirche herabgekommen ist, so dass du die Gnade des Heiligen Geistes
auf uns herab senden kannst, (ihn) der unsere Seelen, unsere Leiber und unsere
Geister heiligt.” Man hat den Eindruck, dass das Gebet absichtlich so abgedndert
worden ist. So bedarf es keiner ndheren Erkldrung, warum eine Epiklese dem
Einsetzungsbericht voraus geht.

60



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

In der Anaphora des heiligen Jakob von Sarug spricht die Epiklese nicht iiber
die Herabkunft des Heiligen Geistes, sondern des Lammes. Der Begriff
,Melos®“, der sich auch in der é&thiopischen Kirche findet, wird in der
amaharischen Ubersetzung mit ,,Heiliger Geist* {ibersetzt.

4.2 Aufbau und Struktur der gottlichen Liturgie

Die dthiopischen Kirchenbauten sind in der Regel rund und in Nachahmung des
Jerusalemer Tempels in drei konzentrische Kreise unterteilt: 1. Chor der Singer
und des Volkes, 2. das Heilige, d. h. der Platz, am dem sich die Kommunikanten
authalten, 3. das Heilige der Heiligen, das Heiligtum, in dem sich der Altar mit
dem Tabot befindet. In den letzten diirfen nur die an der Liturgie Mitwirkenden
eintreten. Die Ikonostase hat keine Tiir, sondern einen Vorhang.

Normalerweise muss es mindestens fiinf Mitwirkende an einer Eucharistiefeier
geben: der zelebrierende Priester, der Diakon, der Hypodiakon und der Vorleser.
Die alten Kanones sprechen dagegen von mindestens sieben; sie fiigen noch den
Rhipidientrager und den Kerzentrdger hinzu. In den Kldstern wird die Zahl
sieben eingehalten; in kleineren Gemeinschaften hélt man sich an die Zahl fiinf.
Bei einer feierlichen Eucharistiefeier sollten es sogar 13 Altardiener sein; dies
ist jedoch sehr selten der Fall, zumal die sechs zusitzlichen Altardiener
tiberhaupt keine Funktion haben, sondern durch ithr Vorhandensein allein der
Liturgie zu mehr Feierlichkeit verhelfen sollen.

Der Zelebrant hat seinen Platz stets in der Mitte des Altars und schaut wie die
Gemeinde nach Osten. Zu seiner Rechten steht der assistierende Priester, zu
seiner Linken stehen der Hypodiakon und der Vorleser. Dem Zelebranten
gegeniiber nimmt der Diakon Aufstellung. Die édthiopische Kirche folgt hier dem
Beispiel der koptisch-orthodoxen Kirche.

Selbstverstandlich kommunizieren alle Altardiener wéhrend der gottlichen
Liturgie. Wer nicht kommunizieren will oder kann, darf nicht Altardienst
verrichten. Wie in allen orientalischen Riten spendet auch die &dthiopische
Kirche die Kommunion unter beiderlei Gestalten.

Eine Konzelebration, wie sie der byzantinische oder der erneuerte romische
Ritus kennt, ist dem &thiopischen Ritus fremd. Es gibt jedoch wie im syro-
antiochenischen Ritus eine Abart der Konzelebration, die man auch eine
Simultanzelebration nennen kann. Drei Zelebranten stehen an drei Altdren,
haben ihre eigenen Opfergaben und ihre eigenen Altardiener, vereinen sich aber
in dieselben Riten. Liturgiewissenschaftler halten jedoch diese Art der
Zelebration fiir unangemessen, da sie die Einzigkeit des Opfers Christi eher
verdunkele als erhelle.

61



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die liturgischen Gewinder sollen in der Regel weill sein: Sie sollen auf die
Verklarung Christi hinweisen. Die Rubriken gestatten auch die rote Farbe, da sie
die Farbe des auf Golgatha vergossenen Blutes ist. So steht es in der Fetha
Nagast. In der Praxis wird jedoch jede nur mogliche Farbe benutzt und
zugelassen.

4.2.1 Die allgemeine Ordnung

Man kann hier drei Teile unterscheiden:

a) die vorbereitenden Riten

b) die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes und
die unmittelbare Vorbereitung auf die Eucharistiefeier

4.2.1.1 Die vorbereitenden Riten und Gebete

Eine Besonderheit des é&thiopischen Ritus besteht darin, dass vor dem
eigentlichen Beginn der Diakon eine Ermahnung vortrdgt, um die Gldubigen auf
das erhabene Tun vorzubereiten, das vollzogen werden soll:

Wer mit seinem Néchsten Streit gehabt hat, soll thm verzeihen. Wer in seinem
Herzen Zwietracht geplant hat, bitte um Vergebung. Wer in seinem Gewissen
unwiirdig ist, soll nicht herantreten. Wer in eine Siinde gefallen ist, soll es nicht
vergessen; denn es wird kein Vergessen geben. Wenn einer in seinen Sinnen
krank i1st, soll er nicht nahen. Wenn einer befleckt oder unrein ist, soll er sich
entfernen. Wenn einer von den Geboten Christi sich entfernt hat, dann soll man
thn hindern. Wenn einer die Propheten verachtet, dann wende er sich von dem
Zorn des Eingeborenen und rette seine Seele.

Er tue dem Kreuz kein Unrecht an; denn die Ungerechtigkeit geziemt ihm nicht.
Er fliehe vor dem Zorn des Herrn; denn es ist Einer, der uns sieht: der Vater des
Lichts mit seinem Sohn und seinen heiligen Engeln, die in die Kirche
hineinblicken. Blickt auch ihr hinein in eure Leiber. Gedenket nicht der Schuld
eurer Ndchsten. Achtet darauf, dass keiner erfunden werde im Ziirnen mit seinen
Gefahrten. Der Herr sieht es. Erhebt eure Herzen. Lasst uns hinzutreten zum
Heil des Lebens und der Heiligkeit. In der Weisheit des Herrn wollen wir die
Gnade empfangen, die uns gegeben ist.

Beim Einzug in die Kirche betet der Priester ein Reuegebet und dann die
Psalmen 24, 60, 101, 129 und 130. Er beschlie3t die Psalmodie mit Gebeten, die
einen Segen {iber die Kirche und die heiligen Gefédl3e erflehen. Darauf folgt das
Gebet des Vorhangs, das dem heiligen Gregorius zugeschrieben wird und
unmittelbar darauf ein Gebet des heiligen Basilius.

62



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Beim Eintreten in das Heilige der Heiligen spricht der Priester ein Gebet, das
vom heiligen Johannes verfasst sein soll. Am Altar angekommen, beginnt er mit
der Bekleidung desselben. Sodann stellt er die heiligen Geféalle auf den Altar und
verhiillt sie. Auch legt er Weihrauch auf. Alle diese Handlungen werden mit
entsprechenden Gebeten begleitet. Nach ihrer Beendigung richtet der Priester
ein Gebet an den Vater, in dem er fiir sich und die Glaubigen gottliche Hilfe
erfleht. Diesem folgt ein letztes Vorbereitungsgebet; es beginnt mit einem
Alleluja und besteht aus verschiedenen Psalmversen.

Nun legt der Priester die liturgischen Gewéander an und wéascht anschlieBend die
Hénde. Sodann stimmt er den Einleitungsgesang an: ,,Alleluja. Sei gegriif3t,
unsere Mutter, heilige Kirche ...““. Der Priester umschreitet nun den Altar mit
dem Opferbrot in den Handen und gedenkt zunichst der Intention, in der die
Gabe dargebracht wird. Darauf segnet er den Opferkorb mit den Broten, wihlt
dann das zu konsekrierende Brot aus und bestreicht es oben und unten mit
seinen feuchten Handen, um es anschlieend auf ein Tuch zu legen.

Hierauf nimmt der assistierende Priester das Brot mit dem Tuch auf und
umschreitet betend dreimal den Altar. Anschlieflend tut dies der zelebrierende
Priester einmal und legt, zur Mitte des Altars zuriickgekehrt, das Brot auf die
Patene. Nun umschreitet der Diakon dreimal den Altar mit dem Wein. Der
assistierende Priester nimmt ihm das Weinkdnnchen ab und gieft den Wein in
den Kelch. Nach einem dreifachen Segen von Brot und Wein wendet sich der
Priester dem assistierenden Priester zu mit den Worten:

Gedenke meiner, mein priesterlicher Vater, in deinen heiligen Gebeten.
Und dieser antwortet:

Der Herr bewahre dein heiliges Priestertum. Er nehme dein Opfer und dein
Flehen im Glanze seines Angesichtes an. Herr, moge es dir gefallen, mich zu
retten. Herr, moge es dir gefallen, mich zu retten.

Aufrecht stehend und mit erhobenen Hinden singt der Priester ein Trishagion
und den Psalm 116 im Wechsel mit dem Volk. Nach einer Ermahnung des
Diakons ,Steht auf zum Gebet“ beginnt der Priester ein langes
Danksagungsgebet, das dem heiligen Basilius zugeschrieben wird. Der
assistierende Priester singt ein Gebet, in dem er darum bittet, dass die von den
Glaubigen dargebrachten Gaben dem Herrn wohlgefallen. Nach dem vom
Zelebranten gesprochenen Darbringungsgebet werden die Opfergaben mit dem
Velum verhiillt. Sobald das entsprechende Gebet der Verhiillung beendet ist,
wendet sich der Diakon zum Westen hin und spricht:

63



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Auftrag, unserer Viter, der Apostel. Kein Mensch soll in seinem Herzen gegen
seinen Nichsten oder gegen irgendwen Rachepline oder Strafgeliiste,
Feindschaft oder Hass tragen.

Sodann folgt, vom assistierenden Priester angesprochen, ein allgemeines
Absolutionsgebet, das uns schon in der koptisch-orthodoxen Liturgie unter der
Bezeichnung ,,Absolution des Sohnes® begegnet ist. Auf dieses folgen die
allgemeinen Fiirbitten; auf jede Bitte fiir die Hierarchie und in allen Anliegen
der Glaubigen antwortet die Gemeinde mit ,,Amen. Herr, erbarme dich unser®.
Danach kommt, wie auch in der koptisch-orthodoxen Liturgie, der grof3e
Weihrauchritus: Wéhrend der Prozession, die dreimal um den Altar herumgeht,
inzensiert der Priester diesen, die eventuell im Heiligtum anwesenden Bischofe
und Priester, dann, aullerhalb desselben, die vier Teile der Kirche. Der Chor und
die Anwesenden stimmen dabei den Weihrauchhymnus an:

(Volk) Jungfrau Maria, Gottesgebarerin, (Priester) du bist (Volk) das goldene
Weihrauchfass, in dem du die feurige Kohle getragen hast. Gepriesen ist, wer
vom Heiligtum den empfangen hat, der die Siinden vergibt und das Verbrechen
zerstort, ihn, der das Wort des Herrn ist, der von dir Fleisch geworden ist, der
sich selbst seinem Vater als Weihrauch und annehmbares Opfer dargebracht hat.
Wir beten dich an, Christus, zugleich mit deinem guten Vater im Himmel und
mit deinem Heiligen Geist, dem Lebensspender, weil du gekommen bist und uns
erlost hast.

4.2.1.2 Die Liturgie der Katechumenen oder des Wortes

Zwar sind die Katechumenen von Anfang an dabei gewesen, aber der nun
folgende Teil dient in besonderer Weise ihrer Belehrung und Einfiihrung in das
Christentum. In dem ihnen besonders geltenden Teil finden die Lesungen aus
der Heiligen Schrift statt, auf welche eine Homilie folgt.

In jeder Eucharistiefeier werden vier Perikopen aus dem Neuen Testament
vorgetragen; ihnen gehen Gebete der Priester voraus, und anschlieBend folgt
eine Anrufung des Volkes.

In der Ndhe des Heiligtums, nach Westen schauend, tragt der Diakon die Lesung
aus einem der paulinischen Briefe vor. Mit dem Gesicht nach Norden, vor der
linken Tiir, liest der Hypodiakon einen Abschnitt aus einem der Katholischen
Briefe. Vor der rechten Tiir des Heiligtums, nach Siiden blickend, liest der
assistierende Priester eine Perikope aus der Apostelgeschichte. Wenn der
Letztgenannte seine Lesung beendet, legt der Zelebrant Weihrauch auf und singt
im Wechsel mit dem Chor den Weihrauchhymnus.

64



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Danach folgt die Vorbereitung auf das Evangelium. Nach dem Priestergebet
findet ein Wechselgesang zwischen Diakon und Volk statt, der den Psalmen
entnommen ist. Der Priester gedenkt derer, die sich seinen Gebeten empfohlen
haben, segnet die vier Richtungen der Erde, betet ein weiteres
Vorbereitungsgebet, berduchert das Evangeliar und trigt es dann in einer
Prozession um den Altar. Dabei ist das Evangeliar auf der Seite gedftnet, auf der
das Tagesevangelium steht.

Bevor das Evangelium vorgetragen wird, und zwar vor dem Haupteingang der
Ikonostase und mit Blick nach Osten, also dem Volk abgewandt, reicht es der
Zelebrant allen Altardienern und den anwesenden Priestern zum Kuss. Nach
dem Evangelium kiissen die Priester und die Altardiener sowie das ganze Volk
das Evangeliar. Die Rubriken sagen ausdriicklich, dass dabei das Haupt entblof3t
werden muss, falls man dies nicht wiahrend der ganzen Liturgie tun kann.

4.2.1.3 Die unmittelbare Vorbereitung auf die Eucharistiefeier

Nach der Homilie (falls eine solche stattfindet) singt der Diakon feierlich: ,,Ihr
Katechumenen, geht hinaus.* Sodann wendet er sich an die Glaubigen: ,,Erhebt
euch zum Gebet.“ Damit beginnt der eigentliche Teil der Liturgie der
Glaubigen.

Es folgen nun drei gesungene Gebete, zwischen welchen es Einladungen des
Diakons gibt, sich dem Gebet der Zelebranten oder des assistierenden Priesters
anzuschlieBen. Die erste Intention ist fiir die Kirche im allgemeinen, die zweite
fiir die Hierarchie und die dritte fiir die anwesenden Glaubigen. AnschlieBend
inzensiert der Zelebrant den Altar, worauf der Diakon zum gemeinsamen
Sprechen des Glaubensbekenntnisses einlédt.

Der Priester deckt nun die Opfergaben ab und wéscht seine Hiande. Er wendet
sich dann dem Volke zu und besprengt es mit dem Wasser der Handwaschung.
Interessant ist, was die Rubriken dazu sagen:

Die Waschung der Hidnde des Priesters ist ein Gleichnis der Waschung der
Héande des Pilatus, damit er rein werde von reinem Blut. Deshalb mahnt auch
der Priester das Volk mit dem Psalm Davids, mit der Epistel des Paulus, mit
dem Brief der Apostel, mit der Apostelgeschichte, mit dem Evangelium. Der
Sinn dessen ist, dass er rein sei von der Siinde des Volkes; wenn namlich einer
an dem Geheimnis unwiirdig teilnimmt, ist der Priester rein von dessen Schuld,
nachdem er diese Mahnung gesprochen hat.

65



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Nun beginnt der Priester das Gebet des Friedenskusses das auf den heiligen
Basilius zuriickgeht. In diesem Gebet kommt der Gesang der Engel von
Weihnachten ,,Ehre sei Gott in der Hohe* vor, den die Gldubigen sofort
wiederholen. Auf die Aufforderung des Diakons ,,Betet fiir den vollkommenen
Frieden und die Liebe; lasst uns einander kiissen in heiligem Kuss* erfolgt der
Friedenskuss. Die Rubriken prizisieren hier: ,,Und man gibt sich gegenseitig
den Kuss: die Priester den Priestern, die Diakone den Diakonen, die Méanner den
Minnern, die Frauen den Frauen.® In der Praxis begniigt man sich damit, sich
voreinander tief zu verneigen.

Mit dem Friedenskuss endet der unveridnderliche Teil der gottlichen Liturgie und
damit das, was man ,die allgemeine Ordnung®“ nennt. Es beginnt nun die
eigentliche Eucharistiefeier, die Anaphora oder ,,Ordnung der Heiligung*
(Qeddasa [der Begriff stammt von dem syrischen Wort ,,Quddasa*, das dieselbe
Bedeutung hat ]).

4.2.2 Die Anaphora

Wir folgen nun der Anaphora der Apostel. Der vollstindige Titel lautet:
,2Anaphora unserer heiligen Viter, der Apostel.“ Sie wird am haufigsten
verwendet und ist, wie wir gezeigt haben, die dlteste Anaphora der dthiopischen
Kirche.

Nach dem Eréffnungsdialog beginnt der Priester mit dem ersten Teil des ersten
Lobgesangs, der textlich und inhaltlich dem Anfang des Praeconiums bzw. der
Prafation des eucharistischen Gebets der Traditio Apostolica entspricht. Der
Diakon unterbricht den Lobgesang, indem er eine Fiirbitte einschiebt, und
anschlieBend singt der assistierende Priester ein Segensgebet des heiligen
Basilius. Wiahrend dieses Gebets segnet der zelebrierende Priester das Volk,
zum Himmel gewandt, zur Erde hin, {iber den Altar hin und wieder das Volk,
bevor er mit dem zweiten Teil des ersten Lobgesangs fortfahrt. Wahrend dieses
zweiten Teils wird er einige Male vom Diakon unterbrochen, der die Gemeinde
ermahnt: ,,Wer sitzt, stehe auf. — Schaut nach Osten. — Lasst uns hinblicken.*
Auf den Ruf des Diakons ,,Antwortet” singt die Gemeinde das ,,Sanctus®, das
zuerst der Priester gesungen hat.

Nun macht der Priester, nach Osten gewandt, zunédchst ein Kreuzzeichen iiber
sich, dann tlber das Volk und schlieBlich iiber die iibrigen Altardiener und
beginnt mit dem zweiten Lobgesang. Gegen Ende desselben legt der
assistierende Priester Weihrauch auf und reicht dem Zelebranten das
Weihrauchfass. Dieser berduchert zuniachst dreimal seine Hinde zur Reinigung
und lisst dann tiber dem Brot und iiber dem Kelch den Weihrauch emporsteigen.
Dabei beginnt er mit dem Einsetzungsgebet:

66



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Er hat seine Hiande zum Leiden ausgestreckt; er hat gelitten, um die Leidenden
zu heilen, die auf dich (den Vater) hoffen; er hat sich selbst in Schmerzen aus
seinem eigenen Willen zum Opfer dargebracht, um den Tod zu zerstéren, die
Fesseln Satans zu zerbrechen, die Unterwelt zu zertreten, die Heiligen
hinauszufiihren, das Gesetz zu befestigen und seine Auferstehung zu machen. —
In jener Nacht, in der sie ihn auslieferten, nahm er Brot in seine heiligen,
gesegneten und makellosen Hande ...

Der Einsetzungsbericht wird ebenfalls durch Ermahnungen des Diakons und
Antworten des Volkes unterbrochen: ,,Amen, amen, amen. Wir glauben und
bekennen, wir verherrlichen dich, unser Herr und unser Gott, wir glauben, dass
dies wahrhaft dein Leib (oder dein Blut) ist.“ Auf den Einsetzungsbericht folgt
die Anamnese und die Epiklese, das Gebet um die Herabkunft des Heiligen
Geistes, damit das Brot der Leib und der Wein das Blut Christi werden. Danach
bezeichnet der Priester, der seinen Daumen in das heilige Blut eintaucht, mit
diesem den Leib. Jetzt teilt er das konsekrierte Brot in 13 Teile. Abwechselnd
mit dem Volk spricht er:

Gib uns, dass wir geeint werden in deinem Heiligen Geist — und heile uns durch
diese Darbringung — dass wir in dir leben — durch alle Zeit — und in alle
Ewigkeit — und gepriesen, der kommt im Namen des Herrn — und gepriesen
seiner Herrlichkeit — es werde — es sei gepriesen — sende aus liber uns die Gnade
des Heiligen Geistes.

Es folgt nun das Gebet der Brechung, und dann sagt der Diakon ,,Betet®, und das
Volk spricht gemeinsam das Gebet des Herrn. Unterdessen betet der Priester
zwel andere Gebete. Der Priester nimmt die letzte Bitte des Vaterunser im
Embolismusgebet auf, und danach folgt der Hymnus ,,Das Heer der Engel des
Erlosers der Welt ...

Von hier an gebraucht man in allen Anaphoren dieselben Texte; nur im letzten
Teil der Danksagung gibt es geringfiigige Verschiedenheiten.

Nun folgen das Gebet der Verneigung, das Bullgebet des heiligen Basilius, das
»Absolution des Vaters® heit, und die Erhebung des Teils des konsekrierten
Brotes, das ,,Despotikon‘ bezeichnet wird, wobei der Diakon ausruft: ,,Lasst uns
hinsehen.“ Der Priester singt: ,,Das Heilige den Heiligen*, worauf das Volk
antwortet: ,,Einer ist der Heilige Vater, einer ist der Heilige Sohn und einer der
Heilige Geist.*“ Jetzt erhebt der Priester die Patene, mit dem gesamten Opferbrot
und singt abwechselnd mit dem Volk ,,Kyrie eleison®. Diese Anrufung wird
41mal wiederholt (2Imal vom Priester und 20mal vom Volk), wobei
ununterbrochen die Schellen benutzt werden. Darauf wendet er sich dem Volk
zu und spricht ein Bullgebet.

67



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Auf dieses folgt die Bezeichnung des heiligen Leibes mit dem heiligen Blut und
die Vermischung des Despotikon mit dem heiligen Blut. Der Priester ldsst
diesen Teil des konsekrierten Brotes in den Kelch fallen. Jetzt kommt das
Vorbereitungsgebet auf den Empfang der heiligen Kommunion, das fiir den
Priester und die Anwesenden verschieden ist. Wir geben hier das Gebet der
Gléaubigen wieder:

Mein Herr Jesus Christus, nicht im entferntesten bin ich wiirdig, dass du
eingehst unter das Dach meines unreinen Hauses; denn ich habe dich zum
Unwillen und zum Zorn gereizt; ich habe Bose vor dir getan und meine Seele
und meinen Leib befleckt, den du nach deinem Bild und Gleichnis geschaffen
hast. Ich tat dies durch die Ubertretung deines Gebots und dabei ist kein gutes
Werk an mir, nicht einmal das geringste. Aber ich bitte und beschwore dich,
Herr, um des Werkes willen, das du kunstvoll geschaffen hast, und um deiner
Menschwerdung willen, die du um meines Heiles willen vollzogen hast, sowie
um deines kostbaren Kreuzes und deines lebensspendenden Todes sowie deiner
Auferstehung am dritten Tag willen, reinige mich von aller Schuld und allem
Fluch, von jeder Siinde und Unreinheit.

Wenn ich jetzt dein heiliges Geheimnis empfangen werde, so gereiche es mir
nicht zum Gericht und zur Verdammung. Erbarme dich meiner und verschone
mich geméil der Fiille deiner Erbarmung. Durch dieses Geheimnis schenke mir
die Verzeihung meiner Siinden und das Leben der Seele und des Leibes, o
Leben der Welt. Tu es auf die Fiirsprache unserer Herrin, der heiligen Jungfrau
Maria und des heiligen Johannes des Tdufers sowie durch das Gebet aller Engel,
aller Mértyrer, aller Kdmpfer und Gerechten zum Heil in alle Ewigkeit. Amen.

Zuerst kommunizieren die anwesenden Bischofe, nach thnen die Priester und die
Diakone, schlieBlich die Méanner und die Frauen. ,,Wenn am Morgen aber, vor
der Liturgie, Personen getauft worden sind, sind sie die ersten, sagt die Rubrik.
Solange die Austeilung der Kommunion dauert, singen die Gldubigen
zusammen mit den Sdngern den Psalm 150 und andere eucharistische
Antiphonen. Die Kommunion wird unter beiden Gestalten gespendet; das heilige
Blut wird mit Hilfe eines Loffels ausgeteilt (wahrscheinlich aus hygienischen
und &sthetischen Griinden hat vor einiger Zeit die romische Kongregation fiir die
orientalischen Kirchen den Katholiken empfohlen, das konsekrierte Brot in das
heilige Blut zu tauchen und so Leib und Blut des Herrn zusammen zu
empfangen).

Die Danksagung, die nun folgt, wird von der Reinigung der heiligen Gefdlle
begleitet. Sie fiihrt zum Gebet ,Lenker der Seelen”, das vom Zelebranten
gesungen wird. Nach dem Gebet der Handauflegung folgt das lange
Segensgebet. Beziiglich des Segens sagen die Rubriken:

68



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Er segne aber mit seinem Finger iiber die Stirn des Volkes. Die Priester aber
segnen einander, indem sie ihre Hénde ergreifen. Zuerst segne er (der Zelebrant)
die Priester und spreche: ,,Den Priestern sei die Macht der Hand unseres Vaters
Petrus.“ Sie aber antworten darauf: ,,Der Herr setze dich ein in seinem ewigen
Konigreich.“ Zu den Diakonen aber spricht der Priester: ,,Der Herr segne dich
und erleuchte deine geistigen Augen.” Zu den Glaubigen aber spricht er: ,,Der
Herr segne dich und zeige sein Antlitz {iber dir.*

Nun folgt die Entlassung mit einem nochmaligen Segen und die Austeilung der
Eulogien.

4.3  Abschluss

Die normale Dauer der géttlichen Liturgie betrdgt etwa zwei Stunden. Es kommt
ganz darauf an, welche Anaphora fiir die Liturgie gewéhlt worden ist. Die hier
beschriebene Anaphora der Apostel dauert vom Einleitungsdialog bis zur
Epiklese nicht ldnger als fiinf Minuten; die ldngste Anaphora, fiir die man 25 bis
35 Minuten bendétigt, ist die des heiligen Athanasius.

Vielleicht ist es angebracht, an dieser Stelle noch einige Bemerkungen {iber
einige feierliche Riten der &thiopischen Kirche zu machen, bei denen die
allgemeine Ordnung der gottlichen Liturgie bis zum Evangelium verwendet
wird. Man nennt sie die Ser’ate Qedddse. Es handelt sich um solche Riten wie
die Waschung der FiiBe am Griindonnerstag, das Gedachtnis der Taufe Christi
am Fest Epiphanie am Ufer eines Flusses, die Osterliche Vigil. Dieselbe
Ordnung verwendet man aber auch vor der Spendung der Sakramente der Taufe,
der Ehe und der Krankensalbung. Die Feier beginnt mit der Einladung des
Diakons ,,Erhebt euch zum Gebet®“, auf die das Danksagungsgebet des heiligen
Basilius folgt. AnschlieBend gibt es keinen Unterschied mehr zur gottlichen
Liturgie bis zum Evangelium. Natiirlich haben die Lesungen und das
Evangelium Bezug zum gefeierten Mysterium. Der eigentliche Ritus beginnt
unmittelbar nach dem Evangelium.

69



Seminar- Vortrdge — Teil I - Liturgie

http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

44  Aufbau der koptisch-orthodoxen und der dthiopischen
Liturgie
Synoptische Gegeniiberstellung
Koptische Liturgie Athiopische Liturgie

Ermahnung des Diakons, Buflgebet
Psalm 24, 60, 101, 129, 13

Ankleidung -

Anbetung und Vaterunser

Alleluja

Gebet vor der Bereitung des Altars
Bereitung des Altars

Gebet nach der Bereitung des Altars
Handwaschung

Auswabhl des Brotes

Kosten des Weins

Mit dem Brot in der Hand: Gedéichtnisse

Umschreiten des Altars mit dem Brot
(Priester) und dem Wein (Diakon)

Segnung der Gaben

Niederlegung des Brotes auf dem Diskos

Bereitung des Kelches

Diakon: Einer ist der Heilige Vater Psalm
116

Danksagungsgebet des heiligen Markus

Opferungsgebet in Epikleseform
Verhiillung der Gaben mit den drei Velen

Absolution des Sohnes

Auflegen des Weihrauchs

Marienhmynus

Drei feierliche Gebete mit Umschreiten des
Altars

Berducherung des Heiligtums und der Kirche

Alleluja

Gebet zur Bereitung der Kirche
Gebet der drei Eingéinge

Gebet vor der Bereitung des Altars
Bereitung des Altars

Gebet nach der Bereitung des Altars
Handwaschung

Prozession um den Altar mit den Gaben
Gabengebet

Segen des Brotkorbs

Aufnehmen und Absetzen des Brotes
Umschreiten des Altars mit dem Brot
(Priester) und dem Wein (Diakon)

Bereitung des Kelches

Gabengebet

Segnung der Gaben

Diakon: Einer ist der Heilige Vater Psalm
116

Niederlegung des Brotes auf dem Diskos
Gebet liber dem Kelch

Segensgebet liber Brot und Wein
Danksagungsgebet des heiligen Basilius
Gebet fiir die Darbringung der Opfergaben
(Opferungsgebet der Apostel)
Opferungsgebet in Epikleseform

Verhiillung der Gaben mit dem groBlen
Velum

Absolution des Sohnes

Allgemeine Fiirbittenlitanei

Weihrauchgebet

Auflegen des Weihrauchs

Marienhmynus

Drei feierliche Gebete mit Umschreiten des
Altars

Berducherung des Heiligtums und der Kirche

70




Seminar- Vortrdge — Teil I - Liturgie

http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Lesung aus einem Paulusbrief
Gebet vor der Lesung aus
Katholischen Briefe

Lesung aus einem der Katholischen Briefe
Gebet vor der Lesung aus
Apostelgeschichte

Lesung aus der Apostelgeschichte

einem der

der

Trishagion
Gebet vor dem Evangelium
Prozession mit dem Evangeliar

Evangelium
Gebet nach dem Evangelium
Fiirbittlitanei, auch fiir die Katechumenen

Velumgebet

Herantreten an den Altar
Drei feierliche Gebete mit Berducherung
Glaubensbekenntnis

Handwaschung

Gebet vor dem Friedenskuss

Friedenskuss

Abnahme des Velums

Ermahnung des Diakons

Einleitungsdialog zum eucharistischen Gebet
Es ist wiirdig ...

Fiirbitte nur in der Kyrillus- Anaphora
Abschluss

Sanctus

Gebet nach dem Sanctus
Einsetzungsbericht

Volk: Deinen Tod,

o Herr, ...

Anamnese

Gesang nach der Anamnese

Epiklese

Fiirbitten (auBer in der Kyrillus-Anaphora)

Doxologie

Segen

Gebet der Brechung
Gebet des Herrn
Embolismus

Gebet der Verneigung
Absolution des Vaters

Gebet vor dem Paulusbrief
Lesung aus einem Paulusbrief
Gebet vor der Lesung aus
Katholischen Briefe

Lesung aus einem der Katholischen Briefe
Gebet vor der Lesung aus
Apostelgeschichte

Lesung aus der Apostelgeschichte

Gebet nach der Apostelgeschichte
Marienhymnus

Trishagion

Gebet vor dem Evangelium

Prozession mit dem Evangeliar

Gebet hinter dem Evangeliar

Firbittlitanei

Evangelium

Gebet nach dem Evangelium

einem der

der

Entlassung der Katechumenen

Gebet vor dem Herantreten an den Altar
Herantreten an den Altar

Drei feierliche Gebete mit Berducherung
Glaubensbekenntnis

Abnahme des Velums vom Diskos
Handwaschung

Gebet vor dem Friedenskuss
Friedenskuss

Einleitungsdialog zum eucharistischen Gebet
Es ist wiirdig ...

Fiirbitte

Abschluss

Sanctus

Gebet nach dem Sanctus
Einsetzungsbericht

Volk: Deinen Tod,

o Herr, ...

Anamnese

Gesang nach der Anamnese
Epiklese

Fiirbitten in einigen Anaphoren
antiochenischer Herkunft
Doxologie

Segen

Gebet der Brechung

Gebet des Herrn
Embolismus

Gebet der Verneigung
Absolution des Vaters

Syro-

71




Seminar- Vortrdge — Teil I - Liturgie

http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Gedéchtnisse
,Das Heilige den Heiligen*
Erhebung

<

Intinktion
Konsignation

Vermischung

Homologie
Kommunionhymnus
Vorbereitungsgebete
Priesterkommunion
Kommunion des Diakons
Kommunion der Glaubigen
Absolutionen

Genuss von Wasser
Danksagung

Gebet der Verneigung
Segensgebet

Vaterunser

Segen

Entlassung

Austeilung der Eulogien
Weggang vom Altar
Ablegen der liturgischen Gewénder

Gedéchtnisse

,Das Heilige den Heiligen*
Erhebung

BuBlgebet

Intinktion

Konsignation

41mal ,,Herr, erbarme dich*
Vermischung

Homologie
Kommunionhymnus
Vorbereitungsgebete
Priesterkommunion
Kommunion des Diakons
Kommunion der Glaubigen
Absolutionen

Genuss von Wasser
Danksagung

Gebet der Verneigung
Segensgebet

Vaterunser

Segen

Entlassung

Austeilung der Eulogien
Weggang vom Altar
Ablegen der liturgischen Gewénder

72




Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

4.5  Quellen und Literatur:

Sinodos. Manuskript in der Kirche Ledeta Maraim, Addis Adeba

Meshdife Kidan (= Testamentum Domini), Manuskript in der Kirche St. Gabriel,
Addis Adeba

The Ethiopic Didascalia. English translation by J.M. Harden, London 1920.
Canones Apostolorum Aethiopicae. Lateinische Ubersetzung von W. Fell,
Leipzig 1871.

Meshafe Qeddase (Ge'ez-Amharische Textausgabe mit ausfiihrlichen
Kommentaren der dthiopischen Kirchenlehrer, Addis Adeba 1918 (4thiopischer
Kalender).

Meshafe Qeddase, hrsg. von der Kongregation fiir die Orientalischen Kirchen,
Rom 1938 (dthiopischer Kalender).

The Liturgy of the Ethiopian Church. English translation of the Ethiopian
Missal, by the Ethiopian Orthodox Church, Addis Adeba 1954.

A. M. Mitnacht, Die Messliturgie der Katholiken des Athiopischen Ritus,
Wiirzburg 1960.

The Fetha Nagast The Law of the Kings. English translation by A. Paulos
Tzadua, Addis Adeba 1968.

E. Hammerschmidt, Studies in the Ethiopic Anaphoras, Berlin 1961.

A. Teclemariam Semharay, Variationes in Liturgia S. Marci: Ephemerdes
Liturgicae 42 (1928).

A. Teclemariam Semharay, Messe de Notre-Dame dite « Agréable Parfum de
Saintetée », Rom 1937.

Tekeste-Brahan Ghebre-Medhin, Liturgie eucharistique : Ethiopic chrétienne,
Vivante Afriqgue N° 225, 14-26.

P. Tzadua, The Divine Liturgy According to the Rite of the Ethiopian Church: J.
Madey, The Eucharistic Liturgy in the Christian East, Kottayam-Paderborn
1984, 35-68.

Weitere Literaturangaben zur dthiopischen Kirche und Liturgie bei P. Verghese
(Hrsg.), Koptisches Christentum (= Die Kirchen der Welt XII), Stuttgart 1973,
276-284.

73



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

5. Meine Natur hast du in dir gesegnet

Zur Gestalt, Theologie und Spiritualitiit der Eucharistiefeier der koptisch-
orthodoxen Kirche

Von Prof. Dr. Albert Gerhards
Universitit Bonn

Irenee-Henry Dalmais schreibt im Handbuch der Ostkirchenkunde iiber die
Eucharistiefeier bei den orthodoxen Kopten:

,,Die Eucharistiefeier ist sehr niichtern geblieben, und ihre Dauer von zwei bis
drei Stunden erklért sich nur dadurch, dass sie ganz auf sehr langsame Melodien

mit vielen Wiederholungen gesungen wird.2 Diese Einschitzung beruht auf
einem Beurteilungskriterium, das an der byzantinischen Liturgie Mal nimmt. Ist
die Komplexitit eines Ritus, seine Vielschichtigkeit und Feierlichkeit ein
primdres Qualitdtsmerkmal? Wohl kaum.

Die koptisch-orthodoxe Liturgie hat wie kaum eine andere der alten Liturgien
eine Klarheit und Mitvollziehbarkeit bewahrt, die auch fiir die heutige Zeit
beispielhaft ist. Die langsame Gangart und die Wiederholungen ermdéglichen
eine direkte Anteilnahme der Gldubigen, die zudem durch eine grof3e Zahl an
Akklamationen (Zurufe) direkt in das heilige Geschehen einbezogen sind.
Dadurch ist den Aussagen der Texte in der koptisch-orthodoxen Liturgie ein
ungleich hoherer Wirkungsgrad zuzumessen als in den anderen Liturgien.
Freilich stellt sich auch hier die Frage nach der Verstindlichkeit der
Textaussage, da Litiozaie- und Volkssprache nicht mehr identisch sind.

5.1 FEinige allgemeine Bemerkungen zur Gestalt der
Eucharistiefeier

Die Gestalt der liturgischen Feier wird wesentlich durch den Raum determiniert.
Dieser hat in den verschiedenen Liturgien des Ostens und Westens im Laufe der
Zeit unterschiedliche Auspriagungen erhalten, wobei die Grundformen seit der
Spatantike im wesentlichen ausgebildet sind und nur partiell weiterentwickelt

wurden. Die typische koptisch-orthodoxe Kirche3 ist die Basilika mit Ostapsis.
Der Raum ist dreigeteilt in Altarraum, Schiff und ,,Galerie* (Narthex). In der
Mitte des Schiffs ist oft eine Vertiefung bzw. ein Behilter fiir die Wasserweihe.
Im vorderen Teil des Schiffs befindet sich der Raum der Kleriker, vom

2 I.-H. Dalmais, Die nichtbyzantinischen orientalischen Liturgien, in W. Nyssen / H. Schulz / P. Wiertz (Hg.),
Handbuch der Ostkirchenkunde, Bd. II, Diisseldorf 1989, 123.

3 Vgl. den Plan bei O. H. E. Burmester, The Egyptian or Coptic Church. A detailed description of her liturgical
services and the rites and ceremonies observed in the administration of her sacraments, Kairo 1967, 18.

74



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Gemeinderaum abgeteilt durch die Ambonen (Lesepult). Links steht der
Bischofsthron. Der Altarraum ist durch Stufen erhoht und durch eine Art
Ikonostase abgetrennt. Diese hat im Unterschied zur byzantinischen Ikonostase
nur eine Tiir. Hinter dem Altar befindet sich der Synthronos, der urspriingliche
Bischofssitz mit den Konzelebrantenbianken, der aber keine Funktion mehr hat.

Links und rechts liegen Annexriume, z. B. Sakristei und Baptisterium.4

Der eucharistische Gottesdienst ist eingebettet in die Tagzeitenliturgie, wobei

der Abend- und Morgenweihrauch als Reste des ,.kathedralen Typs“d in enger
Verbindung zur eucharistischen Liturgie stehen und daher in den Euchologien
aufgezeichnet sind.

Die Lautgestalt der Liturgien wird wesentlich gepridgt durch den

Kirchengesang.0 In der koptisch-orthodoxen Tradition hat sich ein kunstvoller
melismatischer (verzierert) Gesang entwickelt, fiir dessen Realisierung
spezialisierte Kirchensidnger erforderlich sind. Die Weisen wurden miindlich
tradiert. Seit den zwanziger Jahren wird der Gesang wissenschaftlich erforscht.
Unter den verschiedenen Schichten befinden sich auch Relikte altorientalischer
Musik: ,,Was wir heute unter orientalischer Musik verstehen, scheint einfach
eine degenerierte Stufe dessen zu sein, was einmal eine groBartige Kunstform
war. Diese Musik, die innerhalb der koptisch-orthodoxen Kirche seit unzihligen
Jahrhunderten tradiert worden ist, sollte eine Briicke zwischen dem Westen und
dem Osten sein, und westlichen Musikern neue Ausdrucksmdglichkeiten zur

Verfiigung stellen.“7 Die eucharistische Liturgie in der koptisch-orthodoxen
Kirche hat folgenden Aufbau:8

(1) Vormesse (Prothesis und Enarxis)

Vorbereitungsgebete und Handewaschung des Priesters
,Lammprozession“ um den Altar

Bereitung der Gaben

Darbringung

Absolution der Dienenden (urspriinglich Introitusgebet)

4 Der ,Idealplan® erfahrt freilich vielfiltige Varianten. So enthilt die erste genuin koptisch-orthodoxe Kirche in
Europa, das St.-Antonius-Kloster in Waldsolms-Kroffelbach nach westlichem Vorbild.

5 Vgl. R. Taft, The liturgy of the hours in East and West. The origins of the Divine Office and its meaning of
today. Collegeville 1985, 253,-256 (Lit.)

6 Zur Zeit sind folgende Schallplattenaufnahmen erhiltlich:

7 Aziz Sourial Atiya, Koptisch-orthodoxe Musik: Hermeneia 3. 1987, hier: 30; vgl. Handbuch der der
Ostkirchenkunde IT (Anm. I; 704-207). 210 (Lit.)

8 Modifiziert iibernommen aus: Die koptisch-orthodoxe Liturgie des Heiligen Basilios und des Heiligen
Gregorius mit Abend- und Morgenweihrauch, iibersetzt von Ortrun und Samy Hanna, Schriftenreihe des
Zentreums patristischer Spiritualitdit. KOINONIA-ORIENTS im Erzbistum Koln, hg. v. W. Nyssen, XXXV,
Koln 1990, 14-17.

75



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

(2) Wortgottesdienst

e Inzenz

e Fiinf Lesungen:
o Aus den Paulusbriefen
o Aus einem der katholischen Briefe
o Aus der Apostelgeschichte
o Aus dem Synaxarium

e Trishagion

e Evangeliumsgebet und —prozession
o Evangelium

e Predigt

e Allgemeines Gebet

(3) Eucharistiefeier

Pridanaphora

Altarzutritt

Glaubensbekenntnis
Versohnungsgebet und Friedenskuss
Anaphora (sieche unten)

Teilung des eucharistischen Brotes
Vaterunser und Embolismus
Absolution und Bekenntnis
Vorbereitungsgebete

Kommunion

Gebete nach der Kommunion
Entlassung

5.2 Zur Anaphora (Eucharistisches Hochgebet)

5.2.1 Der Begriff

Das griechische Wort anaphora (das Emportragen)? bezeichnet in der engeren
Verwendung die prex eucharistica oder das FEucharistiegebet vom
Eroffnungsdialog bis zur Schlussdoxologie. Im weiteren Sinn werden damit
auch einige zusitzliche Priestergebete eingeschlossen, die sich bei der
Verwendung des betreffenden Formulars gegeniiber dem feststehenden Ordo
communis ebenfalls &dndern. Diese Texte heilen auch ,anaphorische
Nebengebete* oder ,,auBenanaphorische Gebete*.

9 Vgl. A. Baumstark, Art. Anaphora. In: RAC I, 418-427.
76



http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Seminar- Vortrdge — Teil I - Liturgie

Ich verwende ,,Anaphora® hier stets im engeren Sinn wie die Textsammlung

,.Prex eucharistica“ von A. Hinggi und L. Pahl.10 Die Anaphora ist das zentrale,
vom Priester (oder Bischof) unter Beteiligung der Gliubigen vollzogene
Prasidialgebet der Messfeier mit dem sich durch die Grundakte Danksagung
(Eucharistia), Gedachtnis (Anamnese) und Bitte (Epiklese) die sakramentale
Vergegenwirtigung des Pascha-Mysteriums in den eucharistischen Gaben
ereignet.

Die Grundstrukturen der Anaphora entstammen altjiidischen Gebetsformen.
Diese erfahren in der christlichen Liturgie eine Umwandlung und entwickeln
sich in den verschiedenen liturgischen Zentren unterschiedlich fort.

5.2.2 Zur Klassifikation der Anaphora-Typen

Die orientalischen Gruppen von ,Liturgiefamilien werden nach dem
unterschiedlichen Aufbau der dort eigenstindigen Anaphoren definiert. Das
folgende Schema gibt dariiber Aufschluss. Dabei ist die Klassifizierung jedoch
mit Vorbehalt zu behandeln. Sie betrifft in erster Linie die archaischen
Formulare, wahrend schon bald Mischtypen vorkommen.

Anaphora-Typen

Nr Antiochenisch Ostsyrisch alexandrinisch
1 | Dialog Dialog Dialog

2 | Lob, Danksagung Lob, Danksagung Lob, Danksagung
3 |- - Fiirbittengebet

4 | Sanctus Einleitung Sanctus Einleitung Sanctus Einleitung
5 | Sanctus Sanctus Sanctus

6 | Post Sanctus Post Sanctus

7 |- - Epiklese I

8 | Einsetzungsbericht Einsetzungsbericht Einsetzungsbericht
9 | Anamnese Anamnese Anamnese

10 | Epiklese - Epiklese 11

11 | Fiirbittengebet Fiirbittengebet -

12 |- Epiklese -

13 | SchluBdoxologie Schlu3doxologie Schlu3doxologie

Gegentliber dieser, der

alteren formkritischen Methode entstammenden

Klassifizierung lassen sich die Anaphoren auch nach anderen Gesichtspunkten
einteilen. Einen wichtigen Impuls fiir die Anaphora-Forschung stellt die Studie
des Italieners C. Giraudo iiber die literarische Struktur des Eucharistischen

10 A. Hinggi / 1. Pahl, Prex Eucharistica. Textus e variis Liturgiis antiquioribus selecti. Fribourg 196R (Spic.
12).

77



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Hochgebets aus dem Jahre 1981 dar.ll Ausgehend von alt-jiidischem
Gebetstypen unterscheidet Giraudo je nach der Stellung des Einsetzungsberichts
einen ,,anamnetischen* und einen ,,epikletischen‘ Anaphora-Typ.

Die alexandrinische Gruppe (und der Canon Romanus) verkorpert den
epikletischen Typ. In der heutigen koptisch-orthodoxen Liturgie zihlt allein die
Markusanaphora zur eigenstindigen Liturgie, wihrend Basilius und
Gregoriusliturgie als ,Importe* der antiochenischen Gruppe und damit dem
anamnetischen Typ angehoren.

5.2.3 Zur (Pseudo)-Epigraphie ostkirchlicher Anaphoren

Ein Charakteristikum orientalischer Anaphoren ist ihre epigraphische
Bezeichnung. Dies gilt auch fiir die Anaphoren der koptisch-orthodoxen
Liturgie. Solche Verfasserangaben haben sich, abgesehen von den (pseudo-)
apostolischen Zuweisungen, teilweise als nicht ganz unberechtigt erwiesen. Das

gilt vor allem fiir die Basiliusliturgie,12 aber mutatis mutandis (notwendige

Abinderung) auch fiir die Chrysostomos-13 und die Gregoriusliturgie.14 Eine
definitive Zuweisung des liturgischen Formulars an einen Autor ist aber generell
kaum moglich, da mangels direkter Bezeugung der Verfasserschaft immer mit
der Moglichkeit zu rechnen ist, dass ein spdterer Autor nicht nur den Namen,
sondern auch Theologie und Stil eines bestimmten Vorgéngers genutzt hat, um
seinem Formular Geltung zu verschaffen. Man darf bei (spét-)antiken Texten

eben nicht moderne Kriterien der Authentizitit anlegen.15
5.2.4 Zur Methode der Erforschung von Anaphoren

Auf verschiedene Methoden der Anaphora-Forschung wurde bereits
hingewiesen. Als fundamental kann die von A. Baumstark begriindete Methode
der vergleichenden Liturgiewissenschaft angesehen werden. Auch die vor allem
von H. Engberding betriebene vorgeschichtliche Methode besitzt nach wie vor
Giltigkeit. Mit ihr gelingt es, das Beziehungssystem und damit die
Abhiéngigkeit der Anaphoren in ihren einzelnen Abschnitten zu erhellen.

T Vgl. C. Giraudo, la struttura letteraria della preghiera eucaristica. Saggio sulla genesi di una forma: Toda
veterotestamentaria. Bereka giudaica. Anafora christiana. Rom 1981 (Analecta Biblica 92). Vgl. die neueste, die
wichtigsten Besprechungen auffiithrende Rez. von G. Winkler, in: OC 70 (1986) 197-199.

12 vgl. H. Engberding, Das Eucharistische Hochgebet der Basiliosliturgie, Miinster 1931.

13 Vgl. G. Wagner, Der Ursprung der Chrysostomosliturgie, Miinster 1973 (LQF 59); R. Taft, The Authenticity
of the Cyrosostom Anaphora Revisited. Determining the Autorship of Liturgical Texts by Computer, in: OCP
56, 1990, 5-51.

14 vgl. A. Gerhards, Die griechische Gregoriosanaphora. Ein Beitrag zur Geschichte des Eucharistischen
Hochgebets. Miinster 1984 (LQF 65).

15 Vgl. allgemein: N. Brox, Falsche Verfasserangaben. Zur Erkldrung der friihchristlichen Psendoepigraphie.
Stuttgart 1975 (SBS 79).

78



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die besser als Gattungsgeschichte zu bezeichnende Methode C. Giraudos nimmt
dagegen die Anaphora insgesamt in den Blick und zeigt die groflen
Entwicklungslinien von alt-jiidischem Beten zu den klassischen Formularen des
4./ 5. Jahrhunderts auf. Diese Methoden sind fiir die exakte Textinterpretation
unumganglich, nehmen aber noch zu wenig Bezug auf den inhaltlichen Befund.

Hier ist der theologisch-systematische Vergleich mit patristischen Zeugnissen
unumgénglich. Auch der geschichtliche und sozio-kulturelle Kontext muss zur
Erhellung eines liturgischen Textes mitberiicksichtigt werden. SchlieBlich ist zu
fragen, wie die Lautgestalt eines Textes und dessen rituelle Ausgestaltung

beschaffen sind. Erst als ,,Geschehen“16 kommt der Text zu seiner eigentlichen
Sinnerfiillung.17

5.3 Die Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche

Bevor die drei noch heute in Gebrauch stehenden Formulare vorgestellt werden,
ist deren weiteres Umfeld zu skizzieren.

5.3.1 Koptisch Anaphoren und Fragmente

Es hat sich eine Reihe von koptischen Anaphoren erhalten, die heute nicht mehr
in Gebrauch sind. Vollstindig {iberliefert ist die Anphora des heiligen
Evangelisten Matthdus aus dem Euchologion des WeiBen KlosterslS.
Anaphorafragmente kennen wir aus derselben Handschrift!® sowie
Einzelfragmente auf Papyrusbléttern, Holztifelchen sowie auf Ostraka,

beschriebenen  Tonscherben oder Kalksteintifelchen20.  Warum  diese
Hochgebete verschwunden sind, ldsst sich nicht genau kléren, wahrscheinlich
sind sie liturgischen Reformen mit zentralisierender Absicht zum Opfer gefallen.

5.3.2 Die dthiopischen Anaphoren
Wenigstens kurz miissen wir auf die Tochter- oder Schwesterliturgie der Kopten

eingehen. Zwar waren die Athiopier bis in die jiingste Zeit ganz von der
koptisch-orthodoxen Kirche abhidngig, doch bildet der A&thiopische Ritus

16 Vgl. M. B. Merz, Liturgisches Gebet als Geset : ehem. Liturgiewissenschaftlich-linguistische Studie anhand
der Gebetsgattung Eucharistischen Hochgebet, LQF 70, Miinster 1988.

17 Vgl. A. Gerhards, Hohepunkt auf dem Tiefpunkt? Uberlegungen zur musikalischen Gestalt des
Eucharistischen Hochgebets, in: E. Reinhart / A. Schnider (Hg.), Sursum Corda. Variationen zu einem
liturgischen Motiv (FS P. Harnoncourt), Graz 1991, 167-177.

18 vgl. A. Kropp (Hg.), die koptisch-orthodoxe Anaphora des Heiligen Evangelisten Matthéus, in: Or Chr 29
(1932) 111-125.

19 E. Lanne (Hg.), Le Grand Euchologe du Monastere Blanc. Texte copte edite avec traduction francaise : PO 28
(1958) 265-407.

20 vgl. z. B. das von H. Quecke verdffentlichte Fragment: OCP 39 (1973) 218 f.

79



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

durchaus eine eigene Tradition, deren Ursprung noch weitgehend im Dunkeln
liegt. Es ist aber mit der Moglichkeit zu rechnen, dass dgyptische Anaphora-

Schopfungen in dthiopischer Ubersetzung erhalten sind2!

5.4  Die dret Anaphoren der koptisch-orthodoxen Kirche

5.4.1 Die Markus-(Kyrillus-)Anaphora

Die eigenstindige Liturgie Agyptens ist heute nahezu untergegangen?2. Die in
den heutigen Euchologien enthaltene Form ist das Ergebnis einer ldngeren
Entwicklung unter Aufnahme palédstinensischer, syrischer und byzantinischer
Elemente. Die Urform ist nach den Papyri dem Eucharistiegebet der ,,Traditio

Apostolica“23.  Die  strukturellen Besonderheiten der  entwickelten
Markusanaphora konnen wir im Schema erkennen. Sie betreffen die Einfligung
von Bitten vor dem Einsetzungsbericht, wie sie auch der romische Canon
enthadlt. Allerdings handelt es sich im Kern nicht um Interzessionen, sondern um
die Bitte um Annahme des Gotteslobes, ein typisch dgyptischer Zug, der auch

auf die Gregoriusanaphora eingewirkt hat.24
5.4.2 Die Basiliusanaphora

Die Basiliusanaphora ist in zwei Hauptrezensionen erhalten, von denen sicher
die jiingere, die byzantinische, mit Basilius in Zusammenhang zu bringen ist.
Die iltere dgyptische Rezension ist im Wesentlichen vor-basilianisch. Dennoch
entstammt sie dem syroantiochenischen Liturgiebereich und bildet das
klassische Beispiel eines syro-antiochenischen Hochgebets. Im Zuge der
Liturgiereform nach dem II. Vatikanum dachte man daran, diese Anaphora in
die romische Liturgie zu libernehmen, was aber — wohl vor allem aufgrund der
Stellung der Epiklese nach dem Einsetzungsbericht — nicht realisiert wurde. Statt
dessen wurde das vierte Hochgebet in Anlehnung an orientalische Vorbilder

geschaffen unter Aufgabe der klaren Struktur.25

Hervorragendes Merkmal der antiochenischen Anaphoren ist die ausgedehnte
Erzahlung der Heilsgeschichte nach dem Sanctus. Es gibt eine Reihe von
Parallelen mit der Gregoriusanaphora, die aber nicht ausschlieBlich im Sinne
einer Einbahnstrale zu erkldren sind: Die Formulare haben sich gegenseitig
beeinflusst.

21'vgl. Handbuch der Ostkirchenkunde (Anm. 1) 125-127, Lit. 140.
22 Vgl. Die koptisch-orthodoxe Liturgie (Anm. ...) 12.

23 Vgl. Japser-Cuming. 52-66.

24 Vgl. Gerhards, Gregoriosanaphora. 169-173

25 Vgl. A. Gerhards, Einleitung in Botte. ... 18

80



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

5.4.3 Die Gregoriusanaphora

Es handelt sich bei der Gregoriusanaphora um eine Anaphora antiochenischen
Typs, die aber dgyptische Ziige integriert hat. Ihre urspriingliche Sprache ist das
Griechische, und zwar ein literarisch hochstehendes Griechisch in kunstvoller
Prosa. Diese verweist durchaus auf den Theologen und Dichter, dessen Namen
sie trdgt, wenngleich seine Verfasserschaft zweifelhaft ist, auf Gregor von
Nazianz. Es existieren griechische und koptisch-orthodoxe Versionen. Letztere
unterteilen sich noch einmal in eine sahidische (u. a. als Bruchstiick der
erwahnten Handschrift des ,,weilen Klosters®) und eine bohairische Version, die

von Ernst Hammerschmidt 1957 herausgegeben und bearbeitet wurde.26

Ich habe 1984 eine Ausgabe des griechischen Textes nach den wenigen
bekannten alten Handschriften vorgelegt. Bis in die zwanziger Jahre des 20.
Jahrhunderts war iiberhaupt nur eine einzige, in Paris aufbewahrte Handschrift
(14. Jahrhundert) bekannt, bis man im Makarius-Kloster im Wadi Natrun
Bruchstiicke einer weiteren Handschrift mit Teilen der Gregoriusanaphora aus
derselben Zeit entdeckte und editierte. 1975 wurde eine zweite Handschrift

derselben Zeit bekanntgegeben, die sich in den USA befindet.27

Die Normalanaphora ist die Bas, die daher auch den Ordo communis, d. h. die
sonstigen festen Teile, bestimmt. Die Gregorius-Anaphora wird bevorzugt an
den groBen  Christusfesten (Weihnachten, Epiphanie, Palmsonntag,

Auferstehung, Himmelfahrt, Pfingsten) verwendet.28

Die Manuskripte enthalten die Texte nebeneinander in koptischer und arabischer
Sprache. In der Liturgie werden bohairisches Koptisch und Arabisch verwendet,
wobei in jlingster Zeit das Koptisch-orthodoxe verstirkt gefordert wird. In
anderen Lindern, in denen die koptisch-orthodoxe Kirche vertreten ist, wird die
Liturgie auch in der jeweiligen Landessprache gefeiert, dem Grundsatz folgend,

dass der Gottesdienst allen verstindlich sein soll.29

Eine Eigenart der koptisch-orthodoxen Liturgie ist der iliberwiegend laute
Vollzug der Anaphora im Unterschied zu allen anderen Traditionen
(einschlieBlich der romischen). Der Gesang hat eine eigene Art des Vortrags, so
dass, wer der Sprache méchtig ist, die Worte leicht verstehen kann. Die leise
vollzogenen Gebete sind meist Stillgebete des Priesters wiahrend des
Volkgesangs.

26 E. Hammerschmidt, Die koptische Gregoriosanaphora. Syrische und griechische Einfliisse auf eine Agyptische
Liturgie, Berlin 1957.

27 W. F. Macomber, The Karmarcik-Codex. A 14" century GreekArabic manuscript of the coptic mass: Mus 88
(1975) 391-395; vgl. Gerhards, die griechische Gregoriosanaphora (Anm. ...) 16 f.

28 Vgl. Gerhards, Gregoriosanaphora (Anm. ...) 5f.

29 Die koptisch-orthodoxe Liturgie ... 12f.

81



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die koptisch-orthodoxe Kirche hat also den Anspruch der unmittelbaren
Teilnahme der Gldubigen an der ganzen Liturgie am stirksten respektiert (vgl.
auch die offene Ikonostase im Vergleich zur byzantinischen!).

5.5 Zur Theologie der Eucharistiefeier der koptisch-orthodoxen
Kirche

5.5.1 Das Trishagion des Wortgottesdienstes

Das Dreimalheilig ist uns aus Jesaja 6, 3 geldufig; in Offenbarung 4, 8 gibt es
eine Version. In der jiidischen Liturgie hat die Keduscha im Morgengebet nach
dem Schema Israel ihren Platz, auBlerdem im 18-Bitten-Gebet (Tefilla).
Anscheinend ist die Ubernahme in die christliche Liturgie nicht erst generell im
4. / 5. Jahrhundert erfolgt, sondern teilweise schon frither, je nach Wahl

jidischer Vorlagen.30

Neben dem anaphorischen Sanctus kennt die Liturgie des Ostens und Westens
auch ein Trishagion unabhédngig vom Hochgebet. Dieses Trishagion ist tropiert,
d. h. mit Zusdtzen versehen, wie sie in dhnlicher Form auch im Judentum
vorkommen.

Das Trishagion der heutigen koptisch-orthodoxen Liturgie lautet:31

Heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger [Lebendiger,] Unsterblicher,
von der Jungfrau geboren: Erbarme dich unser.

Heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Lebendiger, Unsterblicher, gekreuzigt
an unser Statt: Erbarme dich unser.

Heiliger Gott, heiliger Starker, heiliger Lebendiger, Unsterblicher, auferstanden
von den Toten und aufgefahren in den Himmel: Erbarme dich unser.

Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist,
jetzt und alle Zeit und in Ewigkeit, Amen

Heilige Dreifaltigkeit, erbarme dich unser;
Heilige Dreifaltigkeit, erbarme dich unser;
Heilige Dreifaltigkeit erbarme dich unser,

Herr, vergib uns unsere Stinden,
Herr, vergib uns unsere Schuld,

30 vgl. z. B. die Passio der Perpetua und Felicitas : Gerhards, Greg 216.
31'vgl. H. Quecke, Stundengebet ...

82



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Herr, vergib uns unsere Unterlassungen.
Herr, troste die Kranken deines Volkes,
heile sie um deines heiligen Namens willen.

Gedenke unserer Viter und Briider, die entschlafen sind:
Herr, nimm ihre Seelen auf.

Du stindenloser Herr, erbarme dich unser;

du stindenloser Herr, hilf uns und nimm an unsere Bitten,

denn dein ist die Ehre, Verherrlichung und dreifache Huldigung:
Herr, erbarme dich;

Herr, erbarme dich;

Herr, segne uns, Amen.

Unser Herr mache uns wiirdig, in Dankbarkeit zu sagen:
., Vater unser ... [zum wiederholten V.: 3 mal]

Zur Geschichte des Hymnus

Fir die Christen gab es drei Moglichkeiten, triadische Formeln wie das
Dreimalheilig zu iibernehmen: Erstens konnte man die jiidische, streng
monotheistische Deutung (im Sinne von Jesaja 6, 3) beibehalten, nun aber auf
Gott den Vater als erste Person der Trinitéit (Dreifaltigkeit) bezogen. So wird das
Sanctus in vielen Eucharistischen Hochgebeten gedeutet, das Teil der ,,Oratio
Veteris Testamenti‘ ist. Doch fiihrte die triadische Struktur schon frith zu einer
trinitarischen Deutung, wie sie offensichtlich gerade auch in Agypten
eigenstindig war (Kretschmar). Sie hat sich auch in Konstantinopel / Byzanz
durchgesetzt. Ein anderer, offenbar nicht weniger alter Deutungsstrang
interpretiert das Dreimalheilig ganz christologisch. Er war vor allem in Syrien
beheimatet und kam von dort nach Agypten. Die verschiedenen Deutungen
konnten koexistieren, solange die Textdeutung mehrdeutig war.

Heiliger Gott,
heiliger Starker,
heiliger Unsterblicher
erbarme dich unser.

So begegnet sie uns z. B. auf dem Konzil von Chalcedon (451). Problematisch
wurde sie durch weitere Tropierungen, vor allem durch den Zusatz ,,der fiir uns
Gekreuzigte®. Der Streit um die Hinzufligung nahm 512 in Konstantinopel
handfeste Formen an, die beinahe zu einer Revolution geraten waren. Doch
siegte am Ende die Chalcedon-Partei, die fiir die Wiedereinfiihrung der vom
Zusatz befreiten Form des Trishagion in die byzantinische Liturgie sorgte. Der
Patriarch Severos von Antiochien musste als Verteidiger des Zusatzes im Zuge

83



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

der Einfiihrung des Chalcedon-Festes zuriicktreten. In der letzten seiner 125
Kathedralhomilien versucht er, den Hymnus mit seinem Zusatz gegeniiber den
Einwidnden der Chalcedonier als orthodox zu erweisen. Er tut dies unter
Anwendung der (eigenstindigen) streng christologischen Auslegung. Die
Auslegung hat folgenden Wortlaut:

Heilig, Gott, der du fiir uns ohne Verdnderung Mensch geworden und Gott
geblieben bist. Heiliger, Starker, der du in der Schwachheit die Uberlegenheit
der Macht gezeigt hast.

Heiliger, Unsterblicher, der du fiir uns gekreuzigt worden bist, der du im
Fleisch den Tod am Kreuz ertragen hast und uns gezeigt hast, dass du
unsterblich bist, selbst als du im Tod warst.

Doch ist nach Severus auch dieser christologisch bezogene Lobpreis im letzten
auf alle gottlichen Personen bezogen: ,,Da ithr Wesen wirklich eines ist, ist auch
der Lobpreis einer, und wer eine der drei Hypostasen lobt, lobt keineswegs die

beiden anderen von diesem Lobpreis getrennt*.32

Es ist nicht uninteressant zu sehen, dass sich die koptisch-orthodoxe Kirche die
Argumentation des Severos zu eigen gemacht hat. Thr Trishagion enthélt fast
dieselben Zusitze wie der Text der Homilie, und am Ende ist ein trinitarischer
Lobpreis angefiigt. So geht Agypten einen eigenen Weg, ohne das Band zur
Reichshauptstadt zu kappen.

5.5.2 Das Sanctus in den Anaphoren

Von Interesse ist der Wortlaut und die Einbettung des Sanctus in den drei
Anaphoren der Kopten. Die alexandrinische Kirche kennt nur das Jesaja-Sanctus
ohne die Hinzufiigung des Einzugsgesangs Hosanna Benedictus des
Palmsonntags, die wohl syrischen Ursprungs ist, aber durchaus jldische
Vorbilder aufweisen kann. Das Sanctus der Markus/Kyrillus (und der
alexandrinischer Basiliusanaphora) lautet:

Heilig, heilig, heilig Herr Gott Zebaoth.
Erfiillt ist der Himmel und die Erde von deiner heiligen Herrlichkeit.

Gegeniiber Jesaja 6, 3 ist ,,der Himmel* hinzugefiigt sowie ein Wechsel von der
dritten Person Singular in die zweite vorgenommen worden. Die Erweiterung
wird in der Tradition christologisch gedeutet: Jesus Christus sitzt nach seiner
Himmelfahrt zur Rechten Gottes (Eph 1,21). Der Gregoriusanaphora kennt
dagegen eine erweiterte Form des Sanctus: Heilig, heilig, heilig, Herr Zebaoth,

32 Grillmeier ... 11/2, 273.
84



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

erfiillt sind Himmel und Erde von deiner heiligen Herrlichkeit; Hosanna in den
Hohen.

Gepriesen sei, der gekommen ist und der kommt im Namen des Herrn. Hosanna
in den Hohen. Hier ist dem Jesaja-Text das Hosanna (Mk 11, 10; Mt 21, 9)
hinzugefiigt. Damit ist das Sanctus hymnisch entfaltet; es wird, wie die
Einleitung ins Sanctus sagt, ein Siegeshymnus. Gegeniiber der uns geldufigen
Fassung ist das Partizip ,,erchomenes® aufgespalten in ,,der gekommen ist und
der kommt®, eine Eigenart der semitischen Liturgiesprachen. Damit wird
zugleich auf das Palmsonntagsereignis Bezug genommen, wie auch eine
liturgische Vergegenwirtigung vollzogen.

5.5.3 Zur Theologie des Post Sanctus
1. Post Sanctus und Epiklese der Markus/Kyrillusanaphora

Interessant aber ist vor allem die Art der Ankniipfung. Sie lautet (in einer schon
entwickelten Fassung) in der Markusanaphora:

Wabhrhaft erfiillt ist der Himmel und die Erde deiner Herrlichkeit durch die
Erscheinung unseres Herrn, Gottes und Heilandes Jesus Christus. Erfiille, Gott,
auch dieses Opfer durch die Herabkunft des Heiligen Geistes mit deinem Segen.
Denn er selbst ... Das Sanctus ist trotz seiner Ausrichtung auf die erste gottliche
Person trinitarisch entfaltet, nicht im Sinne der ontologischen, (Lehre von Sein)
sondern der 6konomischen Trinitdtstheologie ,,Himmel und Erde* sind erfiillt
von Gottes Herrlichkeit, weil Christus als menschgewordener Logos nach seiner
Erniedrigung und Erhohung alles erfiillt.

Der Geist setzt dieses Werk fort (Erfiille ...). Die Gregoriusanaphora kniipft wie
die Basiliusanaphora an der Aussage ,Heilig“ an, eine Eigenart syrischer
Liturgien. Entsprechend steht der Gedanke des Heiligen auch im Vordergrund
der Epiklesen: Die Gaben sollen geheiligt werden, und die Gldubigen sollen
Teilhabe am Heiligen erhalten.

2. Theologie des Post-Sanctus in der Basilius-Anaphora

In den Anaphoren des syro-antiochenischen Typs sind die anamnetischen Post-
Sanctus-Teile oft am aufschlussreichsten, weil darin die Historia salutis
kommemoriert (ihrer gedacht) wird. Es handelt sich dabei um mehr als eine
Dublette des Glaubensbekenntnisses, da hier Gott, Christus und Welt in eine
ganz bestimmte geschichtstheologische Sicht gebracht werden. In der
Basiliusanaphora lautet der priagnante Text:

85



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

,Heilig, heilig, heilig bist du in der Wahrheit, Herr, unser Gott, der du uns
geformt und erschaffen hast und uns im Paradies der Wonne wohnen lieBest. Als
wir dein Gebot durch die Verfiihrung der Schlange gebrochen hatten, sind wir
vom ewigen Leben gefallen und aus dem Paradies der Wonne verbannt worden.
Du hast uns nicht fiir immer aufgegeben. Vielmehr hast du uns unter deiner
Obhut gehalten und uns stindig deine heiligen Propheten gesandt. Am Ende der
Tage bist du uns, die in der Finsternis und im Schatten des Todes sal3en,
erschienen, durch deinen einzigen Sohn, unseren Herrn, Gott und Erloser Jesus
Christus, der aus dem Heiligen Geist und der Jungfrau Maria ist (V: Amen)
Fleisch angenommen hat, Mensch geworden ist und uns die Wege des Heils
lehrte.

Er gab uns die Gnade der Geburt von oben durch Wasser und Geist. Er fiihrte
uns fiir sich zu einem einzigen Volk zusammen. Er machte uns rein durch
deinen Heiligen Geist. Er ist es, der die Seinen in der Welt liebte. Er hat sich
hingegeben zu unserer Erlosung bis zum Tod, der iiber uns geherrscht hatte,
welchem wir ausgeliefert waren, verkauft durch unsere Siinden. Er ist
niedergefahren zur Holle durch das Kreuz (D: Ich glaube fiirwahr) am dritten
Tage von den Toten auferstanden, in den Himmel aufgefahren und setzte sich zu
deiner Rechten, o Vater. Er bestimmte einen Tag zur Vergeltung, an welchem er
erscheinen wird, um tlber die Welt nach seiner Gerechtigkeit zu richten und
jeden nach seinen Taten zu belohnen. (V: Nach deiner Barmherzigkeit, o Herr,
und nicht nach unseren Siinden)“.

Bemerkenswert an diesem Text ist die geraffte Art der Redensweise, die
trotzdem nicht formelhaft ist. Die heilsgeschichtliche Perspektive ist
optimistisch: Die Siinde vermochte nicht, die Menschen definitiv von Gott zu
trennen. Das gottliche Engagement setzt sich kontinuierlich fort. Altes und
Neues Testament bilden eine Einheit, die u. a. durch die Identitdt des
handelnden Subjekts — Gott, der Vater — betont wird: ,,Bist du uns erschienen
durch deinen einzigen Sohn*“. Die Kommemoration der Heilsgeschichte wird
anders als z. B. in der Jerusalemer Jakobsliturgie — bis zur Parusie ausgeweitet.

3. Struktur und Theologie des Post Sanctus der Gregoriusanaphora

Das Post Sanctus der Gregoriusanaphora zeichnet sich zunichst einmal durch
eine groBBere Liange aus (mit einem Grund fiir die seltenere Verwendung). Die
Tendenz zu langeren Gebeten ldsst sich auch anhand der verschiedenen
Rezensionen  der  Basiliusanaphora  feststellen:  die  byzantinische
Basiliusanaphora geht wahrscheinlich auf eine redaktionelle Bearbeitung (d. h.
vor allem Erweiterung) durch Basilius zuriick. Auch hinter der
Gregoriusanaphora steht die Hand eines bedeutenden Theologen. Ob dies aber
Gregor von Nazianz war, ist fraglich. Eine Affinitit (Verwandtschaft) besteht
neben einer Reihe inhaltlicher Gesichtspunkte vor allem im Stil. Uns ist kein

86



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

anderer Text griechischer Liturgie liberliefert, in dem die Kunstprosa so reiche
Verwendung gefunden hat wie hier. Dies wiirde zu dem beriihmten Redner und
Dichter Gregor passen (z. B. auch der Ich-Stil), doch verweisen einige
inhaltliche Indizien auf die Zeit um das Konzil von Ephesus (431). Der Text hat
folgende Struktur (die Zeileneinteilung bezieht sich auf meine Edition):

1. Einleitung: die Ankniipfung an das Sanctus (71-75)
2. Hauptteil: die Oratio oeconomiae (76-140)
a. Die Schopfung (76-86)
b. Der Mensch: Seine Erwadhlung und sein Versagen (88-100)
Die Heilsordnung des gottlichen Erbarmens im AT (102-111)
Die Inkarnation und Gottes Heilshandeln im NT (113-132)
Die Vollendung des Heils in Tod, Auferstehung, Himmelfahrt und
Wiederkunft Christi (134-140)
3. Uberleitung in den Einsetzungsbericht: Die Vergegenwirtigung der
Heilsereignisse (142-146)

o oo

Bemerkenswert ist zundchst die Tatsache, dass der ganze Text an Christus oder
besser: An die gottliche Person (oder Natur?) des fleischgewordenen Logos
gerichtet ist. Er ist nicht nur der Erl6ser, sondern auch der Schopfer (,,per quem
omnia facta sunt®). Wir sehen, dass der Text auf dem Hintergrund der
christologischen Auseinandersetzungen zu lesen ist. Fast jede Formulierung hat
einen dogmengeschichtlichen Kontext. Es handelt sich aber nicht um einen
miaphysitischen Text, wie friiher 6fter behauptet wurde.

Hier kommt vielmehr die Theologie der gro3en Kappadokier, des Kyrillus (und
seiner Zeitgenossen) zum Tragen. So z. B. in der im Titel der Vorlesung
enthaltenen Formulierung: ,,Meine Natur hast du in dir gesegnet.”“ Kyrillus
schreibt: ,,Er (Christus) hatte in sich selbst die gesamte Menschennatur, um sie
vollstandig wiederherzustellen und ihr den alten Status zuriickzugeben* (In Jo 5,
2). So ist die erhohte Menschennatur Christi die Erstlingsgabe (aparche) der
ganzen Menschheit.

Aber auch der erhohte Herr bleibt in der Kirche aktiv. Dies geht aus dem letzten
Abschnitt hervor, der zum Einsetzungsbericht {liberleitet. Der Mensch kann nur
die Symbole seiner Befreiung vorbringen; wirkméchtig wird sie durch die Worte
des Herrn selbst. Der Mensch dient, Gott schenkt Teilhabe. So zielt der Text auf
die Kommunion als Sinnspitze der Eucharistischen Handlung — ein fiir diese
Zeit nicht mehr selbstverstindlicher Gedanke. Der Text hilt die Waage
zwischen der extrem antiochenischen Position, die die Kommemoration der
Heilsgeschichte in das Zentrum der ganzen Liturgie riickt und der
alexandrinischen, die den Gedanken der sakramentalen Teilhabe stirker
entwickelt hat.

87



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

5.6 Zusammenfassung

Diese Einfiihrung konnte nicht mehr bieten als einige Streiflichter auf Gestalt
und Theologie der koptisch-orthodoxen Eucharistiefeier. Aber auch im
Fragmentarischen wird deutlich, dass hier eine der kostbaren Auspriagungen
christlicher Liturgie aus altkirchlichem Erbe vorliegt, die europdische Christen
zur Kenntnis zu nehmen haben, wenn sie iiber ihre Liturgie und deren
Neugestaltung sprechen. Gottesdienst ist stets Erbe und Auftrag. Die Kirchen
des Ostens haben aus schicksalsbedingten Griinden oft nur unter gréfiten Opfern
das Erbe durchtragen konnen. Viele sind heute aber dabei, ihren spezifischen
Auftrag in der Welt zu entdecken und wahrzunehmen, darunter besonders die
koptisch-orthodoxe Kirche Agyptens. Sie verdient darin volle Unterstiitzung. Sie
kann die anderen Kirchen lehren, das Erbe der Jahrhunderte zu bewahren und
gleichzeitig den Kairos wahrzunehmen.

Die Quelle solcher Wachsamkeit liegt in der groBen spirituellen Kraft, die
meines Erachtens vor allem zwei Wurzeln hat: Die Gottessuche in der Wiiste
und die unaufhorliche Feier des Gottesdienstes in der Gemeinschaft. Die
westlichen Theologinnen und Theologen lehrt die koptisch-orthodoxe Kirche,
dass jede Artikulation christlichen Lebens, auch das Theologietreiben, - in der
Liturgie ihre Moglichkeitsbedingung, ihre Herkunft und ihr Ziel haben (culmen
et fons). Wahre Theologie darf eines nicht verlernen: Das Verstummen. Am
Ende der Basiliusliturgie betet der Priester: ,,Unser Mund ist erfiillt mit Freude
und unsere Zunge mit Jubel wegen der Teilhabe an deinem unsterblichen
Sakrament, o Herr. Denn was kein Auge je gesehen, kein Ohr je gehort, kein
Herz je gespiirt hat, hast du, o Gott, denen bereitet, die deinen heiligen Namen
lieben, und hast es den kleinen Kindern deiner heiligen Kirche offenbart. Ja,
Vater, es hat dir gefallen, denn du bist barmherzig. Und wir senden empor zu
den Hohen, zu dir, Ehre und Ruhm, o Vater, Sohn und Heiliger Geist. Jetzt,
immerdar und in Ewigkeit, Amen.*

88



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

6. Philologisches zum Anaphorabegriff

Von Prof. Dr. Johannes Irmscher,
Berlin

Fiir den Liturgiewissenschaftler stellt sich der Begriff Anaphora einigermal3en
eindeutig und unmissverstandlich dar. Er bezeichnet wie das verwandte Wort
npocpomno die Darbringung des Opfers in der Eucharistiefeier und damit das
Kernstiick der oOstlichen Liturgien, das dem westlichen Canon bzw. Canon

actionis entspricht33, und von diesem Kernstiick her zugleich jene Liturgien im
Ganzen 34. Der Begriff ist als Fremd- oder Lehnwort ins Syrische, ins

Koptische und auch ins Athiopische aufgenommen worden33. Zugrunde liegt
das griechische Substantiv avagopa, und dieses soll uns im Folgenden
beschéftigen.

avapopa gehdrt nicht zu den Vokabeln, welche den jederzeit pridsenten
Wortschatz dessen ausmachen, der das Altgriechische schulméBig erlernt hat.
Andererseits begegnet er uns in einer Vielzahl von speziellen Bedeutungen aus

recht unterschiedlichen Lebensbereichen30, die simtlich mehr oder minder
mitbeteiligt waren, als sich der spezifisch christliche Terminus herausbildete.
Den Ausgangspunkt stellte natiirlich das bereits bei Homer belegte Verbum
avapepewy dar, dessen Bedeutungsentwicklung unschwer ersichtlich wird,
beauftragen ,,emporheben; im Geddchtnis erhalten” eintragen, iiberlegen;
Bericht erstatten, melden, auch ,,zuriickfiihren, sich berufen; ferner* ertragen, zu

sich kommen, sich erholen37.

Im Mediopossivum begegnen uns noch einige Sonderentwicklungen:
avapepectan bezeichnet das Aufgehen der Sterne, das Aufsteigen des Rauches,
das Erwachen aus dem Schlaf, das Emporheben der Seele, aber auch das
Erwecken von Erinnerung im Sinne von loben. Den kultischen Bereich beriihrt
eine Inschrift von der Insel Knidos: avagepewv bedeutet das ,,siihnen®,
,entschadigen®.

33 Anathastasios Keller bei Erwin Fahlbusch u. a., Evangelisches Kirchenlexikon, 1, 3. Aufl. Géttingen 1986,
136 und J. Tyciak / D. Tselengidis bei Remigius Béumer — Leo Scheffcyzk, Marienlexikon, I, Sankt Ottilien
1988, 133. In der von Gerhard Krause und Gerhard Miiller herausgegebenen umfassenden Theologischen
Realenzyklopédie, 2 Berlin (West) 1978, fehlt suo das Lemma Anaphora.

34 In diesem Sinne verwendet von Ernst Hammerschmidt. Die koptische Gregoriosanaphora, Berlin 1957, IX
und Albert Gerhards, Die griechische Gregoriosanaphora, Miinster 1984, 5 ff.

35 A. Baumstark bei Theodor Klauser, Reallexikon fiir Antike und Christentum, I, Stuttgart 1950, 418.

36 Am umfassendsten dargestellt bei Henry George Liddell Robert Scott, A Greek-English Lexicon, New Edition
(Sir Henry Stuart Jones), I, Reprint Oxford 1951, 125 f. Wilhelm Cronert, Passow's Worterbuch der
griechischen Sprache, Lief. I, Gottingen 1912, reicht nicht bis zum Lemma avogopa.

37 Ich stiitze mich auf die Materialien bei W. Pape, Griechisch-Deutsches Handworterbuch, 1. 3. Aufl. von M.
Sengebusch, Braunschweig 1880, 213

89



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Das Femininum avagopa wiirde ich als Nomen qualitatis oder auch als Nomen

actionis38 kennzeichnen wollen. Es begegnet erst relativ spat39, vereinzelt seit
dem flinften vorchristlichen Jahrhundert. In poetischer Verwendung vermag ich
nur eine Stelle nachzuweisen. In einer heftigen Streitrede zwischen Menelaos
und Orestes, der des Muttermordes schuldig geworden, dul8ert sich Letzterer in
der nach ihn benannten Tragddie des Euripides, von den Rachgottinnen verfolgt:

LOALS goTV Ty avagopa TG ovpbopog (Orestes 41440)

Das Wortspiel avagopa-avagopa wire wortlich zu libersetzen: ,,Es gibt fiir uns
ein Autheben des Unfalls* (das Wortspiel vermag ich nicht nachzugestalten).
Auf jeden Fall liebte es der Neuerer Euripides, in seinen Redepartien auf

Prosawortschatz, auf moderne Redewendungen zuriickzugreifen4l. avagopa,
sonst nicht belegt, diirfte zu diesem Kreis von Worten gehoren. Im Deutschen
erscheint in einem so poetischen Zusammenhang die Hiaufung von Abstrakta
unangemessen; die Ubersetzung von Dietrich Ebener wirkt recht frei und ist
dennoch dem Gegenstande angemessen: ,,Ich habe jemanden, der aus der Not
hilft.*

Ich wiederhole: avagopa gehorte im 5. Jahrhundert v.Chr. zu den Neubildungen
der attischen Prosa; aber nur der bewusst auf Lebensnidhe bedachte Dramatiker

Euripides#2 hat davon dichterischen Gebrauch gemacht. Offener dagegen waren
die Rhetoriker der néachstfolgenden Generation. In seiner berithmten Kranzrede,

in der Demosthenes seine politische?3 Lebensleistung verteidigte, fiihrte er
beriihmte Vorginger an mit der Einschriankung, keiner dieser Méanner habe sich
ganz seiner Stadt hingegeben; vielmehr schuf sich ein jeder apa pev pactovuy,

apo o, €1 Tt yevorr, avagopa (18, 9144), die Moglichkeit eines Verschnaufens,
ja, sofern das geschehen konnte, eines Riickzugs, eines Riicktritts.
Bezeichnenderweise findet sich auch bei Demosthenes Gegenspieler

Aischines#5 die Wendung, verstirkt noch mit dem Zusatz eic 10 abayec (2,
10446), _ ins Dunkle, ins Ungewisse®.

38 Uber die Begriffe Bernhard Gerth, Griechische Schulgrammatik, 13. Auflage von Hans Lamer, Leipzig 1931,
119.

39 Bei Henricus Stephanus, Thesaurus linguae Graecae, I, Paris 1572, 425 ist es tiberhaupt nicht aufgefiihrt.

40 Euripides; Tragddien, 5, griechisch und deutsch von Dietrich Ebener, 2. Aufl. Berlin 1974, 240.

41 Wilhelm Schmid — Otto Stihlin, Geschichte der griechischen Literatur, 1, 3, 1 (Schmid), Miinchen 1940,
792t

42 Treffende Chrakteristik von Becher bei Johannes Irmscher, Lexikon der Antik, 10. Aufl. Leipzig 1990, 172.

43 Zur Einschitzung vgl., Wilhelm von Christ, Geschichte der griechischen Literatur, 1, 6. Aufl. von Wilhelm
Schmid, Miinchen 1912, 593ff.

44 Demosthenes, Orationes, ed. Immanuel Bekker, I, Ed. ster. Leipizig, 1854, 203.

45 Christ 2.2.0.609 ff.

46 Aschines, Orationes, rec. Andreas Weidner, Berlin 1872, 101.

90



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Von Aristoteles an begegnet avagopa in einer Vielzahl von Bedeutungen die
hier nur aufgelistet werden konnen; in einigen Spezialdisziplinen wurde die
Vokabel geradezu zum Terminus technicus:

)

2)

3)

4)

Von dem Nautilus (Perlboot), einer Gattung der KopffiiBer aus der
Unterordnung der Vierkiemer, sagt Aristoteles in seiner ,Historia

animalium“  (10,3747), dass dieser moAvmovg sich auf der
Meeresoberfliche bewege, nachdem er ctv avagopo momocapeVog
vatwdev gv Tov BvBov nachdem er sich aus der Tiefe emporschwang —
avagopa heilit hier das Emporschwingen, das Emporheben. Auch das
Aufsteigen von Didmpfen und Ausdiinstungen wird in der antiken

Naturwissenschaft als avagopa bezeichnet48.

In der Astronomie wird mit avagopa das Aufgehen eines Sternbildes in

bezug auf die Breitengrade des Aquators benannt49. Die Astrologie
verwendete avagopa  fiir den Aszendenten, das aufgehende
Tierkreiszeichen, im Gegensatz zu amovAiua.

In der Medizin wurde avagopa in mehrfacher Bedeutungd0 verwendet,
als Synonym fiir avadooic = Verwendung, ferner im Sinne von
Ausatmen, weiter in der Verbindung ovoagopa owatog, das
Blutauswerfen.

Auch als technischer Begriff kommt avagopa vor; die tewmoviva in
denen in einer Redaktion des 10. Jahrhunderts die Ergebnisse antiker

Landwirtschaftswissenschaft versammelt sind>!, bezeichnen so den
Deckel der Weinpresse.

Wir kommen nunmehr zur Alltagssprache sowie ithrer gehobenen rhetorischen
Form. Da heiBt avagopa zunédchst die Bezugnahme auf etwas, eine Vorlage, ein
Bericht. Das Substantiv wird dabei zumeist mit dem Verbum, moicic0at
(,,machen®) verbunden; eine verbale Wendung mit avafepet, avabepesOar wire
einfacher gewesen und hitte wohl auch eher dem klassischen Stil entsprochen.
Sicher ist es kein Zufall, dass gerade Polybius, der Meister der gehobenen

Koine, eine Vielzahl von Belegen fiir diese Verwendung an die Hand gibt52.

47 Aristoteles, Opera, rec. Immanuel Bekker, 1, 2. Aufl. von Olof Gigon, Berlin (West) 1960, 622

48 Hermanus Diels, Doxographie Graeci, 2. Aufl. Berlin 1929, 375

49 Zum Beispiel beim Scholiasten zu Ptolemaios Georga phia I, 24,2 (Claudius Ptolemaeus, Geographia, ed.
Carolus Friedericus Augustus Nobbe, I, Ed.ster. Leipzig 48 Anm.)

50Ausgerechnet diese Bedeutung ist als einzige ins Lateinische iibergegangen: anaphoreticus, der Blutspeier
(Mittellateinisches Worterbuch, 1 (Otto Prinz), Berlin 1967, 615.

51 Karl Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Literatur, 2. Auflage Miinchen 1897, 216f.
52 Arno Mauersberger, Polybios-Lexikon, 1 1, Berlin 1956, 411f.

91



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Doch war der Sprachgebrauch schon durch Aristoteles vorgepragt. In der

nikomachischen Ethik redete der universal Gelehrte (1, 1253) von den Lobreden
auf die Gotter, die zu uns in Bezug gesetzt werden (npog avabBepopevor), und
wiederholt diesen Gedanken: 61 avaBopg, womep eimapev. In einem politischen
Sinne formulierte angeblich der gleiche Autor, in Wahrheit sein Lehrer

Anaximenes von Lampsakos34, in der an Alexander den GroBen gerichteten
,,Rhetorik im Hinblick auf die Demokratie: 101¢ €v 6NLOVPATIO TOAITEOUEVOILG T

OVALPOPO. TEPL TTAVTOV TAOV TPAYHOOV €1 Tov onpov eottd? di in der Demokratie

Politik Treibenden miissen alle Dinger vors Volk bringen (in freier
Ubersetzung).

Fast gleichlautend heif3t es in einer Inschrift aus Teos: en avagopa m Tpoctov
onuow Aristoteles Schiiler Theophratos aber spricht von dem Gerlichtemacher

und seinen avaopot T® Aoyov (Charact. 8,250), den Bezugnahmen, Quellen
seiner Aussagen. 27 In der Diktion der Rhetorik kann avagopo die

Wiederholung eines Wortes bedeutend8. SchlieBlich belegt eine Inschrift aus
dem Didymaion bei Milet eine weitere Verwendung, fiir die auch Papyrustexte
beigebracht werden konnen: ,,Zahlung auf Rechnung®, ,,Zahlung auf Raten*: ev

tprow avapopoig heibt es in dem Textd9.

So bunt sich das Bedeutungsfeld von avagopa auch anbot, eines ist gewiss:
Kein Weg fiihrt von den vorgetragenen Sinngehalten hin zu der orientalischen
Liturgie, die in unserem Zusammenhang in erster Reihe interessiert. Indes hat
nicht nur die profane, sondern auch die jiidisch-hellenistische Grazitit von dem
Anaphorabegriff Gebrauch gemacht. In der Septuaginta, der im Laufe des 3.
vorchristlichen Jahrhunderts entstandenen Ubersetzung des hebriischen Alten

Testaments®0, stoBen wir auf mehrere Belege. Gegen Ende des 51. Psalms
(51,1961) eines Davidischen BuBgebets heifit es in einem offenbar spiteren

Zusatz02: 1ot £voovNGELS HIOGVVIC, APOPAV Mol OAOT|AVIOHATO OVOIGOVAV
emt 10 BLCLOGTNPLOV GOV HOGYOVC.

53 Aristoelesa a.0.2, 1960, 1101

54 Christ a.a.0. 534.

55 Aristoteles a.a.0.2, 1420

56 Theophrastus, Charakteres, rec. Ich. Frieder. Firscherus, Koburg 1763, 68 mit Kommentar von Isaac
Casausbonus im Index S. avagpopot

57 Horst Riidiger: Theophrast, Charakterbilder, Leipzig 1949, schreibt ,,Nachrichten®.

58 Josef Martin, Antike Rhetorik, Miinchen 1974, 303.

59 Wilhelmus Dittenberger, Orientis Graeci inscriptiones se lectae, 1, Leipzig 1903, 356ff. (Nr. 225).

60 Ernst Sellin, Einleitung in das Alte Testament, 8. Aufl. von Leonhard Rost, Leipzig 1949, 26.

61 Vetus Testamentum Graecum, rec. Christianus Reinec cius, Leipzig 1949, 26.

62 Rudolf Kittel, Die Psalmen, 5./6. Aufl. Leipzig 1929, 194 spricht von einem Nachtrag (anders Friedrich
Baethgen, Die Psalmen, 2. Aufl. Goéttingen 1897, 150f.)

92



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Wenn du, Herrgott (so der vorausgehende Gedanke), Zion deine Wohltaten aufs

Neue erweist, dann wirst du Gefallen finden®3 an den Opfern®4 der
Gerechtigkeit, d. h. richtigen, vollgiiltigen Opfern ndamlich Brandopfern und

Ganzopfern05 —sacrificium iustitae, oblationes et holocausta, iibersetzt
verstindlich die Vulgata00.

Wie aber kam die Septuaginta darauf mit avapopa wiederzugeben, wobei ihr die
Vulgata augenscheinlich folgte? Moglicherweise fehlt dem Ubersetzer neben
Bvoln olonavtopa ein weiteres Wort fiir Opfer, so dass er auf den
vielgestaltigen Anaphorabegriff (,,vorbringen®, ,,darbringen®) zurtickgriff.

Sehr haufig begegnet man in der Septuaginta — aber nur in der Septuaginta das
Wort avagopevg. Sprachlich korrekt gebildet, bezeichnet es ein jedes Werkzeug,
an den etwas aufgehdngt und getragen wird, das Tragseil ebenso wie das
Querholz, das man iiber die Schultern legt, um an den Enden aufgehingte Lasten

zu tragen67. Die Belege sind gehsuft im 4. Kapitel des 4. Mosesbuches08 in
Anweisungen an die Leviten; unter die sen Anweisungen steht aber auch die
folgende: ,,aapmv not Ewiot avov TPOGTOPELEGHMGAL MOl MATOGTNGOVOV

OVTOVG ENOIGTOV NOLTOL TNV avopopa ovtovd9d

Die letzte Formel lautet im hebriischen Text zweigliedrig70. Nach seinem Amte

und seiner Last’l iibersetzte Luther sinngerecht. Die Septuaginta dagegen
abstrahierte und wollte nur die Bezugnahme auf das Subjekt des Satzes gelten
lassen.

Von dem zuletzt aufgefiihrten Beleg fiihrt schwerlich ein direkter Weg zu dem
liturgischen Begriff, sehr wohl aber von der avoagopa des 51. Psalms. Zwar
besitzt diese avagopo des Psalmisten keine AusschlieBlichkeit gegentiber
anderen Formeln des kultischen Opfers, doch ist der Weg der
Bedeutungsentwicklung angezeigt und vorgegeben. Merkwiirdigerweise ist
dieser Weg jedoch nicht geradlinig begangen worden.

63 Biblia hebraica, ed. Rud. Kittel, 3. Aufl. von A. Alt und O. EilBfeldt, Stuttgart 1937, 1019.

64 So Kittel a.a.0.; dhnlich Hans Schmidt, Die Psalmen, Tiibingen 1934, 102.

65 Ich fasse die beiden Begriffe mit Hans-Joachim Kraus, Psalmen, 2. Aufl. Berlin 1980, 540 als Interpretament
Zu.

66 Biblia sacra Vulgatae editionis, ed. Valentinus Loch, 1, 7. Aufl. Regensburg 1899, 186.

67 Pape a.a.0.214.

68 Numeri 4, 6, 8 , 10, 11, 12, 14 (ed. Reineccius a.2.0.212).

69 Numeri 4, 19 (Reineccius a.a.0.213).

70 Biblia hebraica a.a.0.196.

71 Die Bibel, deutsch von Martin Luther, Taschen-Ausgabe, Stuttgart 1928, Altes Testament, 144.

93



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Im neutestamentlichen Sprachsatz findet sich oavoagopav nicht wohl aber
einerseits das Verbum avagopewv in der Grundbedeutung ebenso wie in der

Bedeutung ein Opfer darbringen’2 und andererseits (neben dem Verbum,
npocpepely das Substantiv mpocseopa im Sinne von Darbringung des Opfers

sowie weitere zur Bezeichnung des Opfers selbst’3.

Gegeniiber diesem Sprachgebrauch konnte sich avagopav nur allmdhlich
durchsetzen. Dabei ist einerseits nur von der Aetio, der Darbringung des Opfers
die Rede, andernteils von der gesamten FEucharistiefeier. Fir die erstere
eingeschrianktere Bedeutung geben die wohl um 380 in Syrien oder

Konstantinopel entstandenen’4 Apostolischen Konstitutionen (2, 59) ein

ausdrucksvolles Beispiel’d. Vor der ovagopov Ovowc avogopa, eben die
Darbringung des Opfers, stehen die, mpopntov avaywcoig, und die evayyeiiov
vnpovia, die Lesungen aus den Propheten und aus dem Evangelium, und es folgt

auf die Anphora die eigentliche Mahlfeier, troync epog copea’0.

Der Einfluss der Apostolischen Konstitutionen, die das Trullanum von 692, als
durch Héretiker, verfilscht verwarf, war in der griechischen Kirche nur gering,
wihrend sie in die orientalischen Rechtssammlungen Eingang fanden. Ahnlich
ging es wohl auch mit dem Anaphorabegriff, der sich augenscheinlich im Orient
durchsetzte, wihrend die Griechen noch Zurilickhaltung iibten bzw. tpocpepetv

und mpocecpa den Vorzug gaben’’. Fiir avagopa als Bezeichnung fiir die
gesamte Messliturgie lassen sich, soweit ich sehe, Belege liberhaupt erst aus
byzantinischer Zeit und auch da nur vereinzelt erbringen’8. — Im Oriens
Christianus war zu jener Zeit der Anaphorabegriff lingst gang und gibe, und
zwar in Bezug auf alle drei Familien von Anaphoren, die ostsyrische, die

westsyrisch-antiochenische und die alexandrinische?9.

72 Walter Bauer, Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der iibrigen
urchristlichen Literatur, 4. Aufl. Berlin (West) 1952, 115.

73 Bauer a.a.0.1311f.

74 Berthold Altaner, Patrologia, 6. Aufl. von Alfred Stubier, Freiburg 1960, 48.

75 E. A. Sophocles, Greek Lexicon of the Roman and Byzan tine periods, Memorial Edition New York 1888,
156; G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1961, 128.

76 Franciscus Xaverius Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum, I, Paderborn 1905, 173; vgl. Auch
ebenda 11); z)hara tov nata tov notpov g avagopag (tempore obla tionie) und gleichlautend 564 (8.47)

77 Beispiele bei Bauer a.a.0.422.

78 Beispiele bei Bauer a.a.0.422 ff. und Lampe a.a.0. 128; auch bei - Carolus du Fresne — du Dange,
Glossarium ad scriptores mediae et infimae Graecitatis, I, Leiden 1688 (Reprint Paris 1943), 73.

79 D. Gebi bei Angelo di Berardino, Dizionario patristico e di antichita christiane, I, Casale Monferrato 1983,
171.

94



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Diese orientalischen Sprachentwicklungen zu verfolgen, erforderte eine

besondere Untersuchung80, die hier nicht geleistet werden kann; wohl aber soll
noch auf die spiteren griechischen Nutzungen des Begriffs hingewiesen werden.

Die griechische Kirche hat ndmlich den Anaphorabegriff rezipiert und bis zur
Gegenwart hin bewahrt, jedoch nicht in dem weiteren Sinne der orientalischen
Liturgien, sondern in der konkreten Bedeutung des avoa@opav, des Darbringens
des eucharistischen Opfers. Dieses beginnt im heutigen Gottesdienst mit dem
Aufruf des Diakons: Ztopeve NoA®g, opoceew UHETA GOPOV, TPSYWOUOV TNV
oyl avaeopay v pnvn tpooe (,,Lasst uns hintreten in rechter Weise, lasset
uns hintreten mit Furcht, lasset uns Acht geben, dass wir das heilige Opfer
(avagopa) in Frieden darbringen!*) Nach diesem Aufruf tritt die Messfeier in

ihren Hauptteil, eben die Anaphora, ein81.

Aber auch andere altgriechische Bedeutungsfelder hat die neugriechische
Fachsprache bewahrt oder weiterentwickelt. Im staatsrechtlichen Sinne
bezeichnet avagopa die Eingabe einzelner oder einer Gruppe von Biirgern an

Behorden, wie sie die Verfassung von 1911 vorsieht82. Die rhetorische
Anaphora, wie wir sie vom Altertum her kennen, ist in neugriechischer Stilistik

ebenfalls zu beobachten83, und auch die moderne Astronomie spricht noch von

avagopa wiewohl in einer vertiefteren Weise als die Antike84. Im iibrigen kennt
die neugriechische Umgangssprache das Wort avagopa als Beziehung,

Bezugnahme, Meldung, Erwdhnung85, auch fiir den wissenschaftlichen

Sammelband80, und entfernt sich damit nur wenig von dem hellenistischen
Sprachgebrauch.

80 Uber den Umfang des Quellenmaterials unterrichtet Hans Georg Beck, Kirche und theologische Literatur im
Byzantinischen Reich, Miinchen 1959, 235 ff. (Anaphora fehlt im Index!).

81 . Tpepumehag in ekeBepovcave elvvvlomaisvov oedt vov, 2, Athen 1927, 87; B. A., kavtopeg in: Newtepov
glvvvhomaicivov aedpov, 2, Athen o. J., 755.

82 Kavtapeg a.2.0.755 £.

83 E. A. nedomovhog bei shevbepovsavng s.a.0. 87.

84 R.m. yopg bei ehevBepovcavnc s a.a.0. 87.

85 Mandeson, Zvypovov elnvoypuavivov Aedwov, Athen, 116; D. N. Stavropoulos, Oxford Greek-English
Learner's Dictionary, ed. by G. N. Stavorpoulos, Oxford 1988

86 Ernst Hammerschmidt, Internationale kirchliche Zeitschrift 1990, 213 Anm. 272

95



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

7. Schenouda III., Papst und koptischer Patriarch von Alexandria
und ganz Afrika

Am 14. November 1971 wurde in der Markuskirche in Kairo-Abbesia Abba
Schenouda zum geistlichen Oberhaupt der koptisch-orthodoxen Kirche
inthronisiert.

In einer menschlich wohltuenden Atmosphére fand die einfache, eindrucksvolle
Feier statt. Vom Byzantinismus konnte weder im Gehaben noch in der
Prunkentfaltung die Rede sein. Vielmehr trat das altchristliche Monch-
Bischofsideal wiederum sinnféllig in Erscheinung, als dem demiitig knienden
Abba Schenouda , der sein schwarzes Monchsgewand trug, die Insignien seiner
hohen Wiirde {iiberreicht wurden. Die Zeremonie fand im Rahmen einer
Liturgiefeier statt. Konzelebranten waren neben koptischen Bischofen Vertreter
der dthiopischen, der syrischen und der armenischen Kirche.

Der édthiopische Botschafter bestellte dem neuerwdhlten Papst die
ehrfurchtsvolle GriilBe von Kaiser Haile Selassie und iiberreichte ihm einen
Orden. AuBerst positiv wurde es gewertet, dass sich der Okumenische Patriarch
Athenagoras durch Metropolit Emilianos von Kalabrien vertreten lie. Als ein
Minister die Gliickwiinsche der Regierung iibermittelte und ein islamischer
Geistlicher Abba Schenouda umarmte und kiisste, brach ein Beifallssturm aus.

Papst Schenouda III. ist der 117. Inhaber des Sitzes des heiligen Markus.
Eigentiimlich erscheint uns der Titel ,,Papst®. Dieses Ehrenpradikat wurde seit
dem 5. Jahrhundert sowohl den Patriarchen des Ostens als auch des Westens
verlichen. Nach romischer Auffassung bleibt seit Gregor VII. dieser Titel
ausschlieBlich dem romischen Bischof vorbehalten. Wenn dieser Titel auch
andere Inhalte mit einschlieft, so verweist er doch vornehmlich auf die
Primatstellung des heiligen Petrus. Wenn eine altorientalische Kirche ihr
geistliches Oberhaupt auch Papst nennt, so besagt dies, dass auch sie die
Vorrangstellung Petri anerkannt, aber die Meinung vertritt, dass er in ihren
Patriarchen seine Nachfolger hat.

Abba Schenouda wurde 1923 in der Provinz Assiut geboren. Er studierte
Theologie und an der Universitit Kairo klassische Philologie, Anglistik und
Archédlogie und wirkte als Lehrer. Sodann diente er bis 1950 als Major in der
agyptischen Armee. 1954 fiihlte er sich berufen, in die Einsamkeit zu gehen, um
sich ganz Gott zu 6ffnen, und trat in das Wiistenkloster Dair Al-Serain ein. Er
nahm den Klosternamen Antonius Al-Seriany an. Bis 1962 verblieb er in der
Abgeschiedenheit. Dann empfing er Priester- und Bischofsweihe und stand im
Dienst seines Vorgéngers Kyrillus VI. Sein Aufgabengebiet war der Ausbau der

Erziehungs- und des Studienwesens, dem er heute noch ein besonderes Interesse
schenkt.

96



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Seit seinem Amtsantritt als Patriarch entstanden in den Provinzen erstaunlich
viele Seminare. AuBerst wirkungsvoll sind die viel besuchten Sonntagsschulen.
Schenouda III. machte sich auch um die Errichtung des Institus fiir Afrikanische
Studien und des Dydemus-Instituts fiir Pflege koptischer Musik und
Hymnologie verdient. — Es sei noch hinzugefiigt, dass Schenouda ein
hervorragender Prediger ist.

7.1  Die 6kumenische Offnung der koptisch-orthodoxen Kirche

Kyrillus VI., der Vorginger Schenouda s, ein heiligmiBiger Asket, der auch aus
der Einsiedelei kam, bewegte sich zwar auf der konservativen Line, zeigte aber
dennoch grofes Interesse fiir die Probleme der modernen Welt und fiir die Frage
der christlichen Einheit. 1965 prasidierte Kyrillus die Kirchenversammlung von
Addis Adeba, die auf Initiative von Kaiser Haile Selassie zustande gekommen
war. Die kirchenhistorische Bedeutung dieser Konferenz lag in dem gegliickten
Zusammenschluss der altorientalischen Kirchen und in ihrer eindrucksvollen
Selbstbezeugung.

Erstmals in der Geschichte waren sie aus ihrer Isolation getreten, um
miteinander Fiihlung zu nehmen und um mit der chalkedonesischen Orthodoxie
und mit den abendldndischen Kirchen Kontakte anzukniipfen. Das grofrdumige
Denken der Altorientalen war iiberraschend. In Addis Adeba ereignete sich
augenscheinlich der 6kumenische Aufbruch in den altorientalischen Kirchen,
der nicht 1soliert, sondern im Rahmen des weltweiten 6kumenischen Aufbruchs
in unserem Jahrhundert gesehen werden muss.

Kyrillus setzte sogleich Aktivititen. Er intensivierte die Kontakte mit dem
Okumenischen Rat der Kirchen, dem die koptisch-orthodoxe Kirche bereits seit
seiner Griindung angehort. Kyrillus entsandte Beobachter zu den panorthodoxen
Rhodos-Konferenzen und Experten zu den Theologiegesprachen, um den Dialog
mit den orthodoxen Kirchen einzuleiten. Der Okumenische Patriarch
Athenagoras hatte schon zuvor die Initiative ergriffen und Kyrillus 1959 einen
Besuch abgestattet. Bedeutsam war auch seine Begegnung mit dem russischen
Patriarchen Aleksij.

Kyrillus VI. konnte auch freundschaftliche Beziehungen mit dem heiligen Stuhl
ankniipfen. Er entsandte Beobachter zum II. Vatikanischen Konzil. Papst Paul
VI. wusste dies zu wiirdigen und tbersandte ihm zum 1900-Jahr-Jubildum des
heiligen Markus 1968 eine kostbare Reliquie des Evangelisten. Beachtenswert
ist, dass er sie der altorientalischen Kirche zuriick erstattete. Der Papst lief3 sich
auch bei der feierlichen Einweihung der neuen Markuskathedrale durch
Kardinal Duval vertreten.

97



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die Feierlichkeiten konnten als ein 6kumenisches Ereignis betrachtet werden.
172 Delegierte aus Kirchen aller Welt nahmen an den Liturgien teil. — Zum Tod
Kyrillus VI. kondolierte der Papst mit herzlichen Worten und lie} sich bei der
Totenliturgie vertreten.

Papst und Patriarch Abba Schenouda III. betrachtete es als eine seiner
vornehmsten Aufgaben, den von seinem Vorginger eingeschlagenen Weg
weiterzufiihren, zumal er gerade zum Zeitpunkt seiner Erhebung dullerst aktiv in
der Okumenischen Arbeit stand. Zwei Monate, bevor er sein hohes Amt
iibernahm, nahm er an der ersten Wiener Konsultation zwischen katholischen
und altorientalischen Kirchen Theologen teil.

7.2  Die 1. Wiener Konsultation 1971

Der 1964 von Kardinal Franz Konig, Erzbischof von Wien, gegriindete
Stiftungsfonds ,,Pro Oriente®, der hervorragende Arbeit fiir die Begegnung mit
dem christlichen Osten leistet, hatte es auch als seine Aufgabe betrachtet, fiir die
altorientalischen Kirchen ein Gespriachsforum zu schaffen und organisierte die
vielbetrachteten ,nichtoffiziellen 6kumenischen Konsultationen zwischen den
altorientalischen Kirchen und der rémischen Kirche*.

An der 1. Wiener Konsultation nahmen zehn Theologen der altorientalischen
Kirchen, unter ihnen Abba Schenouda und acht katholische Theologen unter
dem Vorsitz von Msgr. Otto Mauer, teil. Sie sprechen iiber das Konzil von
Chalkedon, das einst dem althistorischen Kirchen zum Argernis geworden war.
Sie beriihrten das historische Problem und schnitten das Thema der Autoritit,
der Okumenizitit und der Rezeption der Konzilien an. Auch iiber die bereits
erfolgreich gefiihrten Gesprache zwischen der chalkedonesischen und der
nonchalkedonesischen Orthodoxie wurde referiert. — Im Mittelpunkt der
Diskussion stand aber selbstverstindlich die christologische Frage, deren
vielschichtige Problematik hier nicht aufgerollt werden kann und in der
erfreulicherweise ein weitgehender Konsenz gefunden wurde.

In der Schlusserkldrung stehen die inhaltsschweren Sitze: ,,Wir glauben, dass
unser Gott und Erloser, Jesus Christus, Gottes fleischgewordener Sohn ist;
vollkommen in seiner Gottheit und vollkommen in seiner Menschheit. Seine
Gottheit war von seiner Menschheit nicht einen Augenblick getrennt. Seine
Menschheit ist eins mit seiner Gottheit, ohne Vermischung, ohne Vermessung,
ohne Tilgung, ohne Trennung. Im gemeinsamen Glauben an den einen Herrn
Jesus Christus betrachten wir sein Geheimnis als unausschopflich und
unaussprechbar, fiir den menschlichen Geist weder voll zu verstehen noch

auszudriicken.“87

87 Maurer S. 86
98



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Von besonderer Bedeutung ist die Feststellung, dass der gemeinsame Glaube im
Laufe der Jahrhunderte seine verschiedenen sprachlichen Ausdrucksformen
gefunden hat und dass es nun gilt, diese terminologischen Schwierigkeiten zu
iiberwinden.

In der Schlussdeklaration seht der Passus: ,,Wir stellen fest, dass es aufgrund
unserer verschiedenen kirchlichen und theologischen Traditionen noch
Unterschiede in der theologischen Interpretationen des Christusmysteriums gibt.
Wir sind Uberzeugt, dass trotzdem die beiderseits verschiedenen
Formulierungen, als dem Geist von Nikaia und Ephesus entsprechend,

interpretiert werden konnen. 88

Zum Abschluss der Tagung zelebrierte Kardinal Konig ein Pontifikalamt im
Stephansdom. Auch Abba Schenouda ergriff das Wort und gab seiner Freude
Ausdruck, dass die Christenheit sich anschickte, ihre Einheit wieder zu finden.
Er betrachtete als eine Gnade, dass das gegenseitige Verstindnis wieder geweckt
wurde.

In Wien hatte Abba Schenouda entscheidende FEinsichten gewonnen.
Riickblickend auf diese Tagung sagte er 1985 in einer Sendung des ORF: , Auf
dieser Konsultation konnten wir entdecken, dass die Liebe wichtiger ist als
theologische Diskussionen. Wir brauchen natiirlich theologische Diskussionen,
aber durch die Liebe werden die Probleme leichter gelost. Die Liebe muss der

erste Faktor in der christlichen Einheit sein.39

,Das wichtigste Ergebnis der Wiener Konsultation war ohne Zweifel, dass
gerade Bischof Schenouda auf dieser Tagung erfuhr, dass die romisch-
katholische Kirche bereit war, auf Alexandrien und die anderen orientalisch-
orthodoxen Kirchen zu horen, und dass sich bei ihm die Uberzeugung einstellte,
dass ein gemeinsames Glaubensbekenntnis mdglich wére. Einen Monat nach
dieser Konsultation wurde er zum Papst von Alexandrien gewéhlt. Wien scheint
ithm den Mut gegeben zu haben, schon bald darauf unmittelbare Verbindung mit

Papst Paul VI. aufzunehmen*90, schreibt Grillmeier.

88 Maurer S. 86
89 Welzel, Ulrike: Gespriche mit Patriarch Shenouda III. in ORF 1985
90 Grillmeier S. 246

99



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

7.3 Die Begegnung zwischen Papst Paul VI. und Schenouda III.

Schenouda III. begab sich vom 4. bis 10. Mai 1973 zu Papst VI. nach Rom. Als
Anlass des Besuches wihlte er die Feier des 1600. Todestages des
Kirchenlehreres Athanasius, der im 4. Jahrhundert den Erzstuhl von Alexandrien
innehatte. Der Heilige hatte sich im Jahre 340 auch nach Rom zu Papst Julianus
I. begeben. Seit diesen Tagen fand keine Begegnung zwischen einem rémischen
Papst und einem koptischen Patriarchen mehr statt.

Am 5. Mai begrii3ten sich die beiden Hierarchen sehr herzlich in der papstlichen
Privatbibliothek. Paul VI. empfing ihn mit den Worten: ,,Wir sind sehr begliickt
dariiber, dass wir Eure Heiligkeit in unserem Haus willkommen heiflen kdnnen.
Seit den Tagen Eurer Erhebung zum Vater und Haupt der koptisch-orthodoxen
Kirche hat Gott uns die Gnade geschenkt, mit Euch in stdndiger Verbindung zu
stehen. Jetzt haben wir die Gelegenheit, uns personlich zu sehen. Es ist ein

feierlicher Augenblick voller Freude.“91 Auch Schenouda III. hatte seiner
Freude, diese Stunde erleben zu diirfen, beredten Ausdruck verliehen. Sodann
erfolgte der Austausch der Geschenke.

Ein eindrucksvolles Ereignis war die Teilnahme und die Mitwirkung des
Patriarchen am Papstgottesdienst in der Peterskirche, der dem Gedéchtnis des
heiligen Athanasius galt. Dieser Gottesdienst war zweigeteilt. Der erste Teil war
eine von Papst Paul VI. zelebrierte Eucharistiefeier, der zweite Teil ein
gemeinsam gefeierter Wortgottesdienst. Unter stiirmischem Jubel der Glaubigen
bestieg der Patriarch die Confessio, um sich an der heiligen Handlung zu
beteiligen.

Die beiden Wiirdentrager tauschten den Bruderkuss mit tiefer Bewegung. In
seiner Homilie sprach Schenouda III. iiber die beiden grofen Lehrer der
alexandrinischen Schule Athanasius und Kyrillus und gab seiner Hoffnung
Ausdruck, dass sie die Wegweiser zur christlichen Einheit sein werden. lhre
Theologie ist Gemeinbesitz und ist als solide Basis fiir den Dialog gleichsam
pradestiniert.

Dann folgten Gebete in lateinischer und koptischer Sprache. Schenouda sang
das athanasianische Glaubensbekenntnis. Ein Hohepunkt war die feierliche
Uberreichung einer Reliquie des heiligen Athanasius, die in einem kunstvollen
Gefdl verwahrt war, durch Paul VI. an Schenouda III. Sie sollte als Unterpfand
der Briiderlichkeit betrachtet werden — als Zeichen des feierlich bekriftigten
Wunsches, schrittweise alle Spuren der traurigen Vergangenheit aus dem
Gedichtnis zu loschen.

91 Fejerliche Audienz S. 90
100



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Am folgenden Tag zelebrierte Schenouda eine feierliche Liturgie in der dem
heiligen Athanasius geweihten Kapelle des Pépstlichen Griechischen Kollegs.
Es folgten noch drei fiir den Patriarchen duflerst interessante Besichtigungstage
in Rom, wo unter anderem ihm zu Ehren die Vatikanische Bibliothek koptische
Handschriften vorbereitet hatte. Am 10. Mai unterzeichneten Paul VI. und
Schenouda III. die gemeinsame Erkldarung. Es war eine liebenswiirdige Geste,
dass sie sich gegenseitig die Feder, mit der sie ihren Namenszug gesetzt hatten,
zum Geschenk machten.

Der theologisch interessanteste Passus der Schlusserklirung war das
gemeinsame Bekenntnis zur Gottheit und Menschheit Jesu Christi, das sich
stark, auch in der Formulierung, an den oben zitierten Text der
Schlussdeklaration der Wiener Konsultation anlehnte.

Sodann sprach Schenouda seine Einladung zur Athanasiusfeier nach Agypten
aus. Paul VI. versprach, ihm eine Delegation zu entsenden. Im Gebet und mit
herzlicher Umarmung schieden die beiden grofen Personlichkeiten voneinander.
Die Begegnung zwischen Schenouda III. und Paul VI. zeigt, wie unkompliziert
eine briiderliche Begegnung sein kann, wenn sie unvoreingenommen gewagt
wird.

Gewiss waren sich die Partner der offenen Probleme bewusst, lielen sie aber in
den Hintergrund treten. Die verbindende Liebe zu unserem Herrn Jesus Christus
berechtigt aber zu der groBlen Hoffnung, dass diese beiden apostolischen
Kirchen, die in der Friihzeit der Christenheit zu den bedeutendsten geistigen
Zentren zdhlten, berufen sind, in der christlichen Okumene eine fithrende
Aufgabe zu tibernehmen.

7.4  Kardinal Franz Konig bei Schenouda III.

Ein weiteres bedeutsames Okumenisches Ereignis war, dass Kardinal Franz
Konig vom 10. bis 19. November 1975 Papst Schenouda III. in Kairo einen
Besuch abstattete. Zu dieser Begegnung wurde auch Kardinal Stephanos
Sidarouss, der Patriarch der mit Rom unierten Kopten, eingeladen. In seiner
BegriiBung in der Markuskathedrale rithmte Schenouda III. die Personlichkeit
und das Werk Kardinal Konigs, den er als Freund bezeichnete. Er wisse seine
Liebe zum christlichen Osten, seine profunde wissenschaftliche Kenntnis der
orthodoxen Welt und den hochangesehenen Stiftungsfonds ,,Pro Oriente* hoch
zu schiitzen. Schenouda erinnerte an die fiir den Fortschritt der Okumene duBerst
fruchtbare Wiener Konsultation.

101



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Schenouda fiihrte weiterhin aus, dass ,,diese bedeutsame Frage — gemeint ist die
christologische — von der theologischen Seite her gesehen weitgehend gelost ist.
Es fehlt nur die Zustimmung der heiligen Konzilien beider Kirchen, womit sie

offiziell als gemeinsame Glaubensformel angenommen wird*.92

Diese Ubereinkunft mit der romischen Kirche kann nach Aussage des
Patriarchen nicht allein die koptisch-orthodoxe Kirche betreffen. Es muss ein
Konsens mit den anderen altorientalischen Kirchen gegeben sein. Schenouda
sagte: ,,Natiirlich soll dies eine Vereinbarung mit allen orthodoxen Kirchen sein,
und wir sind mit unseren Briidern aus den anderen (alt)orientalischen Kirchen
einig.

Bevor wir eine Vereinbarung von den heiligen Konzilien beschliefen lassen,
miissen wir mit unseren Briidern aus den vorgenannten Kirchen
zusammenkommen und mit thnen eine Formel, die von allen akzeptiert wird,

ausarbeiten.*93

Kardinal Ko6nig erwies in seiner Homilie dem christlichen Agypten seine
Reverenz und betonte, dass es ,,ein unerhortes Zeichen der Gnade Christi ist,

dass wir wieder nach Einheit streben“.94 Kardinal Konig wiirdigte die
Bedeutung Agyptens fiir die Okumene. ,,Wir schitzen die koptisch-orthodoxe
Kirche als einen starken Faktor in der Forderung des Friedens und des
gegenseitigen Verstdndnisses zwischen allen christlichen Kirchen ... und danken
Gott, dass er Ihrer Kirche einen so heiligmédBigen Mann gegeben hat, der seinem
Dienst so hingegeben und offen fiir alle Erfordernisse seiner glaubigen
Gemeinde ist, welcher sich fiir die grole Aufgabe vorbereitet, zur Einheit unter
den christlichen Kirchen zu streben mit einem Herzen voller Liebe fiir Gott und

die Menschen.“95

Der Besuch Kardinal Konigs hatte auch einen politischen Aspekt, der von dem
religidosen nicht zu trennen ist. Der Islam, der zweifellos die stirkere Position
innehat, stellt fiir die christliche Minderheit in Agypten eine stindige Gefahr
dar. In dieser Situation stellte der Besuch des Kardinals einen Akt der Solidaritét
dar, zumal er sich auch zu Prisident Sadat begab, um mit ihm die
Friedensprobleme im Nahen Osten zu besprechen. Die Notwendigkeit der
chistlich-islamischen Dialogaufnahme und der konstruktiven Zusammenarbeit
zwischen Moslems und Christen wurde betont. — Doch die Begegnungen
Schenouda s mit Paul VI. und mit Kardinal Konig wurde die koptisch-orthodoxe
Kirche in das Licht der Offentlichkeit geriickt.

92 Veritati in caritate S. 155
93 Veritati in caritate S. 155
94 Veritati in caritate S. 157
95 Veritati in caritate S. 158, 159

102



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

7.5  Weitere okumenische Initiativen

Zunichst soll darauf hingewiesen werden, dass nach dem Besuch des
Patriarchen bei Paul VI. sich eine freundschaftliche Beziehung zwischen der
koptisch-orthodoxen und der koptisch-katholischen Kirche entwickelte, zumal
der Papst die Hierarchen, an deren Spitze Patriarch Stephanos 1. steht, in einem
Schreiben ausdriicklich gebeten hatte, die 6kumenischen Bestrebungen nach
Kréften zu fordern. Die koptisch-katholische Synode nahm dieses Anliegen
wahr und erklérte, dass ,,sie eine noch stirkere Verantwortung gegeniiber der
universalen Kirche empfinde, deren integrierender Bestandteil die koptisch-

katholische Gemeinschaft ist*.96

Eine eigene Arbeitsgemeinschaft wurde gegriindet, die sich bemiiht, zur Losung
dieser Fragen beizutragen. Einen Riickschlag erlitt ihre Arbeit durch den
Ubereifer einiger romischer Priester.

Zum romisch-katholischen Dialog muss noch ergénzend gesagt werden, dass in
den Jahren 1973, 1976 und 1978 in Wien noch weitere Konsultationen
stattfanden. Eine Fortfiihrung dieser Gespriache erscheint nicht mehr notwendig,
da die christologische Frage als geklart betrachtet werden darf. In diesen Jahren
fanden auch einige Theologengespriache in Kairo statt. ,,Die Konsultationen in
Wien und in Agypten erginzen einander. Es herrscht ein guter Geist, und die

Verstandigung geht gut voran.“97 Dieses Lob zollte 1975 Schenouda III
Kardinal Konig anlésslich seines Besuches in Kairo. Der koptisch-orthodoxe
Patriarch weil} sich heute noch ,,Pro Oriente in Dankbarkeit verbunden. Seit
1984 ist er einer der Protektoren des Stiftungsfonds.

Die Freundschaft zwischen dem Sitz des heiligen Markus und dem Stuhl Petri
wurde erneut im Juni 1979 durch Entsendung einer koptischen Delegation zu
Johannes Paul II. bekriftigt. Der Papst nannte die Giste, die in Audienz
empfing, ,,Abgesandte meines Bruders, des Patriarchen von Alexandrien, Papst

Schenouda 1198, und sprach von der tragischen Spaltung in der Christenheit,
die es gilt, mit aller Energie zu iiberwinden. Er gedachte in Dankbarkeit der
Begegnung zwischen dem Patriarchen und seinem Vorgidnger Paul VI. Er
betonte die Notwendigkeit der Einheit in der Vielfalt.

Dem romisch-koptischen Dialog darf das gldnzende Zeugnis ausgestellt werden,
dass er mit aulergewOhnlichem Engagement gefiihrt wird. Ja man darf mit dem
Kirchenhistoriker Alois Grillmeier die wichtige Feststellung machen, dass eine
,,Binigung mit der koptisch-orthodoxen Kirche als Modellfall betrachtet werden

96 Madey, Der Christliche Osten. 1975, S. 139 f.
97 Veritati in caritate S. 155
98 KANN 4. Juli 1979

103



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

konnte“99. Es zeigte sich, dass man mit der Entdeckung der altorientalischen
Kirchen der Stiftungsfonds ,,Pro Oriente* wertvollste Pionierarbeit geleistet
hatte. Fiir die Okumene bot sich eine Chance, die alle Erwartungen lbertraf.

Wir haben den romisch-koptischen Dialog etwas eingehender behandelt, da er
fiir uns Katholiken von bevorzugtem Interesse ist und da er bereits auf hochster
Ebene gefiihrt wurde. Es bedarf aber nicht vergessen zu werden, dass die
koptisch-orthodoxe Kirche sowohl mit der orthodoxen Kirchengemeinschaft als
auch mit dem Okumenischen Rat der Kirchen Kontakte sucht bzw. intensiviert.
Wir koénnen hier nur einige Hinweise geben.

Die erste Anregung zur Dialogaufnahme mit den altorientalischen Kirchen gab
der Okumenische Patriarch Athenagoras in seiner Enzyklika zum 1500.
Jubildum des Konzils von Chalkedon 1951. Erst 1964 kam es zum ersten
Theologengesprach zwischen der chalkedonesischen und nonchalkedonesischen
Orthodoxie in Aarhus in Didnemark, in dem vornehmlich die christologische
Frage behandelt wurde. Das Ergebnis war so erfolgsversprechend, dass auf der
Versammlung der altorientalischen Kirchen in Addis Adeba 1965 der Beschluss
gefasst wurde, mit der orthodoxen Kirchengemeinschaft in Verbindung zu
treten. Es kam zu fruchtbaren Gespriachen in Bristol, 1970 in Genf und 1971 in
Addis Adeba. An all diesen Verhandlungen war die koptisch-orthodoxe Kirche
mafgeblich beteiligt.

Schenouda III. ist an personlichen Begegnungen mit orthodoxen Hierarchen
duBerst interessiert. Es kam zu Besuchen bzw. Gegenbesuchen mit den
Patriarchen von Konstantinopel, Moskau, Ruménien, Bulgarien und Antiochien.
Gerade diese Kontaktaufnahmen berechtigten zu groflen Hoffnungen.

Schenouda stellt seine Okumenische Gesinnung unter Beweis, indem er
kirchliche Angelegenheiten auch mit Vertretern anderer Konfessionen bespricht.
Bereits 1972 veranstaltete er eine so genannte ,,Okumenische Gipfelkonferenz*
in seinem Haus. Es wurde eine gemischte Kommission bestellt, der bestimmte
Aufgabengebiete zugeteilt wurden.

Die koptisch-orthodoxe Kirche ist seit der Griindung 1948 im Okumenischen
Rat der Kirchen vertreten. Bischof Samuel, der beim Attentat auf Sadat auch ein
Opfer der Revolution wurde, war ein dulerst engagierter und einflussreicher
Anwalt der kumenischen Idee.

99 Grillmeier S. 256
104



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

7.6  Verbannung und Heimkehr

1970 kam Anwar el Sadat, ein Exponent des radikal islamischen Lagers, das in
enger Verbindung zu den fanatischen Derwisch-Bruderschaften stand, zur
Macht. In den ersten Jahren gestattete er den Glaubenseiferern, die Christen zu
bekdmpfen. Die Situation énderte sich, als Sadat von der staatsfeindlichen
Haltung der Extremisten und der Loyalitét der Christen iiberzeugt wurde. — Die
Spannung zwischen Kirche und Staat verschirfte sich wiederum, als radikale
Moslems die Kopten erneut angriffen und sie zum Widerspruch reizten.

Schenouda , der hochangesehene Fiihrer, bewies in dieser Auseinandersetzung
hohen Mut und mahnte die Glaubigen zur Unbeugsamkeit. Viele schlugen einen
harten Kurs ein. Der Staatsprisident wollte weder als Richter noch als
Friedensstifter auftreten. Er vermutete eine ,,groe Verschworung®, der er
zuvorkommen sollte und die eine politische Sduberung rechtfertigte. Alle
Unruhe stiftenden Elemente mussten durch Freiheitsentzug zum Schweigen
gebracht werden. Aus Griinden der Staatsrdson musste er sowohl gegen die
Extremisten als auch gegen die Kopten einschreiten. Etwa 2000 Personen,
darunter fast 200 Christen, waren von dieser Mal3nahme betroffen.

Auch Papst Schenouda war unter den Verurteilten, da er in den Augen Sadats als
gefahrlicher Friedensstorer galt, der die nationalen Interessen den kirchlichen
opferte. Der Préisident bestrafte ihn im September 1981 durch den Entzug der
Genehmigung zur Ausfiihrung seines Amtes und mit der Verbannung in das
Wiistenkloster Wadi Natrun, wo er sich damals gerade aufhielt.

Um den Konflikt nicht zu verschirfen, fiigte sich Schenouda in sein Geschick.
Dem Wunsch Sadats entsprechend, lag nun die Leitung der koptisch-orthodoxen
Kirche in den Handen eines Gremiums von fiinf Bischofen, die Schenouda III.
weiterhin als ihr geistiges Oberhaupt betrachteten und sich weigerten, zur Wahl
eines Nachfolgers zu schreiten. Vier Wochen nach der Absetzung des
Patriarchen — Oktober 1981 — wurde Prisident Sadat von Extremisten ermordet.

Der auf Entspannung der politischen und religiosen Gegensitze bedachte
Nachfolger Sadats, Hosni Mubarak, nahm Schenouda gegeniiber eine
konziliante Haltung ein. Politische Klugheit im Hinblick auf die zu erwartenden
harten Reaktionen der militanten Moslems gebot ithm, die Wiedereinsetzung
Schenouda s in Etappen durchzufiihren. In diesen drei Jahren konnte der
Patriarch aktiv sein. Er konnte, wenn auch nicht im vollen Umfang, seine
Aufgaben wahrnehmen. Er war von der Offentlichkeit nicht ganz abgeschnitten,
war gut informiert, konnte Botschaften entsenden und Besuche empfangen.

105



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Eine von Kardinal Franz Konig geflihrte Pilgergruppe, die sich im Oktober 1982
nach Agypten begab, wurde vom Patriarchen im Wiistenkloster empfangen. —
Nachdem Mubarak die moslemische Frage einer Losung zugefiihrt hatte, konnte
er zur Rehabilitierung Schenouda s schreiten.

Seit Januar 1985 residiert Schenouda wieder in Kairo. Seine Riickkehr wurde
nicht nur von den Christen Agyptens, sondern auch von seinen christlichen
Freunden in aller Welt freudig begriiit. Auch die gemiBigten Moslems
bereiteten ithm einen wiirdigen Empfang. Die Wiedereinsetzung in sein Amt
wurde von der Wafd-Partei erkdmpft. Sie ist die zweitstarkste politische Partei
im Land, in der Christen und Moslems zusammenarbeiten und gleiche Ziele
verfolgen.

Schenouda III. zelebrierte am 6. Januar 1985 eine feierliche Weihnachtsliturgie
in der St.-Markus-Kathedrale in Kairo. Diese gottesdienstliche Feier hatte den
Charakter eines groflen Familienfestes. Schenouda erachtet es als seine
vornehmste Aufgabe, den Kopten ein giitiger Vater zu sein und wird auch als
solcher betrachtet. Die Glaubigen wissen die hohen Tugenden ihres geistlichen
Oberhauptes zu schétzen und fiihlten sich in der Zeit seiner Verbannung als
zerstreute Herde. Seine Heimkehr erfiillte sie mit ganz grofer Freude. Fiir die
11.000 Kopten, die in der St.-Markus-Kathedrale mit dem Patriarchen ihren
Dank an Gott darbringen dirften, wurde diese Stunde zum unvergesslichen
Erlebnis.

Weihnachten 1985 wird nicht nur dem christlichen Agypten in steter Erinnerung
bleiben. Durch die Teilnahme der zur Liturgie geladenen Moslems, unter denen
sich hohe Repriasentanten des Staates befanden, wurde es zum nationalen

Ereignis — mit ein ,,Ausdruck der Einheit Agypten“100, wie Schenouda in seiner
Ansprache sagte.

Uniibersehbar besteht ein Zusammengehorigkeitsgefiihl zwischen Christen und
den gemaBigten Moslems. Das wurde auch durch die Weihnachtsbotschaft des
Staatspriasidenten und in der Weihnachtshomilie Schenoudas deutlich zum
Bewusstsein gebracht. Gewiss ist der Patriarch ernstlich bestrebt, seine Rechte
zu wahren. Er weil3, dass er Autoritét besitzt und dass er sie zur Geltung bringen
muss und dass ithm unlautere Kompromisslosungen nicht gestattet sind. Er ist
aber ebenso aufrichtig um die Verstéindigung mit den Moslems bemiiht.

Seine Homilie stand ganz im Zeichen des Friedensgedankens. Er rief zum Gebet
fiir den Frieden in der Welt auf, gedachte im besonderen des iranisch-irakischen
Konflikts und der Spannungen im eigenen Land.

100 Der Christliche Osten. 1985, 1. S. 31
106



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Er wies darauf hin, dass die Liebe das oberste Gebot Jesu ist und dass der
Liebende keine Rache kennen darf. Er appellierte an die sechs Millionen
Kopten, ,,ihr Herz den moslemischen Briidern zu 6ffnen, die vom selben Fleisch

und Blut sind, eben Séhne und Téchter der gemeinsamen Heimat Agypten®.101
— So darf das Weihnachtsfest 1985 als geistliches Versohnungsfest bezeichnet
werden, und wir wiinschen dem grof3en Patriarchen Schenouda III. in echt
christlicher Verbundenheit, dass sein aullerordentliches patriotisches und
okumenisches Engagement zum Heile der gesamten Christenheit und als Beitrag
zum Frieden in der Welt zielfiihrend sei.

7.7  Literatur

Ammoun, Denise: Egyte: Le retour de Chenouda. In : La Croix. 8.1.1985
Besuch von Schenouda III. bei Paul VI. AufSerer Ablauf ... Feierliche Audienz ...
Gemeinsame Erkldarung ... In: Der Christliche Osten. 1973.

Egypte: Libération de Chenouda III. de H. T. In : La Croix. 3.1.1985.

Grillmeier, Alois : Auf der Suche nach Einheit. Zum Stand der Gesprdiche. Zum
Stand der Gesprdiche mit den altorientalischen Kirchen. In: Theologie und
Philosophie. 1977.

Gstrein, Heinz: Bessere Zeiten fiir Agyptens koptisch-orthodoxe Christen. In:
Der Christliche Osten. 1979.

Herder-Korrespondenz: 1981, S. 541, und 1985, S. 97/98.

KANN — Okumenische Information. 4. Juli 1979 und 9. Januar 1985.
Koptisch-orthodoxe Patriarchenwahl. In: Der Christliche Osten. 1972.

Madey, Johannes: Gemeinsame FEinheitsbestrebungen der orthodoxen und
katholischen Kopten in Agypten. In: Der Christliche Osten. 1975.

Malak, Hanna: Die koptisch-orthodoxe Kirche: ihre Trennung und ihr
Einheitsbestreben. In: Der Christliche Osten. 1973.

Mauer, Otto: Christologischer Disput heute. Nichtoffizielle okumenische
Konsultation (1971) zwischen Theologen der altorientalischen Kirchen und der
romischen Kirche. In: Wort und Wahrheit. 1972.

Verghese, Paul: Koptisches Christentum. Die orthodoxen Kirchen Agyptens und
Athiopiens. 1973.

Veritati in caritate. Der Beitrag des Kardinals Konig zum Okumenismus. 1981
(Pro Oriente. 5.).

De Vries, Wilhelm: Die Konsultationen zwischen Theologen der
altorientalischen Kirchen und der romischen Kirche (in Wien 1971, 1973,
1976). In: Der Christliche Osten. 1976.

101 T 3 Croix 8.1.1985
107



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

8. DKB/ Digital Koptisch-orthodoxe Bibliothek der Website
vom St.Antonius- Kloster in Kroffelbach

1. Koptisch-orthodoxe Liturgie Biicher (z. T. in Bearbeitung)

In den koptischen Gemeinden in Deutschland werden verschiedene Biicher in
der Liturgie verwendet. Bei der Ubersetzung dieser Biicher ins Deutsche wurden
sie in drei Reihen geteilt, um Ordnung und Uberblick fiir die Benutzer, speziell
die Diakone, zu verschaffen.

Die drei Reihen bestehen insgesamt aus 24 Buchteilen:
e Die 16 Liturgiebiicher.
e Die 5 Teile des Katameros.
e Die 3 Teile des Pascha.

Die 16 Liturgiebiicher, die am meisten in der koptisch-orthodoxen Kirche
verwendet werden, sind:

1. Teil 1: Das heilige Messbuch / Euchologion mit den drei Anaphoren des
heiligen Basilius, des heiligen Gregorius und des heiligen Kyrillus.

2. Teil 2: Das koptisch-orthodoxe Stundengebetsbuch / Agpeya.

3. Teil 3: Die jahrliche heilige Psalmodie (Der tdgliche Lobpreisgesang).

4. Teil 4: Der Diakondienst.

5. Teil 5: Die sieben Sakramente in der koptisch-orthodoxen Kirche.

6. Teil 6: Das Synaxarium - erster Teil, Lebensgeschichten der Heiligen vom
1. koptischen Monat Tut bis zum 6. Monat Amschir des koptisch-orthodoxen
Kalenders.

7. Teil 7: Das Synaxarium - zweiter Teil, Lebensgeschichten der Heiligen vom
7. koptischen Monat Baramhat bis zum 13. Monat (der kleine Monat) des
koptisch-orthodoxen Kalenders.

8. Teil 8: Die Kiyahk Psalmodie (Lobpreisgesang in der Adventszeit).

9. Teil 9: Kommunionshymnen (arabisch: Madajeh).

10. Teil 10: Lobgesénge fiir die Heiligen (arabisch: Tamagid).

11. Teil 11: Hymnen fiir die Versammlungen (arabisch: Taratil).

12. Teil 12: Psalien der Herrenfeste, Anldsse und Heiligen.

13. Teil 13: Antiphonarium (arabisch: Difnar).

14. Teil 14: Die Weihen (Kirchengebdude, Altar, Gerdte, Ikonen, Weihestufen
und Hierarchie).

15. Teil 15: Die drei Wassermesse-Liturgien und das Anbetungsgebet am
Pfingstfest.

16. Teil 16: Der Plan der Gebete des koptisch-orthodoxen Kirchenjahres.

108



Seminar- Vortrige — Teil I - Liturgie http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-buecher/

Die S Teile des Katameros sind:

17. Teil 1: Sonntage und die Festtage: Verkiindigung, Weihnachts- und Tauffest

18. Teil 2: Wochentage in der ersten Jahreshdlfte im koptisch-orthodoxen
Kalender.

19. Teil 3: Wochentage in der zweiten Jahreshdlfte im koptisch-orthodoxen
Kalender.

20. Teil 4: Die grof3e Fastenzeit vor dem Osterfest.

21. Teil 5: Die 50 Tage nach dem Osterfest bis zum Pfingstfest.

Die 3 Teile des Pascha:

22. Teil 1: Palmsonntag bis Pascha-Mittwoch.
23. Teil 2: Griindonnerstag und Karfreitag.
24, Teil 3: Lichtsamstag und Osterfest.

109



