Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

|’ |

[l \g KOPTISCH-ORTHODOXES KLOSTER DES HL. ANTONIUS IN KROFFELBACH [l

Christologie
gemald dem Verstadnis der
nicht-chalcedonischen
orthodoxen Kirchen

Vater Tadros Y. Malaty

1



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Titel Christologie gemé&ll dem Verstaddnis der nicht-
chalcedonischen orthodoxen Kirchen

Autor Vater Tadros Y. Malaty
Ubersetzung Frau Marianne Hermann
Herausgeber Sankt Antonius Kloster

35647 Kroffelbach (Waldsolms)

Tel.: 06085 - 2317

Fax: 06085 — 2666
http://kroeffelbach.kopten.de/dkb/verschiedene-baeetc

Druckerei St. Mina Kloster, Mariut, Agypten
http://www.stmina-monastery.org/
Email: stminapress@gmail.com
Tel.: +2 012-0077-2701 &  +203-459-6452

Auflage 3. Auflage 1997
4. Auflage Juni 2015

ISBN 3-92464-00-7

Quellenhinweis  Biblische Texte sind zitiert nach Benheitstibersetzung der
Heiligen Schrift © 1980 Katholische Bibelanstaltugart.
Mit freundlicher Genehmigung der katholischen Bamestalt
Stuttgart®.



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Inhaltsverzeichnis
] ] (=T (F ] o TSRS 4
1. Die Umstande des Konzils von ChalCedOn .. vvvveiiiiiiieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeee e, D
NESTOMANISIMUS (8) ..uuiiii ettt e e e e e et e et b n e e e e e e e e e e eeeees 6
EULYCRIANISIMUS ..o e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e eraa s 7
2. Mia — Physis und MoONOPNYSITISIMUS ..o eeeeeriiiiiiiaeee e e e eeeeeeeeeesineeseeeeeeneee 8
3. Dyophysis oder ZWei NAUIEN..........coiieeeeeeeiie e erree e e e e e e e 9
4. Chalcedon und St. KYFIHIUS ........oooiiiimmmeeeceee e e 11
5. Chalcedon und St. DIOSKOIUS ........ooeeiiiiiieee e e e 13
6. ChalCcedon UNd St. SEVEIUS .........ooiiieeceeeeieiiiiie et bennanr e es 14
7. Chalcedon und das BUCH VON LEO ..........cuummmmerirriiiiiiiiiiiaeaeee e sseneeee e 15
8. Mia — Physis im Neuen TeStamMeNt........cccuarrriiiiiieeeiiieeeeeeeei e 17
9. Mia — Physis und UNSere ErOSUNQ .......cccoiiieeeeiiiiiiiiese e e e e e e e e e eeeeeeeeeeeeeeeeenannnes 19
10. Christologie in der koptischen Liturgie und déymnen (38)..........cccceeeiviieeieeennnnnnn. 20.
11. Bestrebung Nach EINNEIL............uuiiceeeeeeeecee e 21
11.1 Einheitsbestrebungen im 6. und 7. Jahrhundert.............ccccoooiiiiieen 21
11.2 Bestrebungen und EiNheit NEULE.......coummmeeeiiiiii e 22
Eine Auswertung der vier inoffiziellen Konsultatemzwischen den zwei Familien der
OrthodOXeN KIrCREN ... ... e e e 22
Zur 1. Konsultation (Aarius 1964) .........oeceeeeiiiiiiiiiiiiiiaaaa e e e e e eeeeeeeeeeeseeeeneeseeeee 22
Zur 2. Konsultation (BriStol 1967) ......cccoi i ene e e e e 23
Zur 3. Konsultation (Genf 1970) ..........coi e eeeeeeeeeeeeeeeeeieitinrs e eneaaee e e e e 23
Zur 4. Konsultation (Addis Adeba 1971) ......cceeeerreieieiiieie e 23
N o =T 0T T = o USSP PRPPRP 25
Die Christologie des Heiligen Athanasius von BiddBishoy Koptisch-Orthodoxe
KIirChe IMAIZ L1O88.... ...ttt eerer e e bbbttt e e e e e s s e s e s bbb bbeeees 28
Wie die Verderbnis in der Lehre des HI. Athanasiidbannt ist ...............eevvciiiiiniienm 29
Der Gebrauch der Ausdrticke ,Ousia” und ,Hypostasisier Theologie des St.
ATNANASIUS ... e ee e e e e e e e e e e e e e e e e e e e araraaanaa 30
Schlussprotokoll der Dialoge zwischen der Kathdigtund der Koptisch-
Orthodoxen Kirche in Agypten 12.02.1988 .....cocceeiuveiueeiueeeieeeeeeeeeee e 31
Gemeinsame ChristologiefOrMel.............. o eeererrrinniiiieaseeeeeeeeeeeeeeeeeerreeeeneeenrrennan.s 32
Apostolische Nuntiatur in der Arabischen RepubligyAten Nr. 1097/88 ...........c.ccccu...... 33
Schlussprotokoll der 2. Begegnung zwischen Theol@ges der Evangelischen
Kirche in Deutschland und den Orientalischen Orthxaah Kirchen.............cccccvviiiiennnnn. 34



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Einleitung

In den letzten Jahrzehnten, 15 Jahrhunderte nachkamzil von Chalcedon (451 n. Chr.),
fanden viele panorthodoxe Treffen statt: 4 nichfizadlle Konsultationen (1) und eine
offizielle ,Vereinigte Kommission zum theologischebialog” (2). Dort erklarten die
Vertreter der chalcedonischen und der nicht-chalcsgh bestimmten orthodoxen Kirchen
ihr tiefes Gefuhl von Einheit zum Ausdruck, besasdenmer dann, wenn die verschiedenen
Seiten ihren Glauben Uber die ,Natur Christi* dgtéa:, der von den anderen missverstanden
worden war. Ohne Zweifel sind heute die historiscli®gebenheiten andere als im flnften,
sechsten oder siebten Jahrhundert, als die byrmuiten Herrscher sich in theologische und
kirchliche Angelegenheiten einmischten.

Heutztage, denke ich, kdnnten Kirchenleute und Tdgem sich durch aufrichtige Liebe und
gegenseitige Achtung dazu bereit finden, die Einthedi orthodoxen Kirchen zu erklaren.

1. Die Umstande des Konzil von Chalcedon

2. ,Mia - Physis" und ,Monophysitismus* (eine Natur)
3. ,Dyophysis” (zwei Naturen)

4. Chalcedon und St. Kyrillus

5. Chalcedon und St. Dioskorus

6. Chalcedon und St. Severus

7. Chalcedon und das Buch Leo

8. ,Mia — Physis"im Neuen Testament

9. ,Mia - Physis* und unsere Erlosung

10. Christologie in der koptischen Liturgie und den Hyen
11.Einheitsbestimmungen



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

1. Die Umstande des Konzils von Chalcedon

Ich habe nicht die Absicht, Detailfragen des Kamzibn Chalcedon zu diskutieren, aber ich
mochte doch die Hauptpunkte der historischen uedltigischen Umstande des flnften und
sechsten Jahrhunderts referieren, um die tiefenz®lurder bitteren, langen Zeit der
Trennung zwischen den beiden orthodoxen Familiennterstreichen, die wir eine Familie in
Christus hoffen zu nennen.

A. Professor Meyendorff begann sein Papier Uber dafézrelle panorthodoxe Treffen
im August 1964 mit einer Erklarung der historiscli@&gebenheiten im Osten, von der
Zeit des Konzils von Chalcedon (451) bis zur ErabgrAgyptens und Syriens durch
den Araber. Er sagt: ,Die Herrscher versuchten@isput mit Gewalt zu schlichten.”
Fur uns gibt es heutzutage keinen Zweifel an detsathe der militarischen
Unterdriickung des Monophysitismus (3) in Agypterd tanderen Landern. Die
Einsetzung einer chalcedonisch bestimmten Hierarahi Byzanz (politisch), das
haufige Exil der tatsachlichen und popularen Kirdliarer Agyptens, all das spielte
eine entscheidende Rolle dabei, dem Schisma eih&Viderstandscharakter gegen
die politische und kirchliche Kontrolle von ByzaimzAgypten, Syrien und Armenien
Zu geben.

Jahrhundertelang wurden die orthodoxen Chalcedenierden nicht — griechischen Christen
des Mittelostens als Melechiten — Leute des ImpesgKonigs) — betrachtet (4).

Doch mussen wir festhalten, dass diese Umstanddy aenn sie nationale Haltungen in
Agypten, Syrien und Armenien bewirkten, doch in d&@pfen unserer Kirchenfihrer nicht
den wahren Grund, die Auseinandersetzung um Theolagd Glauben, verdrangten. Von
koptischem Standpunkt (5) aus gesehen und auch weadthiedenen Lehrmeinungen
beneideten die Bischofe (P&pste) von Alexandriddalslen des Glaubens: denn in Rom war
die zivile Autoritdt, Reichtum und Ehre, es war diauptstadt des Imperiums, doch die
alexandrinischen Bischofe (Papste), wie St. Antaisasnd St. Kyrillus, waren die geistlichen
und theologischen Fuhrer Das ganze antike Chrigterstah in den agyptischen Véatern die
Verteidiger des wahren Glaubens, Fuhrer in der [Bigg® der Askese usw., und sie spielten
bei den 6kumenischen Konzilen die Hauptolle Leo &®uam bereitete sein Buch fur das
Konzil vor, und Kaiser Marcion und die Kaiser Puthg6) hatten seit 450 Chr. n. schon
Unterschriften gesammelt. Die Idee war, ein Bagisgggagegen die gegen die Alexandriner
Theologen zu haben, unter dem Vorwand, den Glaw®mnKirche gegen Eutyches zu
verteidigen, der mit Haresie gegen die Nestorid@anpfte. Er wollte die Einheit Christi
bestarken, wahlte aber den falschen Weg, weilailbgé, die Gottlichkeit Christi habe seine
Menschlichkeit absorbiert.

Diese Irrlehre, wo will ich erklaren, wurde in keilwWeise in unserer Kirche akzeptiert. Leo
versuchte, das Gesicht der &gyptischen Kirche @mtéen, indem er ihren Vatern die Irrlehre
des Eutyches unterstellte, die sie bekampften, bb#otyches selbst zauderte oder tauschte.

Einige Schulen verneinen die Notwendigkeit diesem#ls, doch Politik spielte hier eine
wichtige Rolle. Der deutsche Theologe Aloys Grilietesagt: ,Nur unter dem konstanten
Druck des Imperators Marcion stimmten die Vater vQmalcedon zu, eine neue
Glaubensformel (7) aufzuzeichnen.”



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Niemand kann die Nachteile einer solchen Ehe zwisdPolitik und Religion Ubersehen. So
erklarte z. B. der gerechte Imperator Konstantier, dls erster romischer Herrscher zum
Christentum konvertierte, dieses zur Staatsreligad® er das erste 6kumenische Konzil von
Nizea (325 n. Chr.) einberief; er scheute aber daudick, sich in die theologischen Dispute
einzumischen und Uberlie diese den Bischofen. Ats sich dann doch in die
Kirchenangelegenheiten einmischte und lange ZeitAtianer unterstitzte, schickte er den
Heros den Glaubens, den Heiligen Athanasius vorahéria, ins Exil.

Ich glaube, die Entscheidungen des Konzils von ¢duain und die folgenden Ereignisse
waren sicher vollig andere gewesen, hatten sicliddiescher Marcion und Pulcharia nicht in
die theologischen und kirchlichen Angelegenheiiegemischt.

B. Neben den historischen Gegebenheiten spieltendgiadheologischen eine fihrende Rolle
bei der Entstehung des ungeheuren Risses zwis@meKicthen.

Wahrend die alexandrinische, syrische und armeeisGhche gegen den weitverbreiteten
Nestorianismus kampften, sammelte Leo von Rom Kaéften auch Seminestorianer gegen
die Alexandriner Kirche. Er gab vor, die Kirche viaatychianismus zu reinigen, wahrend die
andere Partei sein Buch als halbnestorianischdiette.

Es ist notwendig, eine Vorstellung von diesen tbgisichen Kampfen zu haben, die das
Konzil umgaben, besonders was die ,,Natur Chrigtigeht.

Nestorianismus (8)

Die Schule des Nestorius geht von dem Begriff wezNaturen“ aus, um die Lehre von zwel
Personen zu stitzen: von Jesus, dem blo3en Mensdéermon Maria geboren wurde, und
von dem Sohn Gottes. Nestorius verdammte sie,edi@esJanbeteten und ihm opferten, weil er
nur Mensch sei; so nannte er St. Maria auch nurig@kus” und nicht ,Theotokos®, da sie
nicht die Inkarnation des Wortes Gottes geborerehabndern nur den Menschen Jesus
Christus.

Die Gattlichkeit sei nur fur eine bestimmte Zeittrder Menschlichkeit vereint gewesen, am
Kreuz aber habe sich die Gottlichkeit davon getrenar Jesus, der Mensch, sei gekreuzigt
worden.

Der Heilige Kyrillus von Alexandria war der Vertegeér des orthodoxen Glaubens gegen
Nestorius und den Nestorianismus. Er benutzte desdiick juoa Ovis tov 6gou Aoyov
oecopkovn” (das heilt eine Natur von Gott und dem fleischgelenen Wort), um
sicherzustellen, dass unser Herr eine vereinte rNatvei in einer, als eine Person, hat.
Christus ist in der Tat ,von zwei Naturen®; Eigehatten und Handlungen einer Jeden in Ihm
sind in unteilbarer und unlésbarer VereinigungClristus waren Hunger und alle anderen
menschlichen und physischen Unfahigkeiten veremat zu einem gemacht durch den Sohn
Gottes in seinen inkarnierten Zustand.

Auf die gleiche Weise waren die Ubermenschlichenrt&/ond Taten Ausdruck der Gottheit
des Sohnes in Vereinigung mit seinem Menschseianderen Worten: die eine inkarnierte
Person war Trager aller Worte und Taten Christi (9)

Es ist bemerkenswert, dass die menschlichen Spraghihig sind, die Gottlichkeit und
Menschlichkeit zu beschreiben, und deshalb leicissMerstandnisse maglich sind.

6



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Als St. Kyrillus die nestorianische Haresie und Awgsbreitung der semi — nestorianischen
Ideen bemerkte, bestand er auf dem Ausdruck ,MRhysis tou theo Logo Sesarkomene®,
um die personifizierte Einheit zwischen GottheiduvMenschheit ohne jede Vermischung,
oder Verwandlung sicherzustellen, indem er dieseigartige Einheit mit einigen Beispielen

wie der Einheit von Seele und Korper in der menshkh Natur, der Einheit von Feuer mit

Eisen usw. zu erklarte.

Eutychianismus
Eutyches (ca. 378 — 454) war Archimandrit einesskdcs in Konstantinopel.

Sein heftiger Widerstand gegen den Nestorianisribgd ihn zu einer anderen Irrlehre, in
der er leugnete, dass Menschsein Christi weserhgigt unserem war.

Er sagte, er habe zwei Naturen vor der Vereinigabgr nur eine danach gegeben, denn die
gottliche Natur habe die menschliche absorbierty die menschliche sei vollig verloren
gegangen. Manchmal benutzte er die orthodoxe Ed#stgy: ,was sein Kommen im Fleisch
betrifft, so bekenne ich, dass es aus dem FleischJdngfrau geschah, und dass Er zu
unserem Heil vollkommener Mensch wurde.*

.Denn Er selbst, der das Wort Gottes ist, stieg \immel ohne Fleisch, wurde Fleisch aus
dem wahren Fleisch der Jungfrau, unveranderliathtnvechselbar, in einer Weise, die Er
selbst wusste und wollte. Und Er, der vollkomme@ertt, der seit aller Zeit derselbe ist,
wurde ebenso vollkommener Mensch zu unserem HHI. (

St. Dioskorus selbst brachte die Verwerfung der Eatyches in Chalcedon verlesenen Ideen
zum Ausdruck.

Fur alle Zeiten verweigern sich die nicht — Chatogdchen Kirchen in seiner Weise jeder
eutychianistischen Haltung.

Jetzt kdnnen wir durch Kenntnis der theologischamstinde den exakten Unterschied
zwischen den von Chalcedon und den nicht von CHaltéestimmten Kirchen erkennen.
Die Chalcedon — Kirchen sahen das Konzil von Cldmneals Verteidiger orthodoxen
Glaubens gegen Eutychianismus. Sie akzeptierten zéiei Naturen Christi, um zu
bekraftigen, das Sein Menschsein nicht verlorenagggn sei. Die nicht chalcedonischen
Kirchen verwerfen diese Irrlehre ebenfalls, aberrshmen den Ausspruch des Kyrillus hin
.eine Natur Gottes, des fleischgewordenen Wortesty orthodoxen Glauben vor dem
Nestorianismus zu verteidigen, speziell auch, weises Konzil nicht die zwolf Kapitel des
Heiligen Kyrillus nutzte, die dieser gegen diesdehre beschrieben hatte. Sie betrachteten
das Buch von Leo als nestorianisch oder halbnestisch.

PS: Romanidis (griech. orth.) sagt: “Jede Seitesi¢in dachte, dass ihre Terminologie allein
die Kirche vor Haresie schitzen.*



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

2. Mia — Physis und Monophysitismus

Kirzlich nannten uns die Chalcedon — Kirchen ,Mdmggiten®”, ein unkorrekter Ausdruck,
denn er setzt uns in die Nahe der eutychianististiniehre, die wir ablehnen.

Es gibt einen feinen Unterschied zwischen ,monosd ymia“ im ,eine Natur — zwei
Naturen“ — Disput.

Monophysitismus suggeriert den Ausschluss alleuiéat zu einer. ,Mia" spricht von ,einer
vereinten Natur“, oder wie St. Kyrillus sagt: ,EiNatur im fleischgewordenen Wort".

Im Ausdruck ,Monophysit* bezieht sich ,mon* schlichuf ,eins”, wahrend der Begriff ,Mia

— Physis* des Kyrillus eine vereinte Natur ausdtiickcht der Zahl nach eine. Bischof
Sarkissian sagt: ,Wir sprechen immer von etwas Meggem, nicht numerisch — schlicht von
einem, wenn wir von einem Willen und einer Kraftlea“. Dieser Ausdruck ,Monophysit*
wurde im funften, sechsten und siebten Jahrhumdelt benutzt; aber er wurde spater auf
besondere Art und in polemischen Geist von den ¢@dain — Kirchen eingefihrt. Hier
erklaren wir unser Konzept vompugp guis”.

A. Wir bejahen, dass Jesus Christus eine Natur hatf m dem Sinn, dass Er Gott ist
und nicht ein Mensch, sondern dass Er wahrhaftfi@schgewordene Sohn Gottes
ist®.

(Alle nicht chalcedonischen Kirchenfuhrer habenahgj dass der Sohn Gottes in seiner
Inkarnation sich selbst mit dem Menschsein vereibedebt mit einer rationalen Seele von
gleicher Substanz wie unsere, dass er in der Wirkéit schuldlose Geftihle von Leib und
Seele ertrug, und dass keine Vermengung oder Migcder verschiedenen Naturen in Ihm
stattfand).

B. Er nahm selbst ein reales, perfektes Menschseirkean, Ubermenschliches, Er ist
ohne Siunde, aber Er ertrug unsere Sunden in segibnund Er starb wahrhaft fur
unsere Erlésung.

C. Gottsein und Menschsein sind auf eine Weise verdiss die Eigenschaften von
Gottlichkeit und Menschsein weder verloren, nochmischt oder vermengt sind.
Wir interpretieren den Ausdruck des Kyrillus ,ein®&atur Gottes im
fleischgewordenen Wort“ nicht als Absorption desnighsein oder menschlicher
Eigenschaften, wie dass die Irrlehre des Eutyaltes t



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

3. Dyophysis oder Zwei Naturen

Die Chalcedonier nennen uns ,Monophysiten“, klages einer eutychianistischen Haltung
an; wir sehen — von unserem Standpunkt — den Ghadee Diophysiten als einen Weg zum
nestorianischen Irrglauben an. Wir weisen das Kowan Chalcedon zurtick, weil es das
Buch von Leo akzeptierte (zwei Naturen nach dereWgung, anstelle des Kyrillus —
Ausspruchs ,Eine NATUR von Gott und den fleischgesdemen Wort").

Er nannte die 12 Kapitel des Kyrillus gegen Nesnicht und versdumte es, die Theologie
von Theodorus (14) zu verdammen, es nahm im Geabdieodoret (15) und Ibas (16) an,
deren nestorianische Haltung bekannt war. Vielelcgdanier glauben, dass sie bis zum
Konzil von Chalcedon Nestorianer waren. Die Scaniffener drei Semi — Nestorianer, die in
die Dokumente des Konzils von Chalcedon eingegasgeh(Drei Kapitel — Tria Kephalaia),
wurden im nachhinein von Kaiser Justinian, danaom Wonzil in Konstantinopel 553
verworfen.

Wir kdnnen den gewaltigen Groll des Theodoret ge§enKyrillus begreifen, wenn wir
horen, was einige Chalcedonier berichten, dassé&enlich wahrend des Konzils einige
Anwesende bat, einen riesigen Stein auf das GrabH##ligen Kyrillus zu setzen, sonst
wurde dieser noch gegen die Toten agitieren, umeh deurden sie ihn zurick auf die Welt
schicken (17).

Aus diesem Grund bekampften die Armenier (und doptn und auch die Syrer) dieses
Konzil und damit den Nestorianismus. [Die Verbindutles nestorianischen Denkens mit
dem frihen chalcedonischen Verstandnis von Chogtel war sehr eng. Diejenigen, die
Theodor von Mopsuestia in Ostsyrien, Mesopotamied Bersien folgten, waren mit dem
Konzil von Chalcedon sehr glicklich. Aber das beésaght, dass die armenischen
Kirchenvater Chalcedon mit der dualistischen Chligjie des Theodor verwechselten (18).]

In Agypten wurden Tausende von Glaubigen von in@aubensbriidern in Christus, den
Byzantinern, gemartert, ihre Kirchen und Kldsterden zerstort wegen ihrer Weigerung, auf
das Buch von Leo zu schworen, da sie es als nasisch ansahen.

Die Abhandlung des Heiligen Timotheus, des Papgtes Alexandrien, die dieser in den
sechziger Jahren des 5. Jahrhunderts wahrend dexilesn Cherson (19) schrieb, enthdllt,
dass sein Vorganger St. Dioskorus, gegen den Neasiemus kampfte. Wir zitieren hier:
[(Dioskorus sagt): ,Weil ich im Glauben erzogen deyrweil3 ich sehr gut, dass der Herr vom
Vater als Gott gezeugt worden ist und derselbe Mana als Mensch geboren wurde. Sieh
IHN auf der Erde wandeln als Mensch und als Go#n dbchopfer der himmlischen
Heerscharen; sieh IHN als Mensch schlafend im Bowd als Gott Uber den Wassern
wandelnd; sieh IHN als Menschen hungrig, und Spaisteilend als Gott; sieh IHN durstend
als Mensch und Getranke spendend als Gott; siehinBfersuchung gefuhrt als Mensch und
Damonen vertreibend als Gott, und gleiches in wieladeren Beispielen.”] Er sagte auch:
[,Gott, der konsubstantielle Logos mit dem Vaterrdal konsubstantiell mit dem Menschen
in Fleisch zu unserer Erlésung, und blieb doch Efeizuvor war.|

Fr. Floriski unterscheidet die nestorianische Digih und die chalcedonische
folgendermalen:

A. Symmetrische Diophysis, als eine nestorianischeli@ualer prospora (Natur), eine
vollkommene Parallelitéat von zwei Naturen, die Rwalitdt von pro oder Subjekt,
maoglicherweise nur einer Einheit in der Funktiohrta

9



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

B. Asymmetrische Diophysis, da gibt es nur eine Gragellzum Objekt aller beigelegten
Eigenschaften, obwohl die Unterscheidung von gbir und menschlicher Natur
sorgfaltig gesichert ist. Menschsein ist eingesstg#a in die gottliche Basis und

existiert wie gesagt in dieser einen HypostaseisDkeine Symmetrie: zwei Naturen,
aber in einer Hypostase.

10



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

4. Chalcedon und St. Kyrillus

St. Kyrillus benutzt den Ausdruck ,eine Natur vootGund dem fleischgewordenen Wort*
als Werkzeug, um den Glauben der Kirche an dieoRedgsu Christi besonders vor dem
Nestorianismus zu bewahren. Das Konzil von Chalcedoterlie3 die Benutzung dieses
Ausdrucks, indem es eine andere Formel postulieffelzwei Naturen®“. Man glaubte, dass
diese neue, die keine traditionelle Basis hatteykdéeig gegen den Eutychianismus sein
konnte.

Der Kyrillianische Terminus enthillt die ,hypostthe Union“, die sagt, das
fleischgewordene Wort ist erkannt als der unteédl&ine Emanuel.

Es gibt drei sehr wichtige Gesichtspunkte in denta des Kyrillus.
1. Es war Gott, das Wort selbst, der inkarniert wurde.

2. In der Inkarnation wurde ER Menschenleib in Unioit sich und machte dies zu
Seinem ganzen Selbst.

3. Das fleischgewordene Wort ist eine Person und in@neWillen. St. Kyrillus erklart
diese Einheit durch zwei Beispiele:

1. Die Einheit von Kdrper und Seele in einer menstidic Natur. Er sagt: ,Lasst uns
unsere eigene Natur als Beispiel nehmen. Weil wir keib und Seele gemacht sind
und dies vor ihrer Verneigung ein Mensch eine Nhair wechselt die Seele nicht ihre
Natur nur wegen ihrer Verneigung mit dem Fleische Beele wird nicht Fleisch, das
Fleisch wird nicht Seele, doch Seele und Fleisctazumen sind eine Natur und ein
Mensch (20).“ Der chalcedonische Logik entsprechledignen wir sagen, dass nach
der Vereinigung Jesus Christus 3 Naturen hattee dier Seele, die andere die des
Leibes und die dritte, Seine gottliche Natur (21).

2. Er sagt auch: ,Lasst uns die Vereinigung von Feunel Eisen nehmen. Obwohl ihre
Naturen verschieden sind, werden sie durch Venenggeine Natur, weder, weil die
Natur des Feuers sich @andert und Eisen wird, nwell,die Natur des Eisens zu Feuer
wird, aber das Feuer ist mit dem Eisen vereinigtidE Feuer und es ist Eisen ... wenn
auf Eisen geschlagen wird, wird auch das Feuemhigpen. Das Eisen leidet, das Feuer
leidet nicht”.

Zitate aus den Schreiben von St. Kyrillus:
» Das Wort wurde Mensch, aber es kam nicht auf eiienschen herab (22).

» Aber wir sagen auch nicht, dass das Wort, das vain i€, in Ihm wohnte, der von der
Heiligen Jungfrau geboren war wie ein gewohnlickkansch, und noch weniger sollte
Christus als Mensch verstanden werden, der Gait (frusich), denn obgleich das Wort
(,hat unter uns gewohnt* Joh 1, Lsd,die ganze Flle Gottes* Kol 2, &rperlich in uns
wohnte), verstehen wir doch, dass, als Er Fleisgide; dieses nicht ein Innewohnen ist
wie das, von dem man sagt, Er wohne in den Heiligeneint durch die Vereinigung der
Naturen, nicht verwandelt in Fleisch brachte Er gafches Innewohnen zustande, wie
man von der Seele des Menschen sagen mag, sieinabecigenen Korper.

11



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

[In demselben Brief verwirft der heilige KyrillusedTerminologie der Nestorianer, die die
Vereinigung der zwei Naturen ein Innewohnen odee &/erbindung oder enge Teilhabe
nannten (23).]

» Wir glauben deshalb an die eine Natur des Sohnei,Bw eines ist, obwohl Er Mensch
und Fleisch wurde.

» Denn der einzige Christus ist nicht zwiefach, obhwin Ihn uns verstellen als aus zwei
bestimmten Substanzen bestehend, die untrennbeiniyemd, so wie wir den Menschen
als aus Leib und Seele bestehend betrachten, wndodh nicht zweifach sondern eins in
beiden ist.

» Wenn wir diese hypostatische Union als entweder dglich oder nicht zutreffend
zurtckweisen, begeben wir den Irrtum, dass wir dine schaffen.

12



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

5. Chalcedon und St. Dioskorus

Wir haben gesagt, dass die politischen Gegebemhaité dem Konzil von Chalcedon eine

Hauptrolle spielten. St. Dioskoros, der den Eutgnlsmus wie auch den Nestorianismus
bekampfte, wurde auf diesem Konzil als Eutychiawendammt. Er weilte auf dem ersten

Treffen, und als die romischen Reprasentanten iseandodoxen Glauben gewahr wurden

und bemerkten, dass er viele Bischofe auf seine 3eg, verhinderten sie seine Anwesenheit
und verdammten ihn.

Der griechische Professor Rev. Romanidis sagt: skbous wurde von solchen fliihrenden
Vatern des Konzils als orthodox im Glauben angeselwde sie von Anatolius von
Konstantinopel reprasentiert werden (24).“

Der Metropolit Methodios von Aksum stellt fest: @®ilnformationen, die wir besitzen,
erweisen Dioskorus nicht als Haretiker. Aus deriligiraren Informationen geht hervor, dass
er ein guter Mensch war und sogar Bischof Leo infrsaine Seite ziehen wollte...”

Ebenso nennt Kaiser Theodosius ihn in einem BneD@skorus einen Mann, der die Gnade
Gottes ausstrahlte, einen demittigen Mann orthod®laubens.

Verschiedene Male erklarte der Patriarch im Laude Honzils seinen Glauben. Er wurde
nicht verdammt als Irrglaubiger, sondern weil @hsiveigerte, mit Leo, dem Erzbischof, in
Verbindung zu treten, und weil er sich weigertenziionzil zu kommen, obwohl man ihn
dreimal dazu einlud.

Das ist fur uns Grund genug, nach anderen Ursaiihietie Verdammung des Dioskorus zu
suchen. Rom fuhlte sich durch die aul3erordenthdkeditat der Kirche von Alexandrien und
ihren aktiven Patriarchen gestért. Das ergibt sigh einer Aussage eines Gesandten von Leo
(25).

R. V. Sellers stellt in seinem Buch ,Das Konzil v@malcedon“ fest (26): [In Chalcedon
konnte Anatolius, der Bischof von Konstantinopedy dur gleichen Zeit bekannte, dass die
Alexandriner ,die ganze Welt mit Sturm und Gewittiétlten” (27), erklaren, dass der
Beschuldigte nicht wegen Irrglaubens ausgeschlossgden war, sondern weil es gewagt
hatte, den Bischof von Rom zu exkommunizieren, wed er, obwohl dreimal zitiert, sich
freiwillig vom Treffen in Konzil ferngehalten hat{@8).]

13



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

6. Chalcedon und St. Severus

St. Kyrillus von Alexandria folgend Gbernahm Stv&eis von Antiochien 4 Satze in Bezug
auf die Inkarnation:

- Von (ex) zwei Naturen

- Hypostatische Union

- Eine Inkarnierte Union mit Gott dem Wort
- Eine zusammengesetzte Natur

St. Severus sprach von Jesus Christusla¥3 yon zwei Naturen®. Durch diesen Ausdruck
sanktioniert er nicht den Ausdruck ,zwei Naturem der Vereinigung®, weil da keine zwei
Naturen zu vereinigen waren.

Wir kdnnen diese Idee auch als Gedankenspiel icimtehmen. St. Severus beteuert, ,das
Fleisch, das eine rationale Seele besitzt, existiaor der Vereinigung mit ihm nicht®. Wir
kénnen die Christologie des Heiligen Severus uioigenden Punkten subsumieren: (29)

Christi Menschsein war eine Verkorperung des Meseicls vollig gleich und
entsprechend unserem Menschsein, mit der einzigenafime der Stndenlosigkeit.

Es gab nur ein Wesen in hypostatischer Union mibh @hn Gottes und dieses
lebte fort in Perfektion und Realitat in dieser &mi doch nicht unabhangig vom
Logos.

» Die Union brachte keine Vermischung des Menschiic#ements oder seine
Auflosung in der Gottheit mit sich. Deshalb waren Christus Gottheit und
Menschheit mit ihren spezifischen Eigenschaften oBtgtisch miteinander
verbunden.

Die Union fuihrte zu einer Person, dem Sohn Gottdleischgewordenen Zustand.

Christi Menschsein in dieser Union war real, perfekd dynamisch.

14



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

7. Chalcedon und das Buch von Leo

Leo von Rom bereitete ein Buch (einen Brief) voas ddlem Konzil von Ephesus 449
vorgelegt werden sollte. Es war ein Papier gegenTtieologen von Alexandria. Das Buch
wurde nicht verlesen, weil Papst Dioskorus es Zwigs. Metropolit Methodis von Aksum
kommentiert die Zurickweisung der Verlesung diddeshes so: ,Diejenigen, die den Brief
des Leo unterstitzten, sagen, dass Papst Dioskomeshtmalig die Verlesung von Leos
Brief auf den Konzil von Ephesus verweigerte, wsil,erklaren sie, dadurch die Position der
Kirche von Rom unterdrickt wurde. Aber das ist hiadr Fall. Es genlgte, dass der Brief der
Synode vorgelegt wurde. Leos Gesandte waren jasenge und sie hatten seinen Standpunkt
bekanntmachen kénnen. Auch heute werden Zikuldeéb$snoden unterbreitet, aber nicht
notwendigerweise verlesen.”

Er sagt weiter: ,Dieses Handeln des Dioskorus kiebs Zorn hervor, denn er glaubte in
Dioskorus® Haltung eine Herabsetzung gegenuber esein Thron zu sehen.
Konsequenterweise verwarf Leo von Rom dieses Kpmalches andererseits vom Kaiser
Theodosius anerkannt wurde, dessen plétzlicher Oeal vor Dioskorus von Alexandria
schitzte (Dioskorus hatte von Kaiser Theodosiusrdeft, Leo ins Exil zu schicken). Der
bekannte Gelehrte Honigman schreibt, dass das Besh_eos bei den Bischdfen vor den
Zusammentritt der vierten 6kumenischen Synode aetdchrift in Umlauf gegeben wurde,
aber die Halfte von ihnen die Unterzeichnung vegede, weil sie es als unorthodox ansah*
(32).

Nach dem Tode des Theodosius, der Papst Dioskangsstiitzt hatte, berief letzterer ein
Konzil ein und verdammte Papst Leo. Papst Leodiat Bestes, um Dioskorus loszuwerden.

Der Kaiser Marcion und seine Frau Pulcharia uniérsdn Leo gegen Dioskorus. Sie
sammelten Unterschriften fir das Buch, um es alsispapier auf dem Konzil von
Chalcedeon gegen die alexandrinischen Theologenufginren. Dem Metropoliten von
Aksum folgend war das Buch keine dogmatische Bpistedern ein hilfreiches historisches
Papier fur das Konzil, an dem eine Anzahl der Vatege am Konzil teilnahmen, Zweifel
ausgedruckt hatte, doch die Gedanken von Leo drohiedem Auszug aus dem Konzil. (32)
Tatsache ist: Wahrend die Nicht — Chalcedonier areAnung des Konzils das Buch des Leo
mehr als die Beschlisse des Konzils angriffen, kentrarten die Byzantiner Chalcedonier
das Buch nicht so sehr wie die Beschlisse des Kpietiztere parallel zur Linie der Kyrillus
— Christologie, was ihre Interpretation von Chatoedinserer Christologie nahe bringt (33).
Der griechische Professor Rev. Flarovski sagt: ,Bash des Leo fiur sich betrachtet kbnnte
den Eindruck exzessiver Opposition zu den zwei idatinervorrufen, besonders durch seine
Beilegung verschiedener Wirkungen Christi bei dersehiedenen Naturen, ohne aquadaten
Nachdruck auf die Einheit der Person Christi, obiveléd Intention des Papstes grindlich und
orthodox war. Wer auch immer das Buch auslegterétiesch — katholischen Historiker und
Theologen in modernen Zeiten erwecken oft eineniggam nestorianischen Anschein; einige
réomisch — katholischen Schriftsteller haben kileBelbst darauf hingewiesen (34).”

Leo schreibt in seinem Buch: ,Christus hatte tdiBéle zwei Naturen, Er ist beides, Gott und
Mensch, der eine vollbracht Wunder, der andere mlente das Leiden.” Diese Lehre
bestatigt die Personalunion Christi nicht, sondbatrachtet die zwei Naturen als zwei
Personen. Aus diesem Grund bevorzugt unsere KaeheAusdruck ,inkarnierter Gott* vor
»Er ist ein Gott und ein Mensch*, um die hypostetiis Einheit zu bestatigen.

15



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Das Buch gebraucht den Ausdruck ,en dus physeszyiei Naturen), der tberhaupt keine
griechische Tradition hat. Der traditionelle Austkwor Chalcedon war ,ek duo physeon”
(von zwei Naturen). Metropolit Methodios stelltfeBie Erkenntnis tber den wohlbekannten
Brief des (Heiligen) Leo, Bischof von Rom, ist flavian, den Erzbischof von Konstatinopel
gepragt durch unser Nein und fur die chalcedonis®@m@der deshalb an unibersteigbareres
Hindernis bei unseren Anstrengungen zur Vereinigamg ihnen. Nicht — Chalcedonier
glauben, dass zwei ,physis and ousiai* in eineis®emestorianisch ist. Dies wird dadurch
gestlitzt, dass Leos Buch von Nestorius selbst gelolde: ,Beim Lesen des Buches dankte
ich Gott, weil die Kirche von Rom ein orthodoxesa@bensbekenntnis abgab“ (35).

16



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

8. Mia — Physis im Neuen Testament

Seine Heiligkeit Papst Shenouda lll. erklart innsen Buch tber ,Die Natur Christi“ die
-Eine Natur” Christi im Neuen Testament im einz&lne

Ich versuche, dazu hier eine kurze Zusammenfasauggben:
A. Mia — Physis und die Geburt Christi:

Lasst uns selbst fragen: Wer wurde von der Jungdétara geboren? War Er nur Gott? Nur

Mensch? Gott und Mensch? Oder fleischgewordenet?Gs ist unmdoglich zu sagen, er war
nur Gott, denn sie gebar ein Kind, das von allewésenden bezeugt wurde. Er war nicht nur
Mensch, das wirde nestorianische Haresie bedeuten.

Warum wird in den Schriften erwadhnDer Heilige Geist wird Uber dich kommen und die
Kraft des Hochsten soll dich Uberschatten. Deshalid auch das Kind heilig und Sohn
Gottes genannt werden” (Lk 1, 39)%as heil3t es, dass ihr Sohn Emmanuel genannt eird,
h. ,Gott ist mit uns” (Mt 1, 23)WWas heil3en die Worte des Propheten Jegaan uns ist
ein Kind geboren, ein Sohn ist uns geschenkt. Daerddhaft liegt auf seiner Schulter, man
nennt ihn: Wunderbarer Ratgeber, Starker Gott, Mat&wigkeit, Furst des Friedens” (Jes 9,
5-6)? Deshalb war Er nicht nur Mensch, sondern Er war 8Sehn Gottes, Emmanuel,
machtiger Gott.

Die Jungfrau brachte nicht einen Menschen und e@ah hervor, dann hatte sie zwei S6hne
gehabt, nicht einen: den fleischgewordenen Gott. Wrehrten lhn als fleischgewordenen
Gott, ohne Seine Gottheit vom Menschsein zu trenAd¢s St. Maria, Elisabeth, die alte
Heilige, besuchte, sagte diesgVie geschieht mir, da ... die Mutter meines Hezn mir
kommt" (Lk 1, 43).Noch bevor sie das Kind gebar, wahrend sie es tugde sie ,Mutter
Gottes” genannt.

Jesus Christus, der mit den Juden sprgéhch ehe Abraham wurde, bin ich* (Joh 8, 98).
sagte nicht: ,Mein Gottsein existierte schon vora&iam*, sondern er sagte ,ich bin“ als ein
Argument fur die Einheit seiner Natur.

Schliel3lich bezeichnet auch die beriihmte Aussagé&dangelisten Johannes, dass Wort
ist Fleisch geworden” (Joh 1, 14)as gottliche Mysterium der Einheit von Christrgon und
Natur ist (36).

B. Durch den Ausdruck ,Menschensohn®, der Sein Mensichausdrickt, wahrend Er Uber
seine gottlichen Eigenschaften sprach, wurde aattelder beiden Naturen gewechselt.

Er bekraftigte Seine Einheit durch diese Worte.

* ,Und niemand ist in den Himmel hinaufgestiegen auf&m, der vom Himmel
herabgestiegen ist: Der Menschensohn” (Joh 3, 13)
Wer ist der Menschensohn, der vom Himmel heralti&gher die Gottheit die sich
selbst die Eigenschaft ,Menschensohn” gibt, ale&en der Einheit der Natur.

* In derselben Weise, in der Er sagt, dass der ,Mersnhn” Herr des Sabbat ist
(Mt 12, 8), sagt Er auch: Vergeber der Sundkh 9, 6), der Richtel(Mt 16, 27; Mt
25, 31-34; Joh 5, 22usw. Daneben finden wir einige Eigenschaften seine

17



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Menschlichkeit, die ihm, den Herrn, beigelegt werdehne dass man sagte ,das
Menschsein Christi“. So sagte der Heilige Paulidenn hatten sie die Weisheit
Gottes erkannt, so hétten sie den Herrn der Hekeit nicht gekreuzigt* (1. Kor 2,
8). Er sagte nicht ,der Leib wurde gekreuzigt‘ sondgter Herr der Herrlichkeit"

Der Heilige Georg von Nyssa stellt fest: Wegen ddlendeten Union des angenommenen
Fleisches und der Gottlichkeit wurden Namen weetsise dem einen oder anderen

beigelegt, so, dass vom Menschsein in gottlichem Gottsein in menschlichen Ausdriicken

gesprochen wird. So nennt Paulus den Gekreuzigternr der Herrlichkeit” (1. Kor 2, §)und

er, der von der gesamten Schopfung, Uber unteauhder Erde, angebetet wird, heil3t Jesus
(37).

18



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

9. Mia — Physis und unsere Erlésung

Das ,Eine Natur” oder ,eine vereinigte Natur Chtisst fir unsere Erldsung notwendig und
wesentlich. Einige moderne Theologen fragen: Wienkder endliche Leib Christi endlos
Sunden vergeben, die gegen Gott begangen wurded@rlgeib Christi nicht endlich? Oder
wurde die Gottheit Christi gekreuzigt? Wir findeie d\ntwort in unserem Glauben Uber die
.,mia — physis“. Wir glauben: der Herr wurde gekngtiz1l.Kor 2, 8) auch wenn seine

Gottlichkeit nicht litt, nicht nur Menschsein; d&pfer am Kreuz gehort zum inkarnierten
Gottessohn und hat so die Macht, ohne Grenzen deggrbegangene Sinden zu vergeben.

Obwohl die Gottheit Jesu Christi nicht leiden gehtawerden konnte, waren doch alle

Ereignisse zu unserer Erlésung am Kreuz solchegdeheSohn Gottes selbst trafen, nicht nur
seinen Korper, so als wére dieser von der Gottjatiennt.

Beispiele:

,Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, dass @reseeinzigen Sohn hingab..."
(Joh 3, 16)

... damit ihr als Hirten fur die Kirche Gottes ggrdie er sich durch das Blut seines
eigenen Sohnes erworben hat* (Apg 20, 28)

,Er hat seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondter fir uns alle hingegeben
.. (R6m 8, 32)

,sondern dass er uns geliebt und seinen Sohn &seSiiir unsere Stinden gesandt
hat“ (1. Joh 4, 10).

.oburch ihn haben wir die Erlosung, die Vergebung 8&nden. Er ist das Ebenbild
des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der g&@aepfung” (Kol 1, 14-15).

(siehe aucl\pg 3, 14.15; Hebr 2, 2; Offb 1, 17.&8c.)

19



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

10. Christologie in der koptischen Liturgie und denHymnen (38)

Unsere Liturgie, Gebete und kirchlichen Hymnen Inaieh seit dem 5. und 6. Jahrhundert
nicht geandert und bekraftigen die traditionelleri§iblogie: sie enthillen, dass das
fleichgewordene Wort vom ersten Moment, in demredgén Leib der Jungfrau hinabstieg,
aus dem Korper der Heiligen Maria einen menschiicheib bekam, belebt von einer
rationalen Menschenseele und sich selbst eins mactit dem Menschsein. Er ist der
fleischgewordene Gott, eine Hypostase, eine Persor, Zwei-Naturen Natur, er hatte die
Eigenheiten und Mdglichkeiten beider Naturen ohregnMschung, Wechsel, ohne Teilung
oder Unterscheidung.

Wir erwahnen einige Beispiele:

» Mein Herr, Jesus Christus, erzeugt vom Vater vter &eit, der Fleisch annahm aus
Maria der Jungfrau, geboren in Bethlehem in Judauds von unseren Sinden errettete.
ER, der jedem, der in die Welt kommt, Licht gibdeachte unsere Herzen und segne uns
durch der jungfraulichen Geburt ... (zur Entlassang/NVeihnachten und zur Epiphanie)

» Amen, Amen, Amen. Ich glaube, ich glaube, ich giawmnd bekenne bis zum letzten
Atemzug, dass dies der lebensspendende Leib istjela eingeborener Sohn, unser Herr,
Gott und Erléser, Jesus Christus von unserer Hemich Konigin, der Gottesgebarin,
Theotokos, der Reinen Heiligen Maria genommen s gemacht mit seiner
Gottlichkeit ohne Vermischung, Vermengung oder Vd&kung ... Ich glaube, dass seine
Gottlichkeit nie von seiner Menschlichkeit getremvar nicht fur einen Augenblick oder
das Blinzeln eines Auges.

(Das Bekenntnis: Basilius Liturgie) (39)

» Seine Gottlichkeit war weder von Seiner Seele narhSeinen Leib getrennt ...

» Einer ist Emmanuel ... und nicht geteilt in zweitiNan
(Syrisch Tradition, gebraucht bei den Kopten)

» Gott das Wort wurde Mensch ohne Trennung. Er is¢reaus Zweien: Die heilige und
unbestechliche Gottheit eins mit dem Vater unde®iMenschsein ohne Sperma, eins mit
uns aufgrund seiner goéttlichen Fugung.

» Sie gebar Gott das Wort, das Mensch wurde fir enEelbsung. Nachdem er Mensch
geworden war, blieb er doch Gott, deshalb blieb die ihn gebar, Jungfrau. (Theotokia
von Sonntag) (40)

» Sie gebar uns Gott das Wort, das Mensch wurde zeren Erldsung. Als er Mensch
geworden war, war er noch Gott, daher blieb sie,ildn gebar, Jungfrau. (Theokotia von

Dienstag) (41)

» Das ist der eine aus beiden: Gottheit und Mensechskin die Heiligen anbeteten und
preisen zum Zeugnis seiner Gottlichkeit. (Theotakia Donnerstag) (42)

20



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

11. Bestrebung nach Einheit

In seinem Abschiedsgebet Jesus Christabser ich bitte nicht nur fur diese hier, sondern
auch fur alle, die durch ihr Wort an mich glaubAhe sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir
bist und ich in dir bin, sollen auch sie in unsnsgidoh 17, 20).Es ist Jesu herzlichster
Wunsch, dass wir alle in Wahrheit in seinen eineiblvereint sind und einen Glauben, eine
Meinung haben.

Was die universale Kirche im fiinften Jahrhundencdmachte, betribte Gottes Herz, und
wir alle sind aufgerufen, die Wunden der Kirchen werbinden, nicht durch soziale
Beziehungen oder einige Formalitaten, sondern diiokein im Glauben, das uns bindet,
trotz Unterschieden in den theologischen Termiia,inl der Tat unfahig sind, das Mysterium
der Inkarnation und die Beschreibung der PersomstChusreichend zu enthdllen.

Nun mochte ich gern eine Idee Uber AnstrengungerEmheit prasentieren und Vorschlage
machen durch die Hilfe des Heiligen Geistes, demKwnion, Liebe und Einheit schenkt

11.1 Einheitsbestrebungen im 6. und 7. Jahrhundert

Das Exil des Papstes von Alexandria und die Veuloigen die Kopten und Syrer durch ihre
christlichen Brider erlitten, waren ohne Zweifel skkche so mancher Wirren des
byzantinischen Reiches.

453 n. Chr. verdammte Kaiser Justinian, um die Gender Christen zu besanftigen und die
geistige Einheit des Reiches wiederherzustellen, Orei Kapitel* (Schreiben dreier semi —
nestorianischer Autoren, Theodor von Mopsuestig@o@bret von Cyrius und Ibas von Edessa
(44), die in den Dokumenten der Synode von Chalecedothalten waren. 553 n. Chr.
bestétigt das 2. Konzil von Konstantinopel die \&ntnung der ,Tria Kephalaia®“. Naturlich
gefiel diese Geste des 5. 6kumenischen Konzil demtN- Chalcedoniern bis zu einem
gewissen Grad, aber sie |6ste die Probleme niolet) weniger beseitigte sie die Krise.

Einige Chalcedonier waren nicht glicklich Gber 8ynode von Konstantinopel und einige
Nicht — Chalcedonier waren noch immer nicht von Rechtglaubigkeit der chalcedonischen
Lehre Uberzeugt.

Im 7. Jahrhundert machten Patriarchen und KaiseuerAnstrengungen, um die Miaphysiten
mit denen zu versdhnen, die Chalcedon unterstutBechof Sergius von Konstantinopel
hatte einen Ausdruck gepragt von zwei Naturen abereinem gottlichen — menschlichen
Handeln (Energeia = energy, aktive Operation) untlevi (Thelema).

638 proklamierte der Kaiser Heraclius offiziell iseinem Edikt ,Ecthesio” die
monothelitische Doktrin. Kopten, Syrer und besoaddie Armenier waren begeistert und
zufrieden in ihrer Erwartung, die Einheit Chrigtigewisser Weise bestatigt zu sehen. Doch
als die Araber Agypten, Syrien und Armenien erabertibten die Anhanger der ,Zwei
Naturen“ Druck auf Kaiser Konstantin IV (668 — 68&us, um die Verwerfung der
monothelitischen Formel, Bestatigung der chalcestr@n Doktrin und die Verdammung des
Papstes Honorius zu erreichen, und sie beschriéitenDioskorus und Eutyches als
Gotteshasser und St. Severus zusammen mit Appaknand Themistus als Gottesverachter.

21



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

11.2 Bestrebungen und Einheit heute

In den beiden letzten Dekaden fanden vier niclaigfie Konsultationen zwischen nicht —
chalcedonischen und chalcedonischen orthodoxerhé&ircstatt. Viele Streitfragen wurden
zur Diskussion gestellt, Ubereinstimmende Statesnabfjegeben und viele Vorschlage zur
Einigung gemacht.

Eine offizielle vereinigte Kommission zwischen deyzantinisch) Orthodoxen Kirche und
den Nicht — Chalcedonischen Orthodoxen Ostkirclagietin Dezember 1985 in Chambésy,
dort prasentierte ich folgendes Papier:

Eine Auswertung der vier inoffiziellen Konsultatemzwischen den zwei
Familien der orthodoxen Kirchen

In den letzten Jahrzehnten, 15 Jahrhunderte nanhKamzil von Chalcedon, das im Jahr 451
n. Chr. stattfand, wurden vier inoffizielle Konsatlbnen abgehalten, in denen die
Reprasentanten der beiden orthodoxen Familienafast Gefuihl von Einheit und jede Partei
ihren Glauben zur Natur Christi erklarten, was denanderen missverstanden wurde.

Jetzt, in dieser ersten offiziellen gemischten Kassmon, moéchte ich gern eine kurze

Auswertung der Papiere dieser inoffiziellen Konatitinen von unserem Standpunkt geben,
in der Hoffnung, dass jede Kirche die gro3en Amgjumgen der Theologen auswertet, die
diese wahrend der Konsultationen gemacht habendand Kommentierungen von Details

anbietet.

Wir brauchen eine standige vereinigte Kommissios diese Materie konsequent bearbeitet.
Zur 1. Konsultation (Aarhus 1964)

Die Theologen erklarten in ihrem Statement: im Wégghen des christologischen Dogmas
befinden wir uns in voller Ubereinstimmung.

Wir als orthodoxe Kirche glauben an eine Einhei duf theologischer Basis oder auf
Glauben beruht, nicht auf pastoraler und soziatesgération.

Dieser Glaube muss in theologischen Termini ausmédlr sein, aber manchmal wird
~rerminologie” von anderen falsch verstanden. Eaurssere Pflicht, Termini zu finden, die
unser wechselseitiges Konzept von Christologiedeek, um missverstandliche Termini zu
Uberwinden. Jede Familie glaubt, nur ihre Termig@okonne die Kirche vor Haresie
schitzen. Die Chalcedonier verwenden ihren Termingsvei Naturen® gegen
Eutychianismus, die Nicht — Chalcedonier richteremh Ausdruck ,eine Natur® (aus zwei
Naturen) gegen Nestorianismus.

Beide Familien akzeptieren die Einheit von Gottheitd Menschsein ohne Trennung,
Unterscheidung und auch ohne Vermischung oder \deréang. Wir brauchen dieses Dogma
nur in einer prazisen Formel auszudricken, motivien treuem Glauben, nicht als Sklaven
von Spezialausdricken, so konnen wir ,die eine imgzeNatur® oder einen anderen
passenden Terminus benutzen.

22



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Zur 2. Konsultation (Bristol 1967)

Die Theologen beschatftigten sich mit dem Termini ldeiden Familien die Natur, Wollen
und Handeln Christi betreffend. Wahrend wir dieeegdttlich — menschliche Natur bejahen,
das Wollen und Handeln im selben Christus, glaubtashdere Familie an zwei Naturen,
Wollen und Handeln, hypostatisch vereint in deneriklerrn Jesus Christus. Wir vermischen
und verwechseln nicht, sie teilen und trennen r(iblas ohne Teilung und Trennung, von den
diese sagen ,eine” muss speziell unterstrichen @erdm den anderen verstehen zu kdnnen).

Ich glaube, der Weg zur Einheit ist nicht lang, wewir unseren Herrn Jesus Christus innig
darum bitten.

Zur 3. Konsultation (Genf 1970)
Diese Konsultation griff das Problem der 6kumengscKonzile und die Anathemata auf.

Von unserem Standpunkt aus waren die ersten duenékischen Konzile nétig, um Glauben
und Lehre der Kirche in Formeln zu fassen. WasKiawil von Chalcedon betrifft, wissen
wir, dass auf diesem Konzil Anatolius von Konstaogiel unseren Papst Dioskorus als
orthodox ansah und dass er verdammt wurde, wes &ragte, Leo von Rom zu verdammen.

Historisch betrachtet konnen wir dieses Konzil,sdassere orthodoxen Fuhrer verdammte,
nicht akzeptieren; wir konnen aber die frilhere Repretation seiner Christologie
akzeptieren, die unserem traditionellen Konzepenah

Das Konzil wird kein Problem darstellen, wenn wieide das Anathema gegen Leo,
Dioskorus, Severus von Antiochien etc. aufhebermafbdie Anathemata aufgehoben und
eine Christologieformel Stunden sind, wird die Afizanz oder Nicht Akzeptanz des Konzils
von Chalcedon kein Problem sein.

Was die letzten drei Konzile betrifft, so glaubh,idass wenn wir die Anathemata aufheben,
wir feststellen, dass der Inhalt der Akten diesenkle von Dingen und Problemen handeln,
denen wir nur als Verteidiger von lkonen ausgeseszen. In unserem Gebiet wurden lkonen
von keinem Christen in unseren Kirchen angegrifiemj wir hatten bis zum Beginn dieses
Jahrhunderts es nicht notig, lkonen zu verteidigéa. namlich griffen einige westliche
Protestanten sie an. Ich denke, diese drei Konzilieerden kein wirkliches Problem
darstellen.

Zur 4. Konsultation (Addis Adeba 1971)

Die Theologen beschéftigten sich in Einzelfragen aer Aufhebung der Anathemata durch
beide Seiten und mit den Autoritaten zur Aufhebung.

Ist dazu ein 6kumenisches Konzil notig?

Ich glaube, es ist an der Zeit, die Gemuter unseeete darauf vorzubereiten. Das ist die
Aufgabe der Synoden jeder Kirche.

Nun durfen wir sagen, dass die beiden Familien nih/eg zum gemeinsamen
Christologieglauben ,mia physis tou Theo Logou 38esmaene® (eine Natur im
fleischgewordenen Wort Gottes) finden kdnnen. Diesgtatement folgend fanden unsere

23



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

versammelten Theologen, dass der Logos, der ver Zkit vom Vater gezeugt war und

geboren wurde in diesen letzten Tagen fir uns zenen Erlésung von der gesegneten
Jungfrau Maria und dass in ihm zwei Naturen in Hypse des Gottlichen Wortes ohne
Vermischung, Vermengung, Wechsel oder Teilung weresind in Jesus Christus,

vollkommen in seiner Gottlichkeit, vollkommen iniser Menschlichkeit. ER ist der

fleischgewordene Gott. ER ist eine Hypostase &lgenschaften und Moglichkeiten, die zu
Gott- und Menschsein gehdoren.

SchlieB3lich hoffen wir auf praktische Schritte zusarer Vereinigung unter der Leitung des
Heiligen Geistes, auf die Freude des Gedankenagdtas zur Festigung und Vertiefung
unserer dstlichen Spiritualitat in Evangelium, inthodoxen Glauben und Leben, um Zeugen
fur Christus zu sein und das Evangelium im Geiseuer Vater zu verkinden.

24



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Anmerkungen

Die nicht offiziellen Konsultationen fanden in Aah(Danemark) im August 1964, in
Bristol (England) im Juli 1967, in Genf (Schweir) August 1970, und in Addis
Adeba (Athiopien) im Januar 1971 statt. Abhandlungd (bereinstimmende
Erklarungen wurden in der Greek Orthodox Reviewyda0:2 (Winter 64/65), Band
13:2 (Herbst 1968), Band 16:1, 2 (Fruhling und KHed®71) veroffentlicht.

Die offizielle Vereinigte Kommission tagte in Chaésy (Schweiz) im Dezember
1985.

S. Artikel 2: ,Miaphysis* und Monophysitismus (Eitatur).
Greek Orthodox Theological Review (G. O. T. R.)nBd0, Nr. 2, S. 6
Viele Gelehrte teilen den Standpunkt der koptiscli@rche, so stellt z. B. der

Metropolit von Aksum fest: ,Rom war verargert Ulmbe aulRerordentliche Vitalitat
der Kirche von Alexandria und Uber ihren aktivetridechen*

(Methodis Fouyas: Theologische und historische iBhydBand 8, Athen 1965, S. 15.

6.

Pulcharia (399 — 453) war die Tochter des Kaisaxsadius (395 — 408), und altere
Schwester von Theodosius Il. Sie stachelte ihrerd®&r, den Kaiser an, sich wieder
neu zu verheiraten, weil seine Frau unfruchtbar. wés sie aber den Heiligen Isidar
deshalb befragte, sagte dieser, nein. Sie gelalmegfréiulichkeit, doch sie liebte
Marcion und heiratete ihn.

(Aus der Biographie des Heiligen Isidorus entnompaam Worterbuch ,Kirchenvater
und Heilige der Kirche*, Buchstabe A.)

7.

8.

9.

Christ in the Christian Tradition, London 1975, Bdhn S. 543.

Nestorius (gestorben um 451), nach dem die Irrlgfmeannt wird, war Priester in
Antiochien und Schuiler von Theodor. E wurde am 4@P8 zum Bischof von
Konstantinopel geweiht.

G.0.T.R.Band 10: 2, S. 50 (Rev. Vater Samuel)

10.Ebenda 40

11.Ebenda 120

12.Ebenda 31

13.Ebenda 120

14.Theodor von Mopuestia (ca. 350 — 428) ein Theolage Bibelexperte. Er studierte

Rhetorik bei Libanius, doch 369 trat er mit seineraund Johannes Chrysostomus in
die Schule von Diodor von Antiochien ein, wo ertfa® Jahre blieb. 392 wurde er
Bischof von Mopsuestia. Seine Inkarnationslehre deuauf den Konzilen von

25



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Ephesus (431) und Konstantinopel (533) verworfeanMeschuldigte ihn des Semi —
Nestorianismus.

15.Theodoret (ca. 393 — ca. 466) stammte urspriunglichAntiochien, er wurde in einer
Klosterschule erzogen. Er verteilte sein Eigentundi@ Armen und trat um 416 in das
Kloster Nicerte ein, 423 wurde er gegen seinenaiitum Bischof von Cyrhus in
Syrien geweiht. Er war Freund und Bewunderer vostdteis, Opponent gegen St.
Cyril.

16.1bas von Edessa (435 — 449 und 451 — 457) war litikhand Doktrin Theodoret eng
verbunden. Obwohl er vom Konzil in Chalcedon (4§&)yechtfertigt worden warr,
wurde sein berihmter Brief an Bischof Mai von Haain Persien von Justinian
verworfen und auf dem Konzil von Konstantinopel ¥&8dammt.

17.France Young: From Nicea to Chalcedon, 1963 S. 242

18.G.0.T.R.,Band 10:2, S. 120

19.Ebenda 125

20.Cf. Epistel 17:8

21.Seine Heiligkeit Papst Shenouda llI: ,Die Naturue8nba Bischoi — Kloster 1964.
(Arabisch)

22.Dial. | (s. St. Athanasius: Contra Arian 3:30)
23.J. Quasten: Patrology, Band 3, S. 139
24.G.0.T.R.,Band 10:2, S. 77

25.Methodis Fouyas, Erzbischof von Theateira und Gritddimien: Theological und
Historical Studies, Band 8, Athen 1985, S. 14, 15.

26.S.P.K.C., 1961, S. 30, 31

27.Siehe den Brief von Anatolius an Leo geschriebarhr@@halcedon (Leo, Ep 101:2)
28.Mansi, VII, 104

29.G.0.T.R.,,Band 10:2, S. 47

30. Methodis Fouyas, S. 12, 13

31.Ebenda, S. 14

32.Ebenda, S. 13

33.G.0.T.R,,Band 10:2, S. 49

34.Ebenda 32

26



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

35.Methadios Fouyas, S. 12, 13
36.G. 0. T.R., Band 10:2, S. 32
37.Ad. Theoph. (Alex.) adv. Apollinarius. PG 45:127§l4ateinisch)

38.Dr. Hakim Amin: The Orthodox Faith in the Liturgiesd Prayers of the Coptic
Church (WCC: Einigt Chalcedon oder trennte?), G&#1, S. 107 — 120

39.Arab. — engl. Liturgien; Fr. T. Malaty & N. Fanou3he Coptic Liturgy of St. Basil,
1976, S. 48

40.Die Psalmodeia 1971 S. 105

41.Ebenda S. 169

42.Ebenda S. 211, 212

43.Rev. Mesrob K. Krikorian: The Attitude of the Ortah Orthodox Churchs Towards
the Vth, Vith, VIIth Ecumnical Councils. (Kopien efies Papiers wurden auf der

offiziellen Vereinigten Kommission in Chambeésy edlit)

44.s. Anmerkunng 14, 15, 16

27



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Die Christologie des Heiligen Athanasius von Biscli@ishoy Koptisch-
Orthodoxe Kirche Marz 1988

St. Athanaisus gibt uns mit seiner Lehre eine @blogie der Erlésung, keinen
.-Rationalismus*.

Eboniten und Doceten sind durch Rationalismus zschdedenen Ergebnissen gelangt.

Die Ersteren stellten fest, dass Christus, algtenicht Gott war, nicht wirklich litt, sondern
seine Leiden lediglich lllusion waren.

St. Athanasius sieht von seinem Standpunkt dersimi§ aus, dass Christi Leiden keine
Schande fir ihn war, sondern Glorie. Wir akzeptieiten als den gekreuzigten Herrn der
Herrlichkeit.

In seinem Verstandnis von natirlicher und realgpoltatischer Einheit der beiden Naturen
Christi, erklart er das Attribut des Leidens desstthgewordenen Gottes. Er sagfta nun die
Kinder Menschen von Fleisch und Blut sind, hat aecin gleicher Weise Fleisch und Blut
angenommen, um durch seinen Tod den zu entmaateerdie Gewalt Gber den Tod hat,
namlich den Teufel, und um zu befreien, die duriehFdircht vor dem Tod ihr Leben lang der
Knechtschaft verfallen waren (Hebr 2, 14-18)3er die Inkarnation 4 (20).

St. Athanasius macht deutlich, dass alle Worte Tagn zu dem Einen Fleischgewordenen
gehdren, und es nur ,ein Handeln* gibt ohne Verwgetimg.

St. Athanasius sagt:

“Als dann endlich die Gemuter der Menschen sengjeglug waren, fugte sich das Wort
darein, in einem Leib zu erscheinen, um als Mensul, Sinne auf ihn zu lenken und sie
durch sein menschliches Handeln davon zu lberzeugss ER nicht nur Mensch, sondern
auch Gott ist, das Wort und die Weisheit des wal@ettes.“ Uber die Inkarnation 4 (16).

Selbst nicht sichtbar erkennt man ,IHN in den Warlder Schépfung; auch wenn seine
Gottheit in einer Menschennatur verhillt ist, gelseme kérperlichen Handlungen doch zu
erkennen, dass er nicht nur Mensch, sondern didntMexd das Wort Gottes ist ..."

~Wer koénnte IHN betrachten, wenn ER alle Krankhejiteu denen die Menschheit neigt, heilt
und IHN doch nur fir einen Menschen, nicht fir ai@ott halten.“ Uber die Inkarnation 4
(18).

»Alle diese Dinge tat der Erléser in der Absichgsd die Menschen, die blind fir SEINE
Gegenwart in der Schopfung waren, durch die Erkesntdass SEIN korperliches Handeln
Tat Gottes ist, wieder das Wissen Uber den Vatedgeen. Denn — ich sagte es bereits — wer
SEINE Macht Uber die bdosen Geister sah, und dergwakt auf IHN, kdnnte noch daran
zweifeln, dass ER der Sohn, die Weisheit und dieh¥l&ottes ist? Sogar die Schopfung
brach auf sein Geheil3 das Schweigen und — es slevibar, dies zu berichten — bekannte mit
einer Stimme vor dem Kreuz, dem Zeichen des Siatgess der, der an ihm litt, in seinem
Leiden nicht nur litt, sondern Sohn Gottes und &&tballer war. Die Sonne verhllte ihr
Antlitz, die Erde bebte, die Berge spalteten sitle, Menschen waren von Furcht erfillt. Dies
zeigt, dass Christus am Kreuz Gott war und die g&zhopfung sein Sklave, voller Furcht
vor der Gegenwart ihres Herrn.“ Uber die Inkarna#o(19).

28



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Wie die Verderbnis in der Lehre des HI. Athanaseidbannt ist

Das Wort erkennt, dass die Verderbnis nicht ande&ysdurch den Tod ausgerottet werden
kann, doch ER selbst als das Wort unsterblich,\ters Sohn, konnte nicht sterben. Aus
diesem Grund nahm ER einen des Todes fahigen Kémperdamit dieser dem Wort

zugehorende im Tode gegenuber Austausch flur altd, vgelbst unverderblich durch das
Innewohnen (des Wortes; Anmerkung des Ubersetzers).

So nimmt es die Verderbnis auf und von allen anmddmaweg durch die Gnade der
Auferstehung.

Dadurch, dass ER seinen angenommenen Leib demehtetlbs hingab und opferte, befreite
ER seine menschlichen Brider furderhin vom TodeimdER Gleiches hingab. ER erflllte im
Tod alles, was gefordert war, naturlich war das MW@ottes Uber allem, wenn er seinen
eigenen Tempel, sein korperliches Instrument adatzrflir das Leben aller gab.

So ist es auch naturlich, dass durch diese Vemggigles unsterblichen Gottessohnes mit
unserer menschlichen Natur ,alle Menschen Unvetidbiteit erhielten im Versprechen der
Auferstehung.” Uber die Inkarnation 2 (9).

Das Wort wohnte unter uns, bewies SEINE GottheitldSEINE Werke, gab sich als Opfer
fur alle, gab SEINEN eigenen Tempel hin anstellerabm die Rechnung des Todes mit den
Menschen zu begleichen und um sie von ihrem ekséegeherzu befreien. In der selben Tat
erwies ER sich starker als der Tod, bewies, dassks&per unverganglich ist, als Erstling
der Auferstehung.

Der Koérper des Wortes war dann doch als tatsachiiemschlicher Korper, obwohl er

einmalig aus einer Jungfrau hervorging, selbstbitér und gleich anderen Kérpern des
Todes. Doch das Innewohnen des Wortes l6ste ihrdi@sem natirlichen Unterworfensein
so, dass Verderbnis ihn nicht berlihrte. So geschajteichzeitig zwei gegensatzliche

Wunder: der Tod aller vollzog sich im Herrn; doakejl das Wort ihm innewohnte®, wurden

im gleichen Geschehen Tod und Verderbnis volligesbgafft. Tod war da, Tod fur alle; so

wurde die Schuld aller bezahlt. Deshalb nahm, wfe dagte, das unsterbliche Wort einen
sterblichen Leib an und litt durch diese Union dias Heil aller ,um den nichts zu machen,
der die Gewalt des Todes besal3, den Teufel, ungudbefreien, die Zeit ihres Lebens durch
ihre Todesfurcht Sklaven waren.“ Uber die Inkarom# (20).

»50 habt keine Furcht. Nun, da unser aller Erlasarunsretwillen gestorben ist, sterben wir,
die wir an Christus glauben, nicht mehr so, wie enschen davor starben in Erfullung der
Drohung des Gesetzes. Diese Verdammung ist zu BEmikenun, da durch die Gnade der
Auferstehung Verderbnis gebannt und abgetan istl wsiir befreit von unseren sterblichen
Leibern, so dass wir jeder nach Gottes Willen aghten Zeit eine bessere Auferstehung
erlangen.”

Obwohl ER zur Erlésung aller starb, traft IHN dierderbnis nicht. ,Sein Leib erhob sich in
perfekter Unversehrtheit, denn es war dies der keibes anderen als des Lebens selbst.”
Uber die Inkarnation 4 (21).

.Da es der Tod ganzen Menschheit war, den der &rlag vollenden gekommen war, nicht
der seinelegt er seinen Leib nicht durch einen individuelkskt des Sterbens beiseite, denn

29



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

fur IHN, als das Leben, gab es das nicht; dennaimner den Tod aus den Handen der
Menschen anym ihn so in seinem Leib vollstandig zu zerstéren.

Hier einige weitere Uberlegungen, die uns befahigarverstehen, warum der Leib des Herrn
ein solches Ende hatte. ,Das oberste Ziel fur SEbnmen war die Auferstehung des
Leibes. Das sollte das Denkmal SEINES Sieges UberTad sein, die Sicherheit fur alle,
dass ER selbst den Tod uUberwunden hatte und désshed Leiber vielleicht ebenso
unverderblich sein wirden, und das war das Zeicmeth Unterpfand fur die kinftige
Auferstehung, dass sein Leib unverderblich Were unpassend ware es gewesen, wenn sein
Leib krank geworden wére und das Wort héatte ihdi@gsem Zustand belassen! Sollte er, der
die Leiber der anderen heilte, es vernachlassigEMEN eigenen gesund zu erhalten? Uber
die Inkarnation 4 (22).

,10d muss der Auferstehung vorangehen, denn ohnegibt es keine Auferstehung. Ein
heimlicher Tod ohne Zeugen hatte die Auferstehunmgedeweis und Sichtbarkeit gelassen.”

(ER offenbarte) so vor allem die Unverderblichkasines sterblichen Leibesich deshalb,
damit man von ihm glaubte, er sei das Leben!

Durch die Unverderblichkeit SEINES Korpers erwieR] fur alle Zeit, dass (Tod) null und
nichtig war.

St. Athanasius betont in seinem Ruckblick auf delsen Jesu Christi dessen Versuchungen,
Hunger, Leiden und Tod als Attribute des inkar@erLogos, der sein Fleisch als Instrument
fur seine Wunder und Leiden machte.

St. Athanasius bekraftigt in seinem Brief an Adelplgegen die Arianer die Einheit des
Wortes mit seinem eigenen Fleisch, um unsere Hitpsau verwirklichen, er sagt:
,Diejenigen, die das Wort vom Fleisch trennen, gk nicht, dass die Erlosung von Sunde
geschah, oder gar die Zerstérung des Todes, sichtmaacht durch die Fleischwerdung des
Wortes* (Eph 60:2).

Der Gebrauch der Ausdriicke ,Ousia“ und ,Hypostasigier Theologie des St.
Athanasius

Die Methode von St. Athanasius ist immer die, siladhwesentliche Punkte zu konzentrieren
und terminologische Nebenfragen zu vermeiden.

Frihe Alexandriner Theologen unterscheiden deuttieischen ,Ousia“ und ,Hypostasis*:
der erste Ausdruck bedeutet, das, was alltaglith ,sein“ oder dynamischer Realitat,
wéahrend der andere das Besondere bezeichnet. Eslizvaklexandrinische Formelu(o
ovola, tpeS vicotacts = eine Ousia, drei Hypostasen), die die kappadbkn Vater zur
Dreiheits- und Christologieformel erklarten.

Es ist bemerkenswert, dass Papst Alexandro vonafildnia den Ausdruck ,drei Hypostasen®
funfmal in seiner Verteidigung gegen die Arianebigeicht, wahrend sein Nachfolger St.
Athanasius diesen Ausdruck eine Zeit lang mied,| vdar Westen, besonders Rom,
~-Hypostasis“ im Sinne von ,Ousia“ gebrauchte. Digafser benutzten dieses Konzept um zu
betonen, dass der Sohn als Hypostasis seine eiggsia hat, und nicht die Ousia des Vaters.
362 n. Chr. klarte St. Athanasius den Begriff Hypes und seine Unterscheidung zur Ousia,
und dass unser Glaube an drei Hypostasen nichOdias betont.

30



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Schlussprotokoll der Dialoge zwischen der Katholideen und der Koptisch-
Orthodoxen Kirche in Agypten 12.02.1988

Koptisch — Orthodoxes Patriarchat
Seiner Heiligkeit Papst Shenouda llI.
Kloster Anba Bishoy,

Wadi Natrun, Agypten

Datum: 12.02.1988

In der Liebe des Gottvaters, durch die Gnade samggborenen Sohnes und durch die Gabe
des Heiligen Geistes.

Am Freitag, den 12. Februar 1988, versammelte dielgemischte Kommission zum Dialog
zwischen der Katholischen und der Koptisch-OrthahoXirche im Kloster Anba Bishoy,
Wadi Natrun, Agypten.

Seine Helligkeit Papst Shenouda lll. er6ffnete Teeffen mit einem Gebet. Seine Exzellenz
Giovanni Moretti, der Apostolische Nuntius in Aggpt und Peter Duprey, Sekretar des
Vatikanischen Sekretariats zur Forderung der Glufigin Einheit, waren bei diesen Treffen

Reprasentanten Seiner Heiligkeit Papst Johannek IPanwesend und erméchtigt, diese

Vereinbarung zu unterzeichnen. Auch von Seinerg&eii Stephanos Il. Ghattas, Patriarch
der Koptisch-Katholischen Kirche waren delegiertscBofe anwesend und beauftragt, diese
Vereinbarung zu unterzeichnen.

Wir sind erfreut Gber das historische Treffen zwest Seiner Heiligkeit Papst Paul 1V. und
Seiner Heiligkeit Papst Shenouda lll., das im M&/3.im Vatikan stattfand.

Dies war das erste Treffen unserer beiden Kirclaam etwa 15 Jahrhunderten.
In vielen Fragen des Glaubens befanden wir undibeem Treffen in Ubereinstimmung.

In dieser Versammlung wurde ferner eine gemischtemikission zur Erérterung
unterschiedlicher Ansichten in Lehre und Glauberseien den beiden Kirchen mit dem Ziel
der Einheit der Kirche gebildet. Zuvor hatte Prde@te im September 1971 in Wien ein
Treffen zwischen Theologen der Katholischen undlab&r Orthodoxer Kirchen organisiert,
namlich der Koptischen, Syrischen, Armenischen,iditischen und Indischen Kirche. Sie
erzielten Ubereinstimmung in Bezug auf die Chrisgid.

Wir danken Gott daflr, dass wir nun in der Lagedsieine gemeinsame Formel zu
unterzeichnen, die unsere offizielle Ubereinstimmumder Christologie ausdrickt, und die
von der Heiligen Synode der Koptisch-OrthodoxercKe bereits am 21. Juni 1986 gebilligt
wurde.

Alle weiteren Punkte der Unterscheidungen zwischeseren Kirchen werden mit Gottes
Willen nach und nach erértert werden.

31



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Gemeinsame Christologieformel

»WIir glauben, dass unser Herr, Gott und Erléseugashristus, das fleischgewordene Wort,
vollkommen in SEINER Gottheit und vollkommen ist $iEINEM Menschsein. ER machte

SEIN Menschsein mit SEINER Gottheit ohne Vermisajumhne Vermengung oder

Verwechslung. SEINE Gottheit war von SEINEM Mensghsicht getrennt, nicht fir einen

Augenblick oder das Blinzeln eines Auges. Gleictigdielegen wir die Lehre des Nestorius
und Eutyches mit dem Bann.”

Unterschriften

Shenouda llI. Stephanos Il. Ghattas
Patr. D Alex.
Giovanni Moretti Pierre Duprey

Bischof Bishoy
Generalsekretar der Heiligen Synode

32



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Apostolische Nuntiatur in der Arabischen Republik Agypten Nr. 1097/88

Kairo, den 18. Januar 1988

Eure Heiligkeit!
,Die vollkommene Liebe vertreibt die Furcht* 1.Joinas 4, 18)

Mit diesem Grul3, der auch das Thema der ,Gebetssvb®B8 fir Christliche Einheit* ist, die
heute beginnt und am Mittwoch, den 27. Januar ndriso ersehnten Predigt in Morcosia
endet, habe ich das Vergniigen, Ihnen mitzuteiless dn Ubereinstimmung mit unserem
gemeinsamen Wunsch, Rev. Pater Duprey auf demefrefér Internationalen Gemischten
Kommission im Kloster Anba Bishoy am kommenden 12.,und 13. Februar anwesend sein
wird.

Der Heilige Vater Papst Johannes Paul Il. ist eddeniiber die Absichten dieses bedeutenden
Treffens in Kenntnis gesetzt und mit uns durch &&ebete und Seinen Segen vereint.

Ich danke eurer Heiligkeit fur die wertvolle Hiltend verbleibe mit herzlichen Winsche in
Christus

Ihr Ergebener

Giovanni Moretti

Apostolischer Pronuntius

An Seine Heiligkeit

Shenouda lll.

Papst von Alexandria

und Patriarch vom Stuhl des Heiligen Markus

33



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

Schlussprotokoll der 2. Begegnung zwischen Theolagaus der
Evangelischen Kirche in Deutschland und den Orientigschen Orthodoxen
Kirchen

Vom 4. — 8. Marz 1988 fand im koptischen KlosterKirbffelbach eine zweite, inoffizielle
Begegnung zwischen Theologen aus der Evangelisdkieche in Deutschland und
theologischen Vertretern der funf altorientalisclogtihodoxen nicht-chalcedonischen Kirchen
mit dem Thema ,Christus im liturgischen Lobpreiglder theologischen Reflexion” statt.

Da die unterschiedliche christologische Orientigraine orientalischen orthodoxen Kirchen
auf der einen Seite und die von Byzanz herkommeédidieodoxie, sowie die Kirchen des
Abendlandes auf der anderen Seite bisher getrégihitwird das Ergebnis unserer Diskussion
Uber diesen Teilbereich der Problematik im folgenBeotokoll festgehalten.

Wir sind ermutigt zu einer Einigungsarbeit zur Gtologie durch die Erfahrung, dass im
liturgischen Lob einstimmig Christus zur gleichesitzals wahrer Mensch und wahrer Gott in
einer Hypostase, die der inkarnierte Logos istabek wird.

Von grol3er 6kumenischer Bedeutung wirde es seimirmr gemeinsamen Auffassung der
kirchengeschichtlichen Vorgange des 5. Jahrhundrrtgelangen. Hier sah die westliche

Kirchengeschichtsschreibung bisher einen Sieg dpstBs Leo Uber die Kirchen des Ostens,
ist aber in einer Selbstkorrektur begriffen. Derrworf, dass es sich bei dem nicht-

chalcedonischen Kirchen um Monophysiten handlegguggegeben.

Wir stimmen mit folgenden Satzen der 2. Konsultatter beiden orthodoxen Familien in
Bristol 1967 Uberein, in denen es heil3t:

Some of us affirm two natures, wills and energiggdstically united in the one Lord Jesus
Christ. Some of us affirm one untied devine-humaiture, will and energy in the same
Christ. But both sides speak of a union withoutfagsion, without change, without division,

without separation. The four adverbs belong to common tradition. Both affirm the

dynamic permanence of the Godhead and the Manhatdall their natural properties and

faculties, in the one Christ. Those who speak imseof “two” do not thereby devine or

separate. Those who speak in terms of one need gpdcrially underlined, in order that we
may understand each other.

(As: “Does Chalcedon Divide or Unite? S. 5 — 6)

Hier bestehen hoffnungsvolle Ansétze fur die nothiga kirchengeschichtliche Aufarbeitung
der anstehenden Fragen.

Die reformatorische Theologie, speziell die Chimsge in der Auspragung Martin Luthers
und der Formua Concordiae — wie sie auf der Tagwongestellt wurde — rezipiert und betont
noch einmal die Christologie von Chalcedon in dar Kyrillus gepragten Gestalt.

Hier ist das soteriologische Anliegen besondergdiaichtigt. Dies wurde von orientalisch —
orthodoxer und evangelische Seite als sehr hitirkic die Verstandigung betrachtet.

Seit den von der Studienabteilung des WeltrateKdehen angeregten Diskussion zwischen

chalcedonischen und nicht-chalcedonischen Theolageffiziell seit Arhus 1964, offiziell
seit Chambesy 1985, und den vorbildlichen Studien ro Oriente ist die Klarung der

34



Christologie geméaR dem Verstandnis der nicht clalcischen orthodoxen Kirchen Vater Tadro$/ dlaty

historisch — christologischen Kontroversfragen st worgeschritten, dass die Rezeption der
theologischen Ergebnisse durch die Kirchen ansteht.

Die Tagungsgemeinschaft der zweiten inoffiziellegBgnung ist der Uberzeugung, dass der
Rezeptionsprozess ein universalkirchlicher Akt seifisse und bittet die orientalischen
orthodoxen Kirchen und den Rat der EKD, eine izgéfle Theologengruppe mit der Klarung
der anstehenden Probleme zu beauftragen und anptiRemsprozess Anteil zu nehmen.

Wir preisen miteinander Christus als den zur glemctZeit wahren Gott und wahren
Menschen, der fur uns gekreuzigt wurde, auferstaimsteind uns erlost hat.

Professor Dr. Friedrich Heyer, Evangelische KirchBeutschland
Professor Dr. Karl Christian Felmy, EvangelischecKe in Deutschland
Professor Dr. Wolfgang Hage, Evangelische KirchBeutschland

Bischof Bishoy, Koptisch-Orthodoxe, Generalsekretér Heiligen Synode der Koptisch-
Orthodoxen Kirche

Michael Ghattas, Koptisch-Orthodoxe Kirche

Thomas K. Muriyanal, Syrisch-Orthodoxe Kirche inlien

35



