
 

St.-Antonius-Kloster 
35647 Waldsolms-Kröffelbach 

Tel.: 06085 2317         Fax: 06085 2666 

E-Mail: antonius.1@hotmail.de  

  

 

 

 

 

             Ausgabe 2/2021 

 

 

St. Markus 

 مار مرقس

 

 

  

 

St.-Antonius-Kloster,  Kröffelbach / Taunus 

mailto:antonius.1@hotmail.de


2 
 

           
 

Inhaltsverzeichnis Seite 

- Der Wundertäter Einblicke in das Leben und Wirken des 
   koptischen Papstes Kyrillos VI (1959 – 1971) 
  von F. & B. I. 

3 

- Demut – Sprüche der Wüstenväter 17 

- Das Herabkommen des Heiligen Geistes am Pfingsttag 
  Von Abuna Tawadros Tawadros 

19 

- »Die Erneuerung begann in der Sonntagsschule«  
   - Geschichte und Entwicklung der Sonntagsschulen in der 
   Koptischen Orthodoxen Kirche 
    von Prof. Dr. Wolfram Reiss 

22 

- Kopten – Ägyptens bedrängte Christen 
   von F.I. 

35 

الخدمة الكنسية سمات العاملين في حقل  -  
2021مارس  4لقداسة البابا تواضروس الثانى فى الجلسة العامة للمجمع المقدس فى   

55 

المجد الحقيقى هو مجد الوداعة  -  
     الأنبا أثناسيوس مطران بنى سويف والبهنسا لمتنيحعظة ل

58 

 والغيبيات المسيحية -
 نيافة الأنبا موسى أسقف الشباب

63 

جميع الأمم ولتباركه كافة الشعوب""سبحوا الرب يا  -  
 ف. إ.

65 

عيد الصعود المجيد  -  
كيرلس غبريا  لقسا  

67 

 رحلة الكنيسة القبطية الارثوذكسية الي امريكا الشمالية عبر أربعين عاما  -
 لقمص مرقس الياس مرقصا للمتنيح    2006  –   1964 
تلخيص: الشماس ميشيل بطرس    

68 

اختفاء القبطيات من يطفئ أتون  -  
 القس ارميا عبده 

76 

ISBN  3-927464-4X 
St.-Antonius-Kloster      35647 Waldsolms-Kröffelbach 

Bankverbindung: Koptisches Kloster Kröffelbach, Volksbank Brandoberndorf 

IBAN: DE04 5159 1300 0050 1015 09                  BIC: GENODE51WBO 



3 
 

Der Wundertäter 
Einblicke in das Leben und Wirken 

 des koptischen Papstes Kyrillos VI 

(1959 – 1971) 
Von F. & B. I. 

 

Papst Kyrillos VI. wurde von der Koptischen Heiligen Synode  

im Jahr 2013 heiliggesprochen. Bereits zu seinen Lebzeiten galt 



4 
 

er als Wundertäter. Heute gibt es kaum ein koptisches Haus 

ohne ein Bild dieses frommen Mannes. Für die Kopten ist er 

gleichrangig mit den vielen Heiligen der Frühzeit ihrer Kirche. 

Durch das Vorbild dieses in äußerster Bescheidenheit und 

Askese lebenden Papstes fanden viele zur Kirche,  

erhielten neue Kraft im Geiste und wurden im Glauben bestärkt. 

Sein Mönchsname war Mina (Menas).  

Berichten zufolge begleitete St. Menas den Mönch Mina,  

als er als Einsiedler in einer verlassenen Windmühle  

am Mokattam-Berg südöstlich von Kairo lebte. 

 

Die Zeit des Papsttums von Kyrillos VI war eine Epoche der 

Erneuerung in der Koptischen Kirche. Nach 1400 Jahren der 

Isolation begann eine Öffnung zu den Schwesterkirchen.  

Die Beziehungen zu den altorientalischen sowie zu den 

Weltkirchen wurden intensiviert. Das koptische Mönchtum 

erlebte eine Renaissance. Die schlichte Frömmigkeit,  

die Papst Kyrillos VI ausstrahlte, erfasste alle Kopten. Die von 

Wundern begleiteten Marienerscheinungen in der Kirche von 

Zaitun in den Jahren 1968/71 fanden zu seiner Zeit statt. 

Als Mönch, als Papst und auch nach seinem Tode bis heute 

wirkte Kyrillos VI durch Gottes Kraft zahlreiche Wunder. 

Sein Segen sei mit uns. 

Die Berichte über seine zahlreichen Wundertaten wurden in 

mehr als 100 Büchern in verschieden Sprachen veröffentlicht.  



5 
 

Die folgenden Berichte wurden von uns aus dem Arabischen 

übersetzt. Sie entstammen den Teilen 21 und 22 der Reihe der 

Wundertaten des Papstes Kyrillos VI, herausgegeben von: 

Söhne des Papstes Kyrillos VI. Bücherei Mar Mina, 

Shubra/Kairo. Teil 21 (1997) und Teil 22 (1998).   

 

Die Fehler der Ärzte (Teil 21, S. 51-52) 

Der Zahnarzt Dr. M. S. B. aus Nordrhein-Westfalen  

berichtet Folgendes: 

 

„Ich danke Gott für das Wunder, welches Er mir durch die 

Fürbitten von Papst Kyrillos und Mar Menas angedeihen ließ. 

Wegen meines grausamen Herzens und meiner Liebe für den 

weltlichen Prunk hatte ich das nicht verdient. 

 

Dies ist meine Geschichte: Am 22. Januar 1995 wurde ich mit 

starken Schmerzen in der Brust und im Bauch in ein 

Krankenhaus eingeliefert. Dort wurde ich durch einen 

berühmten Professor untersucht. Er konnte jedoch die Ursache 

meines Leidens nicht feststellen und riet mir deshalb zu einer 

Leberpunktion. Ich hatte keine andere Wahl und willigte darum 

zu dem Eingriff ein, obwohl ich wusste, wie gefährlich er ist. 

 

Drei Tage nachdem der Professor die Punktion vorgenommen 

hatte, fiel ich in ein Koma. Es war zu einer inneren Blutung 

gekommen, welche der behandelnde Arzt die ganze Zeit über 

nicht bemerkt hatte. Man brachte mich auf die Intensivstation. 



6 
 

Um die Blutung zu stillen, führte der Professor eine zweite 

Operation durch, bei welcher er eine Klammer einsetzte.  

Diese Operation schlug jedoch ebenfalls fehl. 

 

Daraufhin wurde ich in ein anderes Krankenhaus verlegt.  

Der dort tätige Chirurg versuchte erneut, die Blutung mit Hilfe 

einer Klammer zu stoppen. Auch dieser Versuch misslang.  

Es hatten sich inzwischen etwa 3,5 Liter Blut in meinem 

Bauchraum angesammelt, so dass mein Zustand äußerst 

kritisch war. 

 

Die Ärzte beschlossen nun eine andere Herangehensweise:  

In einer dritten Operation legten sie am folgenden Tag eine 30 

cm lange Öffnung in meinem Brustraum an. Die Operation 

dauerte fünf Stunden. Mehrmals kam es zum Herzstillstand.  

Die inneren Blutungen wurden jedoch nicht gestoppt.  

Mein Zustand verschlechterte sich erneut. Es war ein Fehler der 

Ärzte gewesen, diese erneute Operation durchzuführen.  

Es war dadurch zu weiteren Blutungen gekommen. 

 

Ich wurde ein viertes Mal operiert – ebenfalls ohne Erfolg.  

Nun gaben die Ärzte alle Hoffnung auf, mein Leben noch retten 

zu können. Sie versetzten mich in ein künstliches Koma. 

Hierdurch bekam ich eine Lungenentzündung.  

Mein Körper wurde sehr stark geschwächt und verlor seine 

natürliche Immunität. 



7 
 

Ich verbrachte fünf Wochen auf der Intensivstation unter 

künstlicher Beatmung. Durch diese kam es zu starkem 

Nasenbluten, welches nur durch einen Ballon gestoppt werden 

konnte. Doch musste man nun einen Beatmungsschlauch durch 

meinen Hals einführen. Dies geschah in einer fünften Operation. 

 

Es ist mir wichtig, an dieser Stelle zu sagen, dass ich, seit ich 

ins Krankenhaus gegangen war, ständig den Heiligen unserer 

Tage, Papst Kyrillos VI, um Hilfe angerufen hatte. Zwei der 

Bücher über seine Wundertaten hatte ich mir als Lektüre mit ins 

Krankenhaus genommen. 

 

Endlich, nach fünf Wochen, erwachte ich aus dem Koma.  

Ich blickte auf die Decke des Raums auf der Intensivstation,  

wo ich lag. Ich sah, wie sie vollständig von dem Bildnis meines 

geliebten Heiligen überzogen war. Ich machte das Zeichen des 

lebengebenden Kreuzes. Mein Herz wurde von Ruhe erfüllt,  

weil die Fürbitten dieses Papstes mich vor dem Thron Christi 

nicht im Stich lassen würden. Es war, als wollte er mir sagen: 

Ich schütze Dich mit den Flügeln meiner Fürbitten. 

 

Meine Brüder und Freunde besuchten mich am gleichen Tag im 

Krankenhaus. Was sie vorfanden, war eine völlig andere 

Person: Die Schläuche und die vielen medizinischen Geräte 

waren bereits entfernt worden. Nur ein Blutdruckmessgerät und 

ein Fieberthermometer waren noch vorhanden. Man sagte mir, 

dass ich bereits seit Januar in verschiedenen Krankenhäusern 



8 
 

gelegen hätte. Man hatte auch inzwischen erfahren, dass der 

Professor, der die Leberpunktion vorgenommen hatte, das 

Zwerchfell und die Lunge verletzt hatte, was zu den schlimmen 

Blutungen geführt hatte. 

 

Mein Gesundheitszustand verbesserte sich schließlich von Tag 

zu Tag. Am 19. Mai 1995 konnte ich aus dem Krankenhaus 

entlassen werden. 

Obwohl die Ärzte mich noch nicht wieder gesundgeschrieben 

hatten, nahm ich meine Arbeit wieder auf – ohne Probleme. 

Mir war zu jenem Zeitpunkt noch nicht der Tod bestimmt, 

sondern ich durfte leben, um durch das Wirken Seiner Heiligen 

die Herrlichkeit Gottes zu verkünden.“ 

 

   Geheilt von schlimmer Krankheit (Teil 22, S. 12-14) 

Herr Adel khalil aus Melbourne/Australien berichtet: 

„Ich wurde in eine protestantische Familie in El-Minya/Ägypten 

geboren. Ich wusste nichts von der koptisch-orthodoxen Kirche 

und ihrer großen Tradition. Doch als Anfang der 1960er Jahre 

der damalige Papst Kyrillos VI die koptische St.-Tadros-Kirche 

in El-Minya besuchte, war ich unter den vielen Menschen,  

die sich im Hof der Kirche versammelten, um ihn zu begrüßen.  

Trotz des großen Andrangs gelang es mir, meine Arme 

auszustrecken und sein Gewand zu berühren.  

 



9 
 

Im Jahr 1973 wanderte ich nach Australien aus und begann, 

mich für die koptisch-orthodoxe Kirche zu interessieren. 

Schließlich trat ich auch in sie ein. 

 

Eines Tages, es war im Jahr 1992, rief mich meine Schwester 

aus Alexandria an. Sie bat mich, unverzüglich nach Ägypten zu 

kommen, weil meine Mutter schwer erkrankt sei. Sie hatte 

Darmkrebs und lag nach Auskunft der Ärzte bereits im Sterben. 

Ich sollte meinem 87-jährigen Vater in dieser schwierigen 

Situation Beistand leisten, da mein älterer Bruder in Kuwait 

lebte und wegen des damaligen Krieges zwischen Irak und 

Kuwait nicht nach Ägypten fliegen konnte. Mein jüngerer Bruder 

war in Deutschland. Zu ihm hatten wir den Kontakt verloren.  

 

Unter großen Schwierigkeiten und hohem Kostenaufwand 

konnte ich nach Ägypten reisen.  

Ich fand meine Mutter in einem elenden Zustand vor.  

Ich fragte sie, wie sie sich fühlte. Sie antwortete: „Als ob Hunde 

an meinen Eingeweiden nagten!“   

Sie wollte weder essen, noch trinken.  

Wir beteten zu Gott, sich ihrer zu erbarmen, und die Stunden 

ihres Leidens zu verkürzen. (Die Kopten nennen den Krebs 

euphemistisch „die Krankheit des ersten Paradieses“ - des 

Jenseits).  

 

Mein Vater begann bereits, das Grab, die Beerdigungszeremonie 

und die Zeitungsanzeige vorzubereiten (Anmerkung: In Ägypten 



10 
 

finden Beerdigungen wegen des heißen Klimas am Sterbetag 

statt.)  Zwei Tage später, als ich meine Kleidung in den Schrank 

legte, fand ich dort Sticker mit Bildern von Mar Menas und Papst 

Kyrillos VI. Ohne zu zögern klebte ich die beiden Bilder auf die 

Wand über dem Kopf meiner Mutter. Außerdem legte ich ein 

Kreuz unter ihr Kopfkissen. Sofort beruhigte sie sich und hörte 

auf zu schreien. Sie konnte die Nacht ruhig und ohne 

schmerzlindernde Medikamente verbringen. Ihr Zustand 

verbesserte sich stündlich. Nach drei Tagen bat sie darum, dass 

man ihr helfen möge, im Bett aufrecht zu sitzen. Sie verweigerte 

auch nicht länger die Nahrungsaufnahme. Zuerst nahmen wir 

diese Verbesserung nicht richtig wahr. Wir dachten, dass es 

sich lediglich um eine kurzfristige Verbesserung ihres Zustands 

vor dem Tode sei. Als wir wenige Tage später dem Arzt über die 

Entwicklung berichteten, ließ er neue Röntgenaufnahmen 

anfertigen. Diese wurden von dem gleichen Arzt gemacht, der 

die vorherigen Aufnahmen angefertigt hatte, und die den Tumor 

gezeigt hatten. Dann kam die freudige Überraschung:  

Die gleichen Spezialisten stellten nun ein negatives Ergebnis 

fest. Es war keine Spur der Krankheit mehr zu erkennen.  

Der behandelnde Arzt sagte, dass dies ein Wunder sei. 

Wir waren vor Staunen außer uns, und unsere Freude war 

unermesslich groß. Als meine Mutter - die als Protestantin nicht 

an die Fürbitten der Heiligen geglaubt hatte - wusste, wie sie 

von ihrer schlimmen Krankheit geheilt worden war, dankte sie 

Gott. Von nun an zweifelte sie nicht mehr an der Macht der 



11 
 

Fürbitten der Heiligen. Wir alle dankten Gott, der durch Seine 

Heiligen Großes an uns getan hatte. Bis zum heutigen Tag 

(17.7.1997) erfreut sich meine Mutter guter Gesundheit. Sie ist 

bereits 86 Jahre alt.“  

 

Wie meine Schwester und ich geheilt wurden  

(Teil 22, S. 17) 

Dr. Sameh S. Henein aus Manfalut berichtet: 

„1970 musste mein Vater auf eine Dienstreise nach Kairo fahren. 

Meine Mutter, meine Schwester und ich begleiteten ihn dabei.  

Ich war damals 10 Jahre alt und litt seit 3 Jahren an schwerem 

Diabetes. Ich wurde mit Insulin und Daonil behandelt.   

Meine Schwester litt unter einer chronischen 

Mittelohrentzündung mit ständiger Eiterabsonderung.  

Der bekannte Arzt Dr. Louis Labib entschied, dass das Loch im 

Trommelfell operiert werden müsse. Eine Bekannte hatte meiner 

Mutter geraten, in die alte Kathedrale zu gehen, wo S. H. Papst 

Kyrillos VI täglich die Heilige Messe zu halten pflegte. Wir 

befolgten diesen Rat.  

Als wir nach Beendigung der Messe in der Reihe standen,  

um den Segen des Papstes zu empfangen, sagte meine Mutter 

zu meiner Schwester: „Wenn wir an die Reihe kommen,  

werde ich dem Papst von der Krankheit deines Bruders 

berichten. Und sage du ihm von deinem Ohrenleiden.“  

Als wir vor S. H. standen, sprach meine Mutter zu ihm: 



12 
 

 „Ich bitte Dich, für meinen Sohn zu beten, denn er ist schwer 

zuckerkrank.“ Der Papst sprach sehr freundlich mit mir. Er legte 

das Kreuz, welches er in seiner Hand hielt, auf meinen Körper 

und sagte zu meiner Mutter: „Sage so etwas nicht. Gott 

bewahre! Er hat keinen Diabetes. Er ist vollständig gesund.“  

Dann kam meine Schwester an die Reihe. Aber noch ehe sie 

etwas zu ihm sagen konnte, berührte er ihr Ohr leicht mit dem 

Kreuz, welches er in seiner Hand hielt, und segnete das Ohr. 

Meine Schwester blickte erstaunt zu meiner Mutter auf.  

Aber die sagte nur, dass Gott dem Papst Vieles offenbare. 

 

Seit diesem Augenblick - bis zum heutigen Tag, dem 24.12.1997 

- bin ich völlig von meiner Zuckerkrankheit geheilt.  

Auch meine Schwester ist völlig genesen. Sie braucht keine 

Operation ihres Trommelfells.“     

 

Und plötzlich konnte er wieder sehen! (Teil 22, S. 77 – 80) 

Herr Na’iim W. Gad-el-Rab aus Sohag berichtet Folgendes: 

„Ich erlag der Versuchung des Bösen, bis ich schließlich 

regelrecht alkoholsüchtig war. Ich musste deshalb sogar ins 

Gefängnis. Aber was am 17.11.1993 geschah, war wahrhaftig der 

Gipfel meines Unglücks. Ich machte mit zwei meiner Kumpanen, 

H. G. A. und M.G., ein Trinkgelage. Die beiden verstarben zwei 

Tage später an einer Alkoholvergiftung. Ich verlor noch am 

selben Tag meine Sehkraft. Die Untersuchung in einem 

Krankenhaus zeigte eine Schrumpfung und Beschädigung des 



13 
 

Sehnervs. Mehrere Augenärzte bestätigten dies. Die hier 

beigefügte Diagnose des Dr. M. Mannaa aus Giza vom 20.2.1994 

spricht von „Optikus-Atrophie“ und „Alkohol-Amblyopie“. Die 

Untersuchungen durch einen weiteren Augenarzt vom 24.2.1994 

ergaben die gleiche Diagnose für beide Augen (s.u.). Letzterer 

sagte mir, dass nur ein Wunder Gottes mich noch heilen könne. 

Mein sechster Versuch war die Untersuchung durch Prof. Dr. 

Ismail Gawdat. Aber auch er bestätigte die Diagnose seiner 

Kollegen. Trotz meiner Blindheit waren die Familienmitglieder 

meiner verstorbenen Freunde verärgert, weil ich nicht auch tot 

war. Sie hätten es am liebsten gesehen, dass ich auch 

gestorben wäre. Sie feindeten mich an und zeigten mich an. Ich 

versuchte durch die Vermittlung des Episkopats in Sohag in 

einem Kloster aufgenommen zu werden. Aber man verweigerte 

mir dies. Ich suchte um Hilfe beim Sozialministerium nach, aber 

ohne Erfolg. Ich bemühte mich um Aufnahme in eine Schule für 

Kirchengesang, in der überwiegend blinde Männer sangen. Man 

nahm mich jedoch nicht auf, da ich schon über 26 Jahre alt war.  

Nach diesen erfolglosen Versuchen begann ich zu fasten - 

bereits einen Monat vor dem eigentlichen Beginn des 

Weihnachtsfastens (1994). Ich hoffte, dass Gott sich meiner 

erbarmen würde. Am 30.12.1994 wurde ich durch einen lauten 

Streit zwischen meiner Frau und unserer Tochter aus dem 

Schlaf gerissen. Ich versuchte, die beiden zu beruhigen. Aber 

ohne Erfolg. Das machte mich sehr traurig, und ich versuchte, 

mich erneut in den Schlaf zu flüchten. Ich betete: „Mein Herr 



14 
 

und mein Gott, wie häufig habe ich in der Kirche von Deinen 

Wundertaten gehört. Bitte beruhige meine Familie. Lasse sie 

meine Schmerzen und mein Elend erkennen.“ Daraufhin schlief 

ich ein. Ich hatte einen wunderschönen Traum, welcher meine 

Seele erfreute. Ich sah Gott den Herrn in Seiner Herrlichkeit, wie 

in einer Krippe. Er war umgeben von hellen Lichtern, deren 

Schönheit und Pracht unbeschreiblich waren. Dann erschien 

Papst Kyrillos VI. Er fragte mich, warum ich traurig sei.  

Ich antwortete ihm: „Herr, ich gebe mich mit allem zufrieden, 

was Gott mit mir macht. Aber ich wünsche mir, dass sich meine 

Familie etwas beruhigt.“ Er sprach zu mir: „Es wird dir gut 

gehen. Sage dies zu deinem Beichtvater (Vater Erzpriester 

Abram Sadek), und verkünde, was Gott mit dir getan hat.“  

Dann schlug er mich leicht auf meine linke Backe, als ob er 

mich aufwecken wollte. Tatsächlich wurde ich wach… 

Da sah ich das Licht Gottes, das die ganze Welt erfüllt. 

(Gemeint ist das Tageslicht)…. 

Meine Sehkraft war mir zurückgegeben worden. 

Es war wie ein schöner, froher Traum! 
 

Ich ging zu meiner Frau und zu meiner Tochter und sagte ihnen: 
„Unser Herr, seine Heiligkeit Papst Kyrillos VI war eben hier. 
Habt Ihr ihn nicht gesehen?“ Sie erwiderten: „Jetzt hast Du den 
Verstand vollends verloren. Mach uns nicht auch noch 
verrückt!“ Die beiden konnten es einfach nicht fassen, dass ich 
geheilt worden war. Ich konnte sie verstehen. Wie war es 
möglich, dass meine Sehkraft zurückkehrte, wenn der Sehnerv 
geschädigt und geschrumpft war? War die Zeit der Wunder, von 
der in den Büchern berichtet wird, zurückgekehrt?  



15 
 

In der Tat, dies war unglaublich! Meine Freude war 

unbeschreiblich. Meine Zunge ist nicht in der Lage, Gott genug 

zu danken, dass Er seinen wahrhaftigen Diener, den großen 

Heiligen Papst Kyrillos VI, geschickt hatte, um mir die Rückkehr 

meiner Sehkraft zu bescheren.  

 

Ich berichtete über dieses Wunder am 11.1.1995 in der 

Versammlung des Behindertenvereins, dessen Mitglied ich seit 

14 Monaten war.  S. u. die Kopie meines Blindenausweises.“ 

 
Die Diagnose des Dr. M. Mannaa aus Giza vom 20.2.1994 konstatiert 

„Optikus-Atrophie“ und „Alkohol-Amblyopie“. 
 

 

 

Die Bestätigung der „Optikus-Atrophie“  
durch einen weiteren Augenarzt am 24.2.1994  



16 
 

 

Mein Blindenausweis, ausgestellt durch das Sozialministerium am 11.4.1994 

 



17 
 

DEMUT –  

Aus den Sprüchen der Wüstenväter 

❖ Einmal brachten Mönche dem heiligen Antonius einen von 
einem bösen Geist besessenen Menschen. Sie baten ihn, 
für den gequälten Mann zu beten, denn der Teufel wollte ihn 
ins Wasser werfen. Nachdem der besessene Mann lange 
Zeit bei dem heiligen Antonius geblieben war, schlug der 
Besessene den Heiligen auf die Backe. Als jedoch St. 
Antonius diesem daraufhin auch die andere Wange darbot, 
ergriff der böse Geist sofort die Flucht. 
 

Aus den Sprüchen des Heiligen Antonius d. Gr.: 
  

❖  Liebe Demut, denn sie verdeckt alle Sünden. 
 

❖ Einmal sah ich alle Schlingen des Feindes über die Erde 
ausgebreitet. Er seufzte und sprach: „Wer kann Ihnen denn 
entgehen?“ Und ich hörte, wie eine Stimme zu mir sagte: 
„Die Demut.“ 
 

❖  Demut bedeutet, dass du alle Menschen als besser als dich 

selbst erachtest, und dass du tief in deinem Herzen fest 

überzeugt bist, dass deine eigenen Sünden größer als die 

der anderen sind. Du sollst deinen Kopf nicht hoch tragen 

und deine Zunge soll zu jedem sagen „Vergib mir“. 

❖  Akzeptiere jegliches Unrecht, welches die Menschen dir 

antun; so gewinnst du die Demut.  

        Durch Demut werden dir all deine Sünden vergeben. 
 

❖  Bilde dir nicht ein, dass du gelehrt und weise bist. 

Sonst wird all deine Mühe vergebens sein und dein Schiff 

wird leer vorüberziehen. 
 

❖  Widersage jeglichem Hochmut und erachte jeden 

Menschen als gerechter als du es selbst bist. 

Quelle: Bustan El-Ruhban (Garten der Mönche). Beni Suef. 1976 
 

❖ Als einmal an einem Festtage nach dem Gottesdienst die 

Brüder in der Kirche speisten, sagte einer von ihnen zu den 



18 
 

Tischdienern: Da ich nichts Gekochtes esse, lasst mir Salz 

bringen! Der Bruder, der dies gehört hatte, rief den übrigen 

laut zu, sie möchten jenem Bruder, da er nichts Gekochtes 

genieße, Salz bringen. Daraufhin sagte der selige Theodor: 

„Besser wäre es gewesen, du hättest in deinem Kellion 

Fleisch gegessen, als vor den Brüdern hier ein solches 

Wort von dir zu geben!“ 

❖ Ein anderer Bruder pflegte sich umso mehr zu freuen,  

je mehr ihn ein anderer schmähte oder verlachte.  

Denn er sagte sich: Das sind die Leute, die uns Gelegenheit 

zur Vervollkommnung geben. Diejenigen aber, die uns 

lobpreisen, verwirren unsere Seelen. Denn es steht  

geschrieben: Die Dich seligpreisen, die berügen Dich! 

 (Is 3,12). 

❖ Ein anderer Altvater eilte, sooft jemand ihm Unrecht getan 

hatte und der Übeltäter in der Nähe war, sofort zu ihm hin 

und beschenkte ihn. Wenn dieser aber weit entfernt wohnte, 

so schickte er ihm Geschenke zu. 

❖  Ein Altvater sprach: Ich will lieber besiegt werden mit 

Demut, als siegen mit Stolz. 

Quelle: Bostan Er-Rohban. Koptisch-Orthodoxes Kloster des Hl. Antonius in Kröffelbach. Ohne 
Jahr, 233ff. 
 

Der heilige Papst Kyrillos VI (+ 1971) sagte: 
❖ "Halte fest an der Demut ... und erwarte keinen weltlichen 

Ruhm ...  

Setze dich im Haus Gottes auf den Boden …   

und schaue die an, die dort sind. Erachte alle 

Anwesenden - auch diejenigen welche man für die 

Verabscheuungs-würdigsten hält - als besser als dich 

selbst." 

Quelle: Mönch Rafael Ava Mina: Mein Tagebuch über das Leben von Papst Kyrillos 
VI. Kairo. 1985. S. 85. 
 



19 
 

 

Die Herabkunft  

des Heiligen Geistes  

am Pfingstfest 

 

Ihr habt den Geist der Kindschaft 
empfangen, indem ihr ruft:  

„Abba, Vater“ (Röm 8, 14) 
 

Die Verheißung des Vaters 
 

Von Abuna Tawadros Tawadros 

 

Der Heilige Geist erschien bei der Taufe Christi. Er kam herab 
wie eine Taube und blieb auf ihm, um zu zeigen, dass Christus 
der Sohn Gottes ist. Deshalb sagt Johannes der Täufer: 
"...der mich gesandt hat, mit dem Wasser zu taufen, Er hat zu 
mir gesagt: Auf wen du den Geist herabkommen siehst, und auf 
wem er bleibt, der ist es, der mit dem Heiligen Geist tauft.  
Das habe ich gesehen und bezeuge es: Es ist der Sohn Gottes." 
(Joh.1:33-34). 
 
In gleicher Weise kam der Heilige Geist am Pfingsttag herab,  
um unsere Annahme durch den Vater zu besiegeln und offenbar 
zu machen. Deshalb auch musste Christus zum Himmel 
hinaufsteigen und die Mauer überqueren, die uns vom Vater 
trennte, um ihm unsere Versöhnung mit seinem Vater 
darzubringen. 
 
Christus gab sich selbst hin. Er starb für uns. Nach seiner 
Auferstehung stieg er zum Himmel auf und erschien vor dem 
Vater, seinen Tod aus Liebe und gehorsam in seinem 
menschlichen Leib darbringend. Daraufhin nahm der Vater die 
Menschen als seine Kinder an. Und als so der Sohn die 
Feindschaft durch Seinen Leib aufgehoben hatte, goss der Vater 
Seine Liebe durch den heiligen Geist aus. Christus vollendete 
Seine Aufgabe und verwirklichte den Willen des Vaters in Bezug 



20 
 

auf uns. Er zerstörte die Zwischenmauer, wie es das Symbol 
zeigt: der Vorhang des Tempels riss während seines 
Kreuzestodes. Es gibt jetzt kein Hindernis mehr, das uns vom 
Leben mit dem Vater trennt. 
Die Aufgabe Christi waren Erlösung und Versöhnung.  
Das Handeln des Vaters ist unsere Annahme als Seine Kinder.  
 
Als Christus im Fleisch die Heilsordnung vollendete, uns von 
der Sünde erlöste und uns mit Gott, seinem Vater, versöhnte, 
goss der Vater seine Liebe in uns und vollendete die 
Heilsordnung durch den Heiligen Geist, damit wir in ewiger 
Gemeinschaft mit Ihm leben: "...weil Gottes Liebe in uns 
gegossen wurde durch den Heiligen Geist, den Er uns 
geschenkt hat". Deshalb sagte der heilige Petrus am Pfingsttag: 
"Nachdem Er durch die rechte Hand Gottes erhöht worden war 
und vom Vater den verheißenen Heiligen Geist empfangen hatte, 
goss Er ihn aus, wie ihr hört und seht" (Apg.2:33). 
 
Abraham war Gott gehorsam. Da schwor Gott bei sich, ihn, 
seine Nachkommen und mit diesen alle Völker der Erde zu 
segnen. 
Am Pfingsttag, nachdem Christus die Heilsordnung vollendet 
hatte und gehorsam bis zum Tod gewesen war, schwor Gott 
nicht - Er tat mehr. Er goss Seinen Geist aus über allen 
Menschen, wie der Prophet Joel prophezeit hatte: "In den 
letzten Tagen wird es geschehen: Ich werde von meinem Geist 
ausgießen über alles Fleisch" (Joel 2:28). 
Christus sagt darüber:" An jenen Tag werdet ihr in meinem 
Namen bitten, und ich sage nicht, dass ich den Vater für euch 
bitten werde; denn der Vater selbst liebt euch, weil ihr mich 
geliebt und geglaubt habt, dass ich vom Vater ausgegangen 
bin" (Joh.16:26,27). 
An diesem Tag, dem Pfingsttag, liebt euch der Vater selbst:  
An dem Tag, an dem Er seine Liebe offenbar werden ließ und 
die Menschen als Kinder annahm, seinen heiligen Geist über sie 
ausgoß und von Knechten zu Söhnen verwandelte. Er tat dies 
wegen Seines Sohnes, der für uns starb und uns in Seinem Leib 
zum Leben erweckte. 
 



21 
 

Bei der Herabkunft des heiligen Geistes gab es ein Brausen vom 
Himmel, das das ganze Haus erfüllte... Feuerzungen erschienen 
und ließen sich auf jeden der dort Versammelten nieder. Alle 
wurden vom heiligen Geist erfüllt. Sie begannen, in anderen 
Sprachen zu reden. Da fragten alle anderen sich, was das sein 
solle. 
Die Erscheinung des Heiligen Geistes war für alle wahrnehmbar, 
was die Kraft des Heiligen Geistes zeigt, denn unser Gott ist 
Feuer. 
Der Heilige Geist ist in jedem Christen gegenwärtig. Er ist nicht 
erkaltet und nicht ausgelöscht: Er ist ein ewiges Siegel. 
  
Er ist im Herzen gegenwärtig, man muss ihn nur durch gute 
Werke und Gerechtigkeit, Fasten und Beten, Dienst und Hingabe 
wirken lassen. 
Als der Heilige Geist auf die Apostel herabkam, entzündete und 
stärkte er sie. Dann besiegten sie Königreiche, übten 
Gerechtigkeit, stopften den Rachen des Löwen, löschten 
Feuersglut. (Heb.11:33). Er ließ ihre unhörbaren Stimmen in die 
ganze Welt hinausgehen, ihre Kunde bis an das Ende der Welt. 
(Ps.19:4,5).  
Der Heilige Geist entdeckt Sünde, Gerechtigkeit und Gericht 
(Joh.16:8). Er wirkt in jedem Gläubigen, der das Feuer des 
Heiligen Geistes fühlt. Selig der Mensch, der den Ruf des 
Heiligen Geistes hört und ihn erwidert! 
Denn diejenigen, die sich vom Geist Gottes leiten lassen, sind 
Kinder Gottes. (Röm 8,15) 
 
Wir bitten Gott, unsere Herzen mit dem Heiligen Geist zu 
erfüllen, seine Liebe in uns zu entzünden und sie als heiligen 
Altar zu nehmen. 
Ihm sei Ruhm in Ewigkeit! 
Amen! 

 
 

Jemand fragte Abt Antonius: "Was muss jemand tun, um 
Gott zu gefallen?" Der alte heilige Mann erwiderte:  
"… wer immer du bist, habe immer Gott vor Augen …"  



22 
 

»Die Erneuerung begann 

in der Sonntagsschule« 

Geschichte und Entwicklung der Sonntagsschulen  
in der Koptisch-Orthodoxen Kirche1  

Nach Prof. Dr. Wolfram Reiss 

Die meisten Christen, die sich mit der Koptisch-Orthodoxen 
Kirche beschäftigen, interessieren sich in besonderer Weise für 
die ersten Jahrhunderte ihrer Geschichte und für die uralten 
Traditionen dieser ägyptischen Kirche. Derartige Studien 
können in der Tat eine große Bereicherung sein. Das Gleiche 
kann man jedoch auch in Bezug auf Studien sagen, die sich mit 
der Koptisch-Orthodoxen Kirche von heute beschäftigen, denn 
in ihr haben sich in diesem Jahrhundert wichtige Neuerungen 
und Reformen ereignet, die ebenso große Beachtung verdienen. 
Innerhalb von wenigen Jahrzehnten hat eine der ältesten 
Kirchen der Christenheit eine innenmissionarische Kraft 
entfaltet, deren Früchte heute jeder erkennen kann: 

Die Kirchen sind voll. Tausende von Kindern, Jugendlichen 
und jungen Erwachsenen sind in den verschiedensten Gruppen 
der Kirchengemeinden aktiv, besuchen die Gottesdienste und 
traditionellen Stundengebete, halten die kirchlichen Fasten- und 
Festzeiten ein und tragen das gesamte Gemeindeleben. Die 
alten koptischen Traditionen werden verstärkt gepflegt. Die 
Identifizierung mit der Kirche ist sehr stark.2 

Die Diakonie hat in wenigen Jahren eine rapide Entwicklung 
durchgemacht und wird von Tausenden von ehrenamtlichen 
Mitarbeitern getragen.3 Das Mönchtum erlebt eine Blüte, wie es 
sie seit Jahrhunderten nicht mehr gab. Die Kirche arbeitet aktiv 
in internationalen Institutionen und Organisationen in der 
Ökumene mit. Sie fördert die Fortbildung ihrer Mitarbeiter im 
Ausland und hat in verschiedenen Ländern und Erdteilen 
Gemeinden gegründet, die im Wachsen begriffen sind. 

Wie kamen solch umwälzende Reformen in der Koptisch- 
Orthodoxen Kirche zustande? Wie konnte eine der ältesten 
konservativ-traditionsgebundenen Kirchen Afrikas innerhalb 
von wenigen Jahrzehnten eine innenmissionarische Kraft 



23 
 

entwickeln, die alle Bereiche des kirchlichen Lebens erfasste 
und grundlegend zu reformieren begann? Papst Shenoude III., 
der 1971 – 2012 das Oberhaupt der Koptisch-Orthodoxen Kirche 
war, gab 1985 auf eine ähnliche Frage folgende Erläuterung: 

»Actually, this renewal began in our Coptic Church when the 
Sunday Schools, or church education programs began. Children 
started coming to church to learn, and through home-visits 
numbers greatly increased. This Service was also extended to 
small unreached villages. These children joined later the youth 
programs, and some became Sunday School teachers. In Cairo 
alone - and I don’t exaggerate - there are thousands in the 
service of Sunday Schools and church education programs.  
We have in Cairo around 105 or 106 churches. Some of these 
have 250 or 300 Sunday-School teachers. We use all space in 
the church-buildings, and their courts. The school-children 
grow, and in turn begin to serve and teach. Many become 
monks or priests. Some of those who became monks were 
consecrated priests or bishops. I myself was in the Sunday- 
School Service since 1939, when I was a young man . . . «4 

Schon diese wenigen Sätze deuten an, für wie wichtig die 
Gründung der Sonntagsschulen für die Koptisch-Orthodoxe 
Kirche angesehen wird, und wie eng dieser Dienst mit der 
Reform anderer Bereiche des kirchlichen Lebens verflochten ist. 
Im Folgenden soll daher ein geschichtlicher Rückblick auf die 
Entwicklung der sog. »Sonntagsschul-Bewegung« 
vorgenommen werden, um diese Zusammenhänge deutlicher zu 
machen.5 

 

I. Erste Reformansätze im 19. Jahrhundert 
Die Basis für die Entstehung der Sonntagsschulbewegung liegt 
in der Mitte des 19. Jh. In dieser Zeit kamen amerikanische 
Missionare nach Ägypten. Sie gründeten Schulen und 
Hospitäler, boten Bibelstunden an und brachten wortgewaltige 
Prediger mit, die in der Öffentlichkeit auftraten. Die Folge war, 
dass viele Kopten sich von ihrer Mutterkirche abwandten. 

Versuchte die Koptisch-Orthodoxe Kirche zunächst, diese 
Aktivitäten zu bekämpfen, so wurde doch der Ruf der Laien 
nach einer Reform der eigenen Kirche immer lauter. Unter ihrem 



24 
 

Druck wurde 1854 ein junger Mönch zum Patriarchen gewählt, 
Papst Kyrill IV., der trotz einer nur kurzen Amtszeit (1854-61) 
zahlreiche Reformen durchführte. Er begründete nach 
europäischem Vorbild Schulen für Jungen und Mädchen, in 
denen besonderer Wert auf das Erlernen von Sprachen sowie 
die Naturwissenschaften gelegt wurde. Er führte die zweite 
Druckerpresse in Ägypten ein, engagierte sich für die 
Priesterausbildung, organisierte die Verwaltung des 
Patriarchats neu und versuchte, liturgische Reformen 
durchzuführen. Diese und andere Reformen trugen Kyrill IV. den 
Namen »Vater der Reform« ein, und er wurde das Vorbild für die 
Laienbewegung, die in den kommenden Jahren unter 
konservativen Patriarchen um die Fortsetzung des 
Reformwerkes kämpfte. 

 

II. Die Pionierzeit von Habib Girgis  

    zur Jahrhundertwende 

Das zweite Stadium der Reformbemühungen ist eng mit der 
Person von Habib Girgis (2013 heiliggesprochen) verbunden.  
Er war Student, Lehrer und schließlich Dekan6 des 
Theologischen Seminars in Kairo. Dieses Amt, wie auch das 
Vertrauen, das er von Seiten der Laienvertretung und des Klerus 
genoss, machten ihn zu einer Schlüsselfigur der 
Reformbewegung. Obwohl sein Hauptanliegen in der Reform 
der Priesterausbildung und der Erziehung in Schule und Kirche 
lag7, hatte er eine weite Sicht für die notwendigen Reformen in 
allen Bereichen des kirchlichen Lebens.8 

1918 initiierte er das erste »Allgemeine Sonntagsschul-
Komitee«, das die Koordination der Arbeit in Kairo, Alexandria 
und Asyut gewährleisten sollte.9 Er veröffentlichte Lehrpläne, 
und gab leicht verständliche Erklärungen zu den wöchentlichen 
Evangelienlesungen heraus, die lange Zeit die Hauptgrundlage 
für den Unterricht in den verschiedenen Sonntagsschulen 
waren. 

Seine Studenten im Seminar, koptische Lehrer in den Schulen 
Kairos, sowie koptische Wohlfahrtsgesellschaften waren die 
ersten, bei denen sein Anliegen auf fruchtbaren Boden fiel. 
Dennoch blieben die Bemühungen um eine Reform der 



25 
 

kirchlichen Erziehung bis zur Mitte der 1930er Jahre auf 
einzelne lokale Initiativen und individuelle Versuche beschränkt. 

 

III. Die Erweckung in Asyut in den 1920er Jahren 
Der Anstoß zu einem neuen Entwicklungsstadium sollte von 
anderswoher kommen, aus der oberägyptischen Stadt Asyut. 
Dort waren die evangelischen Missionen zentriert tätig. Der 
koptische Bischof war zu Reformen in der kirchlichen Erziehung 
gezwungen, um auf die Arbeit der evangelischen Missionare zu 
reagieren, wenn er nicht tatenlos zusehen wollte, wie sich mehr 
und mehr Kopten von ihrer Mutterkirche abwandten. So holte 
Bischof Makarios11 einen der größten Prediger in den 1920er 
Jahren nach Asyut, förderte die Jugendarbeit und unterstützte 
Gruppen, die ähnliche Versammlungen wie die evangelischen 
Missionare durchführten. 

In diesem Umfeld wuchsen vier Personen auf, die die weitere 
Entwicklung maßgeblich bestimmen sollten: Es waren Z. 
Abdallah12 (1948 - 1989 Abuna Boulos Boulos), E. Benjamin'2, L. 
Zikri14 und N. Zaki15. Sie griffen die Sonntagsschullektionen 
ihrer Lehrer Labib el-Asaal und Farid Dimitri begeistert auf und 
führten sie mit großem Engagement auch fort, als sie 1934 zum 
Studium nach Kairo kamen. 

 

IV. Die Entstehung der großen Sonntagsschulzentren 

Innerhalb von nur wenigen Monaten scharten die 
Studienanfänger aus ihren Fachbereichen und Wohngebieten 
zahlreiche gleichgesinnte junge Leute um sich, und es 
begannen sich in verschiedenen Stadtteilen Kairos 
Sonntagsschulzentren herauszubilden. Diese Zentren mit ihrem 
jeweils eigenen Charakter bestimmten in den kommenden 
Jahrzehnten maßgeblich die weiteren Kirchenreformen.  
In ihnen wurden die Leitlinien aller weiteren Erneuerungen der 
Koptisch-Orthodoxen Kirche gelegt, und dort erhielten die 
späteren Führer der Kirche ihre Prägung. Unter den 
verschiedenen Zentren, die sich in den Jahren 1934-40 
herausbildeten, sollen hier nur drei herausgegriffen und mit 
ihren typischen Merkmalen beschrieben werden: 
 



26 
 

1. Das Sonntagsschulzentrum der St.-Antonius-Kirche in Kairo 
Die Sonntagsschularbeit dieses Zentrums war sehr konservativ 
und auf die alten spezifisch koptischen Traditionen 
ausgerichtet. Wer hier mitarbeiten wollte, mußte ein striktes 
kirchliches Leben gemäß der Tradition vorweisen und sich 
durch eine strenge asketische und kontemplative Frömmigkeit 
auszeichnen. Man beschäftigte sich intensiv mit der 
Kirchengeschichte und der Geschichte der Märtyrer und 
Klöster. Außerdem stand das Studium des Alten Testaments im 
Vordergrund. Aus den innerkirchlichen Streitigkeiten hielt man 
sich weitestgehend heraus und konzentrierte sich ganz und gar 
auf die religiöse Erziehung von Kindern und Jugendlichen. 

Dieser konservative, den spezifisch koptischen Traditionen in 
besonderer Weise verpflichtete Ansatz prägte eine große Anzahl 
von Personen, die später in der kirchlichen Hierarchie wichtige 
Ämter einnahmen. Zu ihnen zählen Papst Shenoude III.16, 
Bischof Arsanious von El-Minya, Bischof Athanasius von Beni 
Suef, Bischof Gregorius (Bischof für Höhere Koptische Studien 
und Koptische Kultur), Bischof Johannes von El-Gharbiye und 
Bischof Pakhomius von Damanhour, um nur einige aus dem 
Kreis der Bischöfe zu nennen. 

 
2. Das Sonntagsschulzentrum von Gize 
Auch diesem Zentrum war die Bewahrung der koptischen 
Tradition sehr wichtig. Es gab jedoch noch andere 
Schwerpunkte, die typisch für die Arbeit von Gize waren und die 
der gesamten Koptisch-Orthodoxen Kirche äußerst wichtige 
Impulse für ihr Reformwerk geben sollten. In erster Linie ist hier 
der soziale Dienst zu nennen, der aus der Sonntagsschularbeit 
auf dem Land entstand und die Basis für die Schaffung eines 
Bischofsamts für Soziale Dienste im Jahre 1962 legte. Des 
Weiteren war die Tatsache, dass der Dienst vornehmlich von 
den Studenten der Kairoer Universität getragen wurde, von 
eminenter Bedeutung; denn diese trugen die Idee des 
Sonntagsschuldienstes und der Sozialarbeit in ihre Heimatorte, 
so daß sich dieser integrative Ansatz in ganz Ägypten 
verbreiten konnte.17 

Aus ihren Reihen sollten die ersten Männer kommen, die ab 
dem Ende der 1940er Jahre die Integrierung des Dienstes in die 



27 
 

kirchliche Hierarchie vorantrieben und wichtige Neuerungen in 
verschiedene Bereiche der Kirche brachten. Zu ihnen gehörte 
Saad Aziz, der der erste Mönch der Sonntagsschulbewegung 
wurde18, der durch Auslandsaufenthalte die ökumenische 
Öffnung der koptischen Kirche vorantrieb, und der ab 1962 als 
Bischof für Soziale Dienste und Ökumene den integrativen 
Ansatz der Sonntagsschule in der Kirche verbreitete. Zu ihnen 
gehörte Zareef Abdallah, der 1948 als erster aus der 
Sonntagsschulbewegung die Priesterweihe empfing und den 
neuen Typ des aufgeschlossenen Gemeindepriesters 
verkörperte, wie ihn die Laienbewegung forderte.19 Weiterhin ist 
hier Abuna Antonius Amin zu nennen, der als einer der ersten 
Priester sich ausschließlich dem integrativen Sozial- und 
Erziehungsdienst widmete und damit eine neue Form des 
pastoralen Dienstes begründete.20 Schließlich ist hier auch 
Abuna Matta el-Maskin zu erwähnen, unter dessen Führung eine 
Renaissance des koptischen Mönchtums anhob, wie sie die 
koptische Kirche seit Jahrhunderten nicht mehr erfahren hatte.21 
 
3. Das Sonntagsschulzentrum von Geziret Badran 
Die Sonntagsschule von Geziret Badran (Stadtteil von Kairo) 
setzte einen weiteren Schwerpunkt, der für die Reform der 
Koptisch-Orthodoxen Kirche äußerst wichtig sein sollte.  
Sie begründete bzw. förderte neue Formen der Jugendarbeit,  
die großen Anklang fanden und wesentlich dazu beitrugen, dass 
die Sonntagsschulen sich verbreiten konnten. So wurden z. B. 
Klubs für Jugendliche eingerichtet, Ausflüge zu 
kirchenhistorischen und kulturellen Sehenswürdigkeiten 
organisiert, soziale Begegnungsstätten geschaffen und 
Freizeitlager angeboten.22 Man wandte sich verstärkt der 
Ausbildung von Mitarbeiterinnen zu, beschäftigte sich mit 
innerkirchlichen Problemen und verfolgte mit großem Interesse 
die gesellschaftlichen Entwicklungen. Die ganzheitliche 
Erziehung in religiöser, sozialer und gesellschaftlicher Hinsicht 
war also das zentrale Anliegen dieses Sonntagsschulzentrums. 

Unter den herausragenden Persönlichkeiten von Geziret 
Badran ist vor allem der Anwalt Louis Zikri zu nennen, der einer 
der großen Pioniere der Sonntagsschulen ist und mehr als 50 
Jahre lang ihre Weiterentwicklung maßgeblich mitgestaltete. 



28 
 

Weiterhin ist Dr. Suleiman Nessim zu erwähnen, der als 
Professor für Soziologie und Pädagogik am Institut für 
Koptische Studien lehrte, und der insbesondere durch die 
Vermittlung pädagogischer Erkenntnisse in der 
Sonntagsschularbeit viele Jahre lang einen wichtigen Beitrag 
leistete. Schließlich ist auf Dr. Maurice Assad hinzuweisen, der 
sich durch seine Tätigkeit im Middle East Council of Churches 
für eine Erneuerung und Koordination der Pädagogik in der 
gesamten orthodoxen Welt einsetzte.21 

 

V. Schritte zur Einigung der Sonntagsschul-

Bewegung 
Während man die 1930er Jahre als die eigentlichen 
Gründungsjahre der Sonntagsschulbewegung ansehen kann,  
in denen sich die grundlegenden Ansätze in den verschiedenen 
Zentren unabhängig voneinander herauszukristallisieren 
begannen, waren die 1940er Jahre durch erste 
Koordinationsschritte der Gesamtbewegung gekennzeichnet. 

1941 fand der erste allgemeine Sonntagsschulkongress statt, 
an dem Leiter aus allen wichtigen Sonntagsschulzentren 
teilnahmen und erstmals über die gemeinsam zu verfolgende 
Linie sprachen. In den Jahren 1944-46 spielte die 
Sonntagsschulbewegung eine wichtige Rolle in dem Konflikt, 
der wegen Gesetzesvorschlägen zur Veränderung der 
Personenstandsgesetze zwischen der koptischen Minderheit, 
den islamischen Fundamentalisten, und dem ägyptischen Staat 
entstanden war.24 Durch blitzschnell durchgeführte 
Unterschriftsaktionen in ganz Ägypten wurde erstmals deutlich, 
dass die Sonntagsschulbewegung über eine Organisation 
verfügte, die kurzfristig die gesamte koptische Minderheit 
mobilisieren konnte.2'1 

1947 wurde von Edward Benjamin, einen der erfahrenen 
Pioniere aus Asyut, eine Zeitschrift herausgegeben, die bis 
heute erscheint: »Das Sonntagsschulmagazin«. Diese 
Zeitschrift war lange Zeit das wichtigste Publikationsorgan für 
die Reformbewegung. Von Anfang an beschäftigte sie sich nicht 
nur mit pädagogischen Fragen, sondern nahm zu allen für die 
Kirche relevanten Fragen kritisch und selbstbewußt Stellung.26 



29 
 

Ebenso war es für die Sonntagsschulbewegung von eminenter 
Bedeutung, dass hier erstmals ein Diskussionsforum 
geschaffen wurde, auf dem die Meinungen und Anregungen der 
verschiedenen Zentren offen geäußert und einer großen 
Leserschaft zugänglich gemacht werden konnten. 

Schließlich schloss die Ernennung eines neuen Bischofs von 
Gize im Jahre 1949 die gesamte Sonntagsschulbewegung 
nochmals enger zusammen. Aus verschiedenen Gründen lehnte 
man den vom Patriarchen vorgesehenen Kandidaten ab. Bei der 
Bischofsweihe kam es zum offenen Eklat, und nur durch 
Aussperrung der jungen Leute konnte die Weihe vollzogen 
werden. Dennoch war dieser Konflikt nicht umsonst, denn die 
Forderung nach einem massiven Mitspracherecht der Laien bei 
der Ernennung von Bischöfen und Priestern war nunmehr 
unmissverständlich laut geworden und konnte vorerst nicht 
mehr derartig umgangen werden. Zudem war nun klar 
formuliert, wie sich die Laien ihre »guten Hirten«27 vorstellten. 

 

VI. Konsolidierung und Vereinheitlichung  

     des Dienstes 
Die 1950er Jahre waren der Vereinheitlichung und Neuordnung 
des Dienstes gewidmet. Waheeb Atallah, der schon lange in 
verschiedenen Sonntagsschulzentren tätig gewesen war, trat 
nach dem Tod von Habib Girgis im Jahre 1951 dessen 
Nachfolge an.28 Er veröffentlichte einige wichtige Artikel, die 
Auskunft über die Leitlinien des Sonntagsschuldienstes geben 
sollten. So wurde der Name offiziell in »Schulen der Kirchlichen 
Erziehung« umbenannt und klargestellt, dass die Schulen 
lediglich der religiösen Erziehung, nicht aber politischer 
Agitation dienen sollten. Der Sonntagsschuldienst wurde 
nunmehr offiziell dem Dienst der Priester untergeordnet, und 
man forderte die männlichen Mitarbeiter auf, sich zu Diakonen 
weihen zu lassen, um deutlich zu machen, dass es sich 
tatsächlich um einen kirchlichen Dienst handelt. 
 

VII. Die Bewegung erfasst die kirchliche Hierarchie 
1959 wurde Papst Kyrill VI. zum Patriarchen von Alexandria 
gewählt. Diese Wahl leitete ein neues Stadium für die 



30 
 

Sonntagsschulbewegung ein. Zum ersten Mal hatte die 
Koptisch-Orthodoxe Kirche ein Oberhaupt, das in einem engen 
Vertrauensverhältnis zu den Führern der 
Sonntagsschulbewegung stand.29 Am 9. September 1962 wurde 
Bischof Athanasius, der ehemalige Schüler von St. Antonius 
und Führer der Sonntagsschule von Faggala, zum Bischof von 
Beni Suef geweiht. Nur wenige Wochen später, am 30. 
September 1962, wurden zwei weitere Pioniere der 
Sonntagsschulbewegung in neue funktionale Bischofsämter 
eingeführt, in denen sie ihre spezifischen Begabungen, wie 
auch die besonderen Schwerpunkte ihrer ehemaligen 
Sonntagsschularbeit,   entfalten konnten: Bischof Shenoude, 
der ehemalige Führer der Sonntagsschule von St. Antonius und 
Chefredakteur des »Sonntagsschulmagazins«, zum »Bischof für 
Kirchliche Erziehung«; und Bischof Samuel, der Mitbegründer 
der Sonntagsschule von Gize, zum »Bischof für Soziale Dienste 
und Ökumene«. 1967 schließlich wurde Bischof Gregorius, der 
in verschiedenen Sonntagsschulzentren aktiv gewesen war, und 
der einige Jahre das Amt des Generalsekretärs des 
Sonntagsschulkomitees innegehabt hatte, zum »Bischof für 
Höhere Koptische Studien und Koptische Kultur« geweiht.3" 

Diese vier Ernennungen von wichtigen Führern des 
Sonntagsdienstes in größtenteils völlig neu geschaffene 
Bischofsämter hatte den letztendlichen Siegeszug der 
Reformbewegung in der Koptisch-Orthodoxen Kirche zur Folge. 
Die ursprüngliche Laienbewegung, die es in den Anfängen 
schwer hatte, im traditionellen Kirchenleben ihren Platz zu 
behaupten, war damit bis in den episkopalen Klerus 
vorgedrungen, und erfuhr nunmehr von hier aus starke 
Förderung. Gerade von den genannten Bischöfen gingen in den 
kommenden Jahren in den Bereichen von Ökumene, Sozialen 
Diensten, Pädagogik, Wissenschaft, Homiletik, Pastoraler 
Amtsführung und Priesterausbildung entscheidende 
Erneuerungen aus, die der Koptisch-Orthodoxen Kirche ein 
neues Erscheinungsbild gaben. Die Wahl von Bischof Shenoude 
zum 117. Nachfolger auf dem Markinischen Stuhl31 im Jahre 
1971 war daher nur noch ein letzter Ausdruck für eine 
Entwicklung, die man schon lange in allen Bereichen des 
kirchlichen Lebens beobachten konnte: Die Sonntagsschulen 



31 
 

und die mit ihnen in Verbindung stehenden Reformen hatten in 
Riesenschritten die gesamte Koptisch-Orthodoxe Kirche erobert 
und zu einer umfassenden Renaissance des kirchlichen Lebens 
in allen Bereichen geführt. 

 

Resümee 
Die Kenntnis der Geschichte der koptisch-orthodoxen 
Sonntagsschulbewegung ist nicht nur in pädagogischer 
Hinsicht interessant. Es lässt sich nachweisen, dass von ihr die 
Initialzündung für fast alle Reformen ausging, die sich im 20. 
Jahrhundert in der Koptisch-Orthodoxen Kirche ereigneten.  
Alle Bereiche der Kirche sind bis heute eng mit ihr verflochten. 
Seit Jahrzehnten werden alle bedeutenden Persönlichkeiten der 
Koptisch-Orthodoxen Kirche durch die Sonntagsschulen und 
ihre Aktivitäten von Kindheit an geprägt. Dies gilt für Laien, 
Priester, Mönche, Bischöfe. Insoweit kann man sagen,  
dass die Geschichte der Sonntagsschulen der Schlüssel zum 
Verständnis der Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart ist. 
 
Kommentar von F. I.: 
Wie der Autor zeigt, war das ursprüngliche Ziel der koptischen 
Sonntagsschulbewegung die Erneuerung der koptischen 
Kirche. In der Tat bewirkte sie eine solche in der Anfangsphase. 
Jedoch fand eine spürbare Modernisierung der Kirche mit einer 
Aufklärung im Sinne einer Renaissance nicht statt. Durch den 
Einzug der stark traditionsverhafteten Führer der 
Sonntagsschulbewegung in die hohe Hierarchie des koptischen 
Klerus wurde eine echte Erneuerung der Kirche untergraben. 
Selbst der Begriff „Sonntagsschule“ existiert heute offiziell 
nicht mehr. Er wurde ersetzt durch den Begriff „Kirchliche 
Erziehung“. Die Lehrer der kirchlichen Erziehung sind Diakone, 
die sehr bewusst die traditionelle Form des Kirchenritus 
weitergeben wollen.  
Ein Geist der Reform unter ihnen, wie während der 
Aufbruchsstimmung früherer Zeiten, ist nicht zu erkennen. 

Anmerkungen: 

1 Revidierte Fassung der Erstveröffentlichung in: Der Christliche Osten 47 
(1992) 244-249. - Die Geschichte der Sonntagsschulbewegung ist trotz ihrer 



32 
 

fundamentalen Bedeutung für alle Bereiche der Koptisch-Orthodoxen Kirche im 
20. Jh. bisher nicht dokumentiert und der Öffentlichkeit zugänglich gemacht 
worden. In arabischer Sprache präsentierte bisher nur SAMIR MURQOS einen 
ersten einführenden Artikel mit dem Titel »Die Geschichte des 
Sonntagsschuldienstes und seines pädagogischen Ertrages im Zeitraum von 
1900-1950« in: Sonntagsschulmagazin 38(1984) Nr. 18, S. 72-85. In deutscher 
Sprache kann man einige Grundinformationen entnehmen dem Aufsatz von 
MAURICE ASSAD, Die Prägung der koptischen Identität, in: P. VERGHESE (Hrsg.), 
Koptisches Christentum (Stuttgart 1973) 87-116. Die dort gewählte Übersetzung 
»Kindergottesdienstbewegung« (S. 107ff.) ist allerdings irreführend und sachlich 
falsch, da der Gedanke an eine spezielle Gottesdienstform für Kinder einer 
orthodoxen Kirche völlig fremd ist, in der bereits die getauften Säuglinge 
vollberechtigte Teilnehmer der Hl. Liturgie sind und in der sechs- bis achtjährige 
Kinder mit Diakonatsweihe aktiv den Gottesdienst mitgestalten können. Die hier 
vorgelegte Studie basiert nicht auf den genannten Publikationen, sondern 
größtenteils auf Interviews des Verfassers mit Pionieren der 
Sonntagsschulbewegung und einer Sammlung von Original-Dokumenten, die in 
der Hand des Verfassers sind. 

2 Zum Gemeindeleben in der Koptisch-Orthodoxen Kirche vgl. W. REISS, 
»Das Engagement von Laien reaktivierte eine alte Kirche«. Die 
Sonntagschulbewegung der Koptischen Orthodoxen Kirche Ägyptens als 
Beispiel für missionarische Erneuerung innerhalb einer alten afrikanischen 
Kirche, in: Jahrbuch Mission 1990 (Hamburg 1990) 87-94. 

3 Vgl. W. REISS, Sozialarbeit in der Koptischen Orthodoxen Kirche, in: St. 
Markus, Heft Okt.-Dez. 1989, 5-7. 

4 J. D. PENNINGTON, The Primacy of Doctrinal Unity. An Interview with H. H. 
Pope Shenoude III., in: Arab Christianity = World Christian Federation Journal 
Quarterly, Special Issue (Genf 1986) 31. 

5 Der Artikel will nur einen knappen Überblick über die Geschichte bis in die 
1960er Jahre geben. Eine umfassende Darstellung erfolgte in der Dissertation 
des Verfassers. 

6 Von 1925 bis zu seinem Tod im Jahre 1951. 

7 Durch sein Engagement wurde erstmals christlicher Religionsunterricht in 
den öffentlichen Schulen eingeführt und das Anliegen eines kirchlichen 
Unterrichts für Kinder und Jugendliche durch ihn verbreitet. Er selbst sammelte 
Kinder und führte beispielhaft Sonntagsschulunterricht in koptischen 
Wohlfahrtgesellschaften und Kirchen durch, deren Lektionen er selbst schrieb. 

8 Dies dokumentierte er in einem detaillierten Zehnjahresplan für die 1920er 
Jahre. 

9 In diesen drei Städten waren einige Jahre zuvor von koptischen Lehrkräften 
und koptischen Notablen lokale Sonntagsschulausschüsse gegründet worden. 



33 
 

10 Unermüdlich publizierte er daneben auch Kleinschriften und 
Grundlagenliteratur, die im Religionsunterricht und in den Sonntagsschulen 
benutzt werden konnten. 

11 Bischof MAKARIOS ist der spätere Papst MAKARIOS III. (1944-1945). 

12 ZAREEF ABDALLAH, der spätere Abuna BOULOS BOULOS (+1989) wurde 
zunächst Begründer des Sonntagsschulzentrums von St. Antonius in Shubra, 
dann Mitbegründer des Zentrums in Gize. Weiteres zu seiner Person s. unten 
(Abschnitt IV. 1). 

13 EDWARD BENJAMIN wurde zum Führer des Sonntagsschulzentrums der 
Erzengel-Michael-Kirche im Stadtteil Touson / Shoubra, das sich in der 
Anfangszeit insbesondere durch zentrumsübergreifende Seminartätigkeiten und 
Publikationen in der Bewegung hervorhob. Weiteres zu seiner Person s. unten 
(Abschnitt IV. 1). 

14 Louis ZIKRI war einer der aktivsten Pioniere der Anfangszeit der 
Sonntagsschulbewegung. Neben vielen anderen begründete er das Zentrum von 
Geziret Badran (s. unten Abschnitt IV. 3). 

15 NAGIB ZAKI wurde zum Begründer des Sonntagsschulzentrums der 
Boutrousiye-Kirche (auf dem heutigen Patriarchatsgelände). 

16 Seit dem Ende der 1940er Jahre wurden Papst Shenoude, der damals 
noch den bürgerlichen Namen NAZJR GAYED trug, Leitungsaufgaben in der 
Sonntagsschule von St. Antonius übertragen. Anfang der 1950er Jahre galt er 
bereits als einer der wichtigsten Repräsentanten dieses Zentrums. 

17 Vgl. hierzu REISS, Sozialarbeit a.a.O. (o. Anm. 3). 

18 Zusammen mit Abuna MATTA EL-MASKIN (S. unten) und einigen anderen 
Mönchen leitete er die Reform des koptischen Mönchtums ein. 

19 ZAREEF ABDALLAH war als Priester mit dem Namen Abuna BOULOS BOULOS 

in Damanhour im Nildelta tätig. In Zusammenarbeit mit Bischof SAMUEL wurde 
dort 1957 das Pilotprojekt der »Rural Diakonia« begonnen, das schon bald auch 
in anderen Diözesen Anwendung fand; vgl. dazu O. F. A. MEINARDUS, Christian 
Egypt. Faith and Life (Cairo 1970) 45 f. 

20 Die ausschließliche Widmung für soziale und pädagogische Dienste (die 
sog. Takris-Bewegung) ist heute sehr stark im Wachsen begriffen. Sie schuf 
neue Formen des Priester- und Mönchtums und lässt neue Sozialberufe in 
Ägypten entstehen. Vgl. auch in diesem Zusammenhang die Schaffung der 
neuartigen Frauenkonvente, die sich dem sozialen Dienst widmen: F. HEYER/ST. 
NADIA MIKHAIL, Der Frauenkonvent der Marientöchtcr in Beni Suef, in: Der Christl. 
Osten 36 (1981) 29-31 u. unten S. 107f. 

21 Vgl. hierzu unten S.93ff. 

22 Dies bedeutete für eine Gesellschaft, die von jahrhundertealter Immobilität 
und Geschlechtertrennung geprägt war, eine immens wichtige Erneuerung. 



34 
 

23 Vgl. M. ASSAD, Der Beitrag der Kirchen des Nahen Ostens zur Bildung 
(Kairo 1987) (arab.); DLKS. (Hrsg.), Tradition and Renewal in Orthodox Education 
(Kairo o.J. [1976?]). 

24 Es ging dabei vor allem um die erwogene Erlaubnis zur Mehrehe für alle 
Ägypter, d. h. auch für die Christen, wogegen sich die Kopten mit aller Kraft 
wehrten. 

25 Aus dieser Zeit rührt der immer wieder aufflackernde Verdacht der 
ägyptischen Regierung gegen die Sonntagsschulbewegung her, sie sei nicht als 
religiöse, sondern als politische Bewegung zu verstehen. 

26 Dies wurde allein schon durch das lange Zeit gleichbleibende Titelbild sehr 
unverhüllt deutlich gemacht: Es stellte nämlich Jesus Christus mit einer Geißel in 
der Hand bei der Tempelaustreibung dar. 

27 So die Überschrift eines umfangreichen Artikels von WAHEEB ATALLAH zu 
dem Problem im Sonntagsschulmagazin 1949. 

28 WAHEEB ATALLAH wurde 1967 zum Allgemeinen Bischof für höhere 
Koptische Studien und Koptische Kultur geweiht und bekam den Namen Bischof 
Gregorius. 

29 Er war vor seiner Wahl der Beichtvater von zahlreichen jungen Leuten aus 
der Sonntagsschulbewegung. Zudem hatte er 1948 SAAD AZIZ (den späteren 
Bischof Samuel) zum Mönch geweiht, der durch seine Arbeit in Gize der ganzen 
Bewegung bestens bekannt war. 

30 Die drei Hauptrichtungen der Sonntagsschulbewegung aus der Anfangszeit 
wurden insoweit personalisiert und in Form der drei neuen funktionalen 
Bischofsämter weitergeführt. 

31 Auch wenn die vielfältigen Verpflichtungen des Patriarchenamtes es mit 
sich brachten, daß Amba Shenoude seit 1971 kaum noch die konkrete Leitung 
der Sonntagsschulen und ihrer Aktivitäten übernehmen konnte, so ist jedoch 
darauf hinzuweisen, dass er als »Bischof für Kirchliche Erziehung« lange Zeit der 
offiziell für sie zuständige Bischof war. 

 

Quelle: Albert Gerhards und Heinzgerd Brakmann (Hrsg.): Die koptische 

Kirche - Einführung in das ägyptische Christentum, 1994 (84-92). Verlag W. 

Kohlhammer Stuttgart Berlin Köln. 

 
 



35 
 

Kopten – Ägyptens bedrängte Christen 
F.I. 

 
Obwohl die Kopten sich immer freuen, wenn der ägyptische 

Staatspräsident ihre Kathedrale zu Weihnachten besucht, um 

dem koptischen Papst Tawadros II zum Fest zu gratulieren, so 

leben sie doch gerade zu den kirchlichen Festzeiten in großer 

Angst vor Anschlägen. Die politisch motivierten Gesten des 

Präsidenten werden leider nicht von den erforderlichen 

staatlichen Schutzmaßnahmen begleitet. Der Staatsapparat und 

selbst die Verfassung des Landes diskriminieren die Kopten. 

Das ist eine offene Tatsache, über die auch bekannte nicht- 

christliche Denker in Ägypten oft schreiben.  
 

 
Quelle: Copts-United, 29.4.2019 

Das Bild zeigt Kopten in Matay bei El-Minya, wie sie die 
Feierlichkeiten zum Karfreitag 2019 auf gebrannter Erde 
zelebrieren. Die Nacht vorher wurde ihr Gebetszelt 
niedergebrannt. Wie bei anderen Brandschatzungen koptischer 



36 
 

Kirchen sprach die staatliche Stelle von einem „elektrischen 
Kurzschluss“  - damit die Kopten sich nicht über den fehlenden 
Staatsschutz beklagen konnten. 
 

Wer sind die Kopten? 

Die Kopten sind die Urbevölkerung Ägyptens. Sie wurden durch 

den Apostel Markus im ersten Jahrhundert christianisiert.  

Das Christentum breitete sich schnell in ganz Ägypten aus. 

Doch haben die christlichen Kopten in ihrer 2000-jährigen 

Geschichte nie eine weltliche Macht innegehabt.  

Sie wurden immer durch fremde Völker beherrscht.   

Als Folge jahrhundertelanger Verfolgung sind sie heute zu einer 

bedrängten Minderheit von 15 % geworden, bei einer 

Gesamtbevölkerungszahl in Ägypten von über 100 Millionen. 

 

In der frühchristlichen Zeit spielten die Theologen der Schule 

von Alexandria eine maßgebliche Rolle bei der Konsolidierung 

des christlichen Glaubens. Der Hauptverfasser des 

Glaubensbekenntnisses, das alle Christen bis heute verbindet, 

war St. Athanasius der Apostolische, der im 4. Jahrhundert der 

20. Papst von Alexandria war. 

 

Ägypten gilt auch als die Wiege des christlichen Mönchtums. 

Besonders bedeutend unter den Kirchenvätern sind die 

folgenden drei Heiligen aus dem 3. und 4. Jahrhundert: 

+ St. Antonius der Große, der als „Vater aller Mönche“ 

bezeichnet wird 



37 
 

 + St. Pachomius der Große, der Begründer des 

Gemeinschaftsmönchtums 

+ St. Makarius der Große, der Begründer des Mönchtums im 

Natruntal in Nordägypten. 

 

Die koptische Kirche nennt sich „die Kirche der Märtyrer“.  

Ihre Zeitrechnung beginnt mit dem Jahr 284 n. Chr. in 

Erinnerung an die Zeit der grausamen Christenverfolgung unter 

Kaiser Diokletian (284 - 305). So befinden wir uns im Jahr 2021 

n. Chr. im koptischen Jahr Anno Martyrium 1737.  

Zu den Märtyrern der frühen Zeit gehören St. Mauritius und 

seine Thebäische (= oberägyptische) Legion. Sie starben für 

ihren christlichen Glauben. Sie standen im Söldnerdienst Roms 

in Germanien und in der Schweiz. 



38 
 

 

Mit der arabischen Eroberung Ägyptens im 7. Jh. begann für die 

Kopten eine neue Welle schwerer Verfolgung, die bis heute 

andauert.  

Die Kopten betrachten es als ein Wunder, dass sie als eine 

urchristliche Ethnie diese schwere Zeit überlebt haben, während 

das Christentum im übrigen Nordafrika ausgerottet worden ist.  

 

Jedoch leben die Kopten heute als Fremde in ihrem eigenen 

Land mit verminderten Bürgerrechten.  Obwohl Artikel 53 der 

ägyptischen Verfassung lautet: „Alle Bürger sind vor dem 

Gesetz gleich (…) und dürfen aufgrund ihrer Religion nicht 

benachteiligt werden“, besagt Artikel 2 der gleichen Verfassung: 

„Die Grundsätze der islamischen Scharia sind die Hauptquelle 

der Legislative.“ Bekanntlich verlangt die Scharia die Tötung 

von Christen, da sie an die heilige Dreifaltigkeit glauben. 

 (Sure 9:5: „…tötet die Polytheisten, wo ihr sie findet; greift sie, 

umzingelt sie und lauert ihnen überall auf!“).  

Auch wenn der Staat selbst diese Tötung nicht vollzieht,  

erteilt die Landesverfassung den Terroristen einen Freibrief. 

 

Die rezente Entwicklung der Lage der Kopten 

 in Ägypten  

 
2011 beteiligten sich die Kopten stark an der Revolution des 

sogenannten „Arabischen Frühlings“.  

Sie hofften auf mehr Religionsfreiheit.  



39 
 

Doch nachdem schon sehr bald die Salafisten und die 

Muslimbrüder die Macht übernahmen, war die Lage der Kopten 

noch schlimmer als vorher. 

 

Es folgten zahlreiche Verbrechen gegen die Kopten, die 

unbestraft blieben:  

 

❖ Im Mai 2011 steckten Fanatiker die Müllsammlersiedlung von 

Mukattam am Rande von Kairo in Brand. Dort leben Kopten, die 

vor der Verfolgung und Armut in Oberägypten geflohen waren.  

In den Flammen kamen 14 Personen um, 150 wurden verletzt. 

Viele Häuser und Müllrecyclingbetriebe wurden niedergebrannt. 

  

 
In der Felsenkirche am Mukattam-Berg bahrten die Kopten 
ihre Toten auf und trauerten um sie. Die Aufschriften ihrer 
Fahnen zeigten keinen Hass. Da hieß es z. B.: „Ja für die 
Liebe!“ oder „Gott ist immer da!“. 

 



40 
 

❖ Am Sonntag, dem 9. Oktober 2011, gingen koptische Frauen, 

Männer und Kinder friedlich auf die Straßen von Kairo und 

demonstrierten singend und betend. Auf ihren Plakaten 

forderten sie den Staat auf, sie zu schützen, ihnen volle 

Bürgerrechte und Religionsfreiheit zu gewähren. Kaum hatten 

sie jedoch die Innenstadt am Nil erreicht, wurden sie von 

gepanzerten Armeefahrzeugen niedergewalzt. 36 Kopten 

starben, über 2000 wurden verletzt. Einige Leichen wurden in 

den Nil geworfen. 

 

❖ Am 13. August 2013 rächten sich die Muslimbrüder an den 

Kopten für die Absetzung des islamistischen Präsidenten Mursi 

durch Feldmarschall Al-Sisi. Die Milizen der Muslimbrüder 

plünderten und brandschatzten ca. 100 koptische Kirchen und 



41 
 

Häuser. Die Polizei griff nicht ein. Die Feuerwehr kam den 

Kopten nicht zu Hilfe.  

Die wehrlosen Christen, wie hier in El-Miya, beteten in ihren 

niedergebrannten Kirchen - auch für ihre Bedränger.  

 

Wenn ausländische Diplomaten die koptischen Kirchenführer 

nach der Lage der Christen oder nach der Religionsfreiheit im 

Lande fragen, bekommen sie nur zu hören, dass alles „bestens“ 

sei. Wer etwas anderes sagt, dem drohen Repressalien.  

Das verstehen viele im Westen nicht. 

 

❖ Am 15. Februar 2015 wurden 21 koptische Gastarbeiter in 

Libyen von Kämpfern des Islamischen Staates entführt.  

Sie wurden wochenlang gefoltert, um sie zu zwingen, sich zum 

Islam zu bekennen. Weil sie das nicht taten, wurden sie 

enthauptet.  

 

❖ Am 29. Dezember 2016 verübte ein Attentäter einen blutigen 

Anschlag auf eine Kirche, die innerhalb des Geländes der 

koptischen Kathedrale in Kairo liegt. Bei diesem Attentat 

starben 29 Frauen und Kinder, da der Attentäter sich von der 

Frauenseite der Kirche aus Zugang verschafft hatte. Es bleibt 

bis heute rätselhaft, warum die etwa 20 Polizisten, die das 

Haupttor des Geländes überwachten, den Attentäter mit seinem 

12-kg schweren Sprengstoffbehälter durch das elektronisch 

überwachte Tor passieren ließen. 



42 
 

❖ Im Februar 2017 wurden im Norden der Sinai-Halbinsel 8 

Kopten ermordet. Tausende von Kopten ließen daraufhin ihr 

Hab und Gut zurück und flüchteten von der Halbinsel.  

❖ Im November 2020 wurde Nabil Habashi, ein 62-jähriger 

Diakon der koptischen Kirche im Nordsinai von den Milizen des 

Islamischen Staates entführt.  

Nach monatelanger Folterung wurde er im März 2021 

hingerichtet.  

Jetzt ist die Halbinsel Sinai so gut wie christenfrei. 

 

❖ Im April 2017 war der sogenannte "Blutige Palmsonntag": 

40 Kopten wurden durch 2 Anschläge islamistischer Attentäter 

getötet: Ein Anschlag richtete sich gegen eine Kirche in Tanta 

im Nildelta, ein weiterer gegen die koptische Kathedrale in 

Alexandria, in der Papst Tawadros II damals gerade die hl. 

Messe zelebrierte. 

 

❖ Im Mai 2017 kamen durch einen Anschlag gegen koptische 

Pilger, die sich auf dem Weg zum St.-Samuel-Kloster befanden, 

35 Personen ums Leben.  Das Martyrium der Kopten scheint 

kein Ende zu haben. 

 

❖ Brandstiftungen gegen koptische Häuser sind bis heute an 

der Tagesordnung, besonders in Oberägypten, wie bei El-Minya. 

Leider verlangen die Behörden in solchen Fällen 



43 
 

Schlichtungssitzungen. In denen wird starker Druck auf die 

Kopten ausgeübt. So bleiben die Verbrechen immer ungesühnt 

und die Aggression gegen die Kopten hört nicht auf. 

 

Die Zukunft der Christen in Ägypten ist düster. Sie dürfen 

jedoch ihre Stimme nicht erheben. Sie dürfen sich nicht 

beklagen. Sie dürfen auch nicht die internationalen 

Menschenrechtsorganisationen über ihre wirkliche Lage 

informieren. Informationen bekommt man gelegentlich nur 

durch die Diaspora-Kopten, wie auf der Webseite der in 

Großbritannien lebenden Kopten.  Sie veröffentlichen die 

Namen, Alter und Fotos der koptischen Mädchen, die in 

Ägypten entführt, vergewaltigt und zwangsislamisiert wurden.  

In jeder Diözese in Ägypten gibt es eine spezielle Abteilung,  

die sich mit der Befreiung entführter Mädchen beschäftigt. 

Die Internationale Gesellschaft für Menschenrechte (IGFM) in 

Frankfurt berichtet häufig über das Schicksal der Kopten.  

Sie zeigt z. B., dass selbst Kinder Opfer sind! Ayman (17†)  
wurde von Lehrer und Mitschülern ermordet, weil er ein Kreuz 
trug. (http://www.pi-news.net/2011/11/agypten-schuler-wegen-kreuz-
ermordet/#more-218689) 

 

Wie überleben die Kopten trotz solcher Drangsal? 

 Nach jahrhundertelanger Diskriminierung haben die Kopten 

Mechanismen entwickelt, um mit ihrer Situation leben zu 

können. Diese sind: 

1. Noch mehr Gottvertrauen. Noch stärkere Frömmigkeit.  



44 
 

2. Flucht vor dem Terror. In früheren Zeiten flüchteten die 

Kopten in die Wüste. Heute streben sie ins Ausland. 

3. Christliche Nächstenliebe für alle - ohne Ansehen der 

Religion. 

 

Noch mehr Gottvertrauen: 

➢ Die Kopten hängen Bilder von Jesus Christus und der 

Mutter Gottes sowie anderer Heiliger an die Wände ihrer Häuser. 

Mit ihnen sprechen sie Tag und Nacht und finden Trost, indem 

sie ihre Fürbitte suchen. 

 

➢ Die Gottesdienste sind immer gut besucht – selbst in 

Corona-Zeiten. Eine koptische Messe dauert in der Regel  

3 bis 4 Stunden. 

 

➢ Sehr beliebt sind nach wie vor Pilgerfahrten zu den 

Wüstenklöstern. Dort sucht man den Segen Gottes und oft auch 

den eines bestimmten Heiligen.  

Sehr beliebt ist der Besuch des Grabes des 1971 verstorbenen 

und 2013 heiliggesprochenen Papstes Kyrillos VI im St.-Minas-

Kloster, westlich von Alexandria. Auch viele kranke Menschen 

werden hierhergebracht, um den Segen dieses koptischen 

Papstes und den des Heiligen Minas - eines Märtyrers aus dem 

3. Jh. - zu suchen. Es wird über zahlreiche Heilungswunder 

durch die Fürbitten dieser beiden Heiligen berichtet. 

 Die Pilger besuchen auch die Höhle, in der der heilige Papst 

Kyrillos VI jahrelang als Eremit lebte, ehe er zum Papst geweiht 



45 
 

wurde. Sein Beispiel zog viele junge Kopten und Koptinnen zum 

Klosterleben an. So erlebte das koptische Mönchtum eine große 

Blütezeit. Die Zahl der koptischen Mönche und Nonnen hat sich 

in den letzten 50 Jahren versechsfacht.  

 

Die Flucht ins Ausland: 

 Während früher die Kopten vor der Verfolgung in die Wüste 

flohen, begannen sie in den 1960er Jahren in großen Zahlen ins 

Ausland zu fliehen.  

Heute leben mehr als 2 Millionen Kopten verstreut in aller Welt - 

mehr als die Hälfte von ihnen in Amerika. Die koptischen 

Auswanderer sind größtenteils Akademiker, was leider einen 

Braindrain für Ägypten bedeutet. Zudem bewirkt die 

gegenwärtige Massenflucht der Christen aus Ägypten und aus 

dem Nahen Osten allgemein einen großen Verlust für die Wiege 

des Christentums.  

 

 Rund 12000 bedrängte Kopten wählten Deutschland als ihre 

neue Heimat. Sie gründeten über 55 Koptisch-Orthodoxe 

Gemeinden und 2 Klöster mit ihren jeweiligen 

Diözesanbischöfen:  das St.-Antonius-Kloster in Kröffelbach im 

Taunus (gegr. 1980) und das Kloster der Heiligen Jungfrau und 

des Heiligen Mauritius in Brenkhausen/Höxter an der Weser 

(gegr. 1993). Viele der koptischen Gemeinden haben keine 

eigenen Räumlichkeiten, sondern sind zu Gast in deutschen 

Kirchen. 

 



46 
 

 Die Flucht der Kopten ins Ausland hat viele Nachteile, wie z. B. 

das Erlöschen des Christentums in Ägypten, einen Braindrain 

auch dort, wo die Kopten als Fachkräfte benötigt würden, einen 

Verlust der eigenen Identität, psychologische und soziale 

Probleme, mit denen manche Migranten in der neuen Heimat 

konfrontiert werden. 

Daher ist es besser, die Lebensbedingungen der Bedrängten in 

ihrer Heimat zu verbessern, zumal die meisten Kopten arm sind 

und die hohen Kosten eines Fluges nach Europa, Amerika oder 

Australien nicht bezahlen können. 

 

Wie kann man die Lage der bedrängten Kopten in ihrer 

Heimat verbessern? 

Wenn eine Bevölkerungsminderheit marginalisiert und 

diskrimiert wird, leiden die Ärmsten unter ihnen am meisten. 

Daher soll man diese am stärksten unterstützen, damit sie 

resilienter gegen die Marginalisierung werden. 

 

Beispiel für die Unterstützung bedrängter und armer 

Kopten in Ägypten: 

 

In der Stadt Beni Suef, 3 Stunden Autofahrt südlich von Kairo, 

befindet sich das Kloster der Marienschwestern (Deir Banat 

Mariam), die sich auf die Sozialarbeit in den Dörfern spezialisiert 

haben. Ihr Motto ist: Hilfe zur Selbsthilfe für Arme und 

Benachteiligte - ohne Ansehen der Religion.  



47 
 

Kopten in Deutschland und in der Schweiz, sowie einige 

christliche Freunde unterstützen die Banat Mariam bei Ihrer 

Sozialarbeit. 

 

Beispiele der Hilfsprojekte  

 

➢ Eine unserer Projektpartnerinnen ist eine 

Kindergartenleiterin. Wir unterstützen sie dabei, jedes Jahr 2 - 3 

Dorfkindergärten neu zu errichten oder deren Ausstattung zu 

verbessern.  

Hier lernen Kinder aus armen, ländlichen Familien nicht nur ein 

positives Sozialverhalten, gemeinsames Singen, Basteln, und 

die Anfänge von Lesen und Schreiben – die in Ägypten eine 

Voraussetzung für die Einschulung sind, sondern auch die 

Grundsätze der Hygiene, die man bei ihnen zu Hause nicht 

kennt. Viele arme Mütter sind gezwungen, zu arbeiten und 

möchten auch die Kleinsten tagsüber gut betreut wissen. 

 

Obwohl der Besuch eines Kindergartens in Ägypten nicht 

obligatorisch ist, bestehen die meisten Grundschulleiter darauf 

als eine Voraussetzung für die Zulassung zur Aufnahme in die 

Primarstufe. Deshalb konkurrieren die Kindergärten 

untereinander bezüglich der Leistung ihrer kleinen 

Absolventinnen und Absolventen im Lesen, Schreiben und 

Rechnen. So müssen die Kinder Kindergarten-

Abschlussprüfungen machen und gute Zeugnisse erbringen.     

 



48 
 

➢ Immer zum Schuljahresbeginn im September erleiden arme 

kinderreiche Familien eine finanzielle Krise. Deshalb helfen wir 

den Schwestern zum Schuljahresbeginn, gefüllte Schultaschen 

sowie die in Ägypten obligatorischen Schuluniformen an Kinder 

bedürftiger Familien zu verteilen. Gleichzeitig wird es armen 

Frauen ermöglicht, durch das Nähen von Schuluniformen etwas 

Geld für den Unterhalt ihrer eigenen Familien zu verdienen. 

 

➢ Kinder armer Familien sind häufig schwache Schüler und 

benötigen Unterstützung beim Lernen.  

Im Rahmen eines unserer Dauerprojekte, das wir auf Englisch 

„On-the-Job-Training“ nennen, werden Oberstufenschüler und 

Studenten beschäftigt, in den langen Sommerferien gegen eine 

kleine Bezahlung schwachen Schülerinnen und Schülern 

Nachhilfeunterricht zu erteilen.  
 

➢ Bildung ist der Motor allen Fortschritts.  

Leider gehört der größte Teil der Frauen vor Allem im ländlichen 

Raum Ägyptens zu den Analphabeten oder funktionalen 

Analphabeten. Deshalb bieten 3 unserer Projektpartnerinnen 

Alphabetisierungskurse für die ländliche Bevölkerung an.  

Das Zeugnis über das Bestehen der Abschlussprüfung eines 

Kurses unter staatlicher Aufsicht wird so mancher Frau bei der 

Suche nach einer Arbeitsstelle helfen. 

➢ Weil die meisten Kindergärtnerinnen nicht über eine 

richtige Ausbildung verfügen, veranstaltet Schwester Amalia 

jährlich drei Fortbildungsseminare für Kindergärtnerinnen und 



49 
 

Kindergartenhelferinnen. Als Vortragende lädt sie z. B. 

Dezernenten des Erziehungsministeriums oder andere 

Expertinnen und Experten zu unterschiedlichen Themen ein. 

 

➢ Eine unserer langjährigen Projektpartnerinnen ist von Haus 

aus Ärztin. Sie macht unter Anderem für uns Erste-Hilfe-Kurse 

für Schulkinder und Erwachsene in den Dörfern. Nach 

bestandener Prüfung bekommen sie eine Tasche mit Erste-Hilfe-

Materialien als Geschenk. 

 

 

➢ Der Nähkurs in diesem Dorf ist mit einem 

Alphabetisierungskurs verbunden.  Eine tüchtige 

Dorfschneiderin kaufte sich mit einem Kleinkredit von 

umgerechnet 250 Euro eine neue elektrische Nähmaschine. 

 



50 
 

➢ Obwohl der ägyptische Staat die Strafe für 

Mädchenbeschneidung (FGM) erst kürzlich auf bis zu 10 Jahre 

Gefängnis erhöht hat, bleibt diese brutale Sitte weit verbreitet, 

besonders im ländlichen Raum Oberägyptens. Seit Jahren 

haben wir in über 30 Dörfern im Gouvernorat Beni Suef ein 

Projekt zur Bekämpfung der weiblichen Genitalverstümmelung. 

Das Ergebnis ist ermutigend. Viele Mütter erklärten ihre 

Entscheidung, ihre Töchter nicht beschneiden zu lassen. Doch 

eine exakte Messung der tatsächlichen Verbesserung der Lage 

durch eine repräsentative Umfrage ist sehr schwer, da dies ein 

Tabu-Thema in der traditionellen ländlichen Gesellschaft 

Ägyptens ist.     

 

➢ Weitere heikle Themen, die intensiver Aufklärung bedürfen, 

betreffen die Heiratspraxis in Ägypten. Obwohl ist es gesetzlich 

verboten ist, unter 18 Jahren zu heiraten, werden jüngere 

Mädchen verheiratet. Eltern vieler Kinder wollen damit 

einerseits ihre Unterhaltskosten reduzieren, andererseits haben 

sie Angst, dass ihre Töchter unverheiratet bleiben.  

So ist und bleibt das größte Problem Ägyptens die 

Bevölkerungsexplosion. Die Zahl der Bevölkerung dort 

verdoppelt sich z. Zt. alle 30 Jahre. 

Ein weiteres schwerwiegendes Problem ist die Heirat zwischen 

Vettern und Cousinen. Kein Wunder, dass die Rate der als  

Behinderte Geborenen in Ägypten bei über 10 % liegt. 



51 
 

➢ Eine sehr effektive Maßnahme ist die mobile ärztliche 

Beratung. Hierbei besuchen Ärztinnen die Dörfer und führen 

Aufklärungsgespräche über bestimmte Themen, untersuchen 

Kranke, versorgen Wunden und verschreiben Medikamente. 

Alles kostenfrei. Zur Zeit planen wir eine Kampagne zur Corona-

Bekämpfung im Gouvernorat Beni Suef, weil die Infektionsrate 

dort alarmierend hoch ist. Im Frühsommer 2021 wurde Ägypten 

durch das deutsche Auswärtige Amt als Höchstrisikogebiet 

eingestuft. 

 

➢ Mädchen im ländlichen Raum Ägyptens sind vielfach 

bezüglich der Schulbildung sowie der beruflichen Bildung 

benachteiligt. Deshalb zielen viele der hier gezeigten Projekte 

auf die Bekämpfung dieser sozialen Ungerechtigkeit gegenüber 

Mädchen und Frauen im Allgemeinen ab. So versucht man z. B. 

durch Computerunterricht, die Mädchen mindestens auf das 

Niveau der Jungen in ihrem Alter bezüglich der digitalen 

Kompetenz zu bringen. 

 

➢ Durch ein weiteres Projekt bekommen 

Oberstufenschülerinnen und Studentinnen kleine Stipendien 

von 10 bis 20 Euro monatlich. Damit können sie die 

notwendigen Bücher kaufen oder ihre Busfahrten bezahlen. 

Viele Eltern erlauben ihren Töchtern aus finanziellen Gründen 

nicht, eine höhere Schule zu besuchen. Söhne werden stets 

bevorzugt.  
 



52 
 

➢ Im Dorf Bayad bei Beni Suef gibt es ein Wohnheim für 

Behinderte und eine Behindertenschule, in denen jeweils etwas 

mehr als 100 Behinderte wohnen bzw. eine Ausbildung erfahren. 

Eines der langjährigen Projekte in dieser Schule ist die 

Errichtung einer Frühbehandlung von behinderten Kindern.  

➢ Eine der Einrichtungen darin ist ein multisensorischer 

Raum mit interaktiven Übungsmöglichkeiten mit 

therapeutischer Funktion, wodurch die Sinne geschärft werden. 

 

➢ Selbst Schreiben Lernen macht einigen weniger stark 

Behinderten großen Spaß und stärkt ihr Selbstwertgefühl. 

 

➢ Ebenfalls sehr wichtig für Behinderte ist eine 

Berufsausbildung. In der Schulwerkstadt lernen sie u.a. 

Tischlerarbeit, Keramikarbeit, Mosaikarbeit, Herstellen von 

Vasen und Dekorationsfiguren für Gärten, die auch verkauft 

werden können, Kerzendrehen, Herstellen von Wachsblumen 

und Stickereien. 

 

➢ Schwester Anna, die für das Behindertenwohnheim 

verantwortlich ist, hat uns lange Zeit gebeten, ihr beim Kauf 

eines Buses zu helfen, damit sie mit den behinderten Frauen 

und Männern Ausflüge machen kann. Wir haben eine 

Spendenaktion gestartet, um ihren Traum zu verwirklichen.  

 

➢ Alte und pflegebedürftige Menschen haben es besonders 

schwer in Ägypten, wenn sie arm sind. Die staatliche Sozialhilfe 



53 
 

deckt nur ein Sechstel der Kosten für das billigste 

Altenpflegeheim ab. Im Altenpflegheim in Bayad können nur 30 

der 70 alten Frauen und Männer ihre Kosten selbst decken. 

Schwester Antonia, die für das Heim verantwortlich ist, schafft 

es nur mit großer Mühe, das Defizit durch lokale Spenden, zum 

Teil in Naturalien, zu decken. Doch müssen wir ihr helfen, wenn 

sie eine größere Anschaffung machen muss, wie z. B. als sie ein 

Auto, einen Generator, einen Kühlschrank, neue 

Waschmaschinen und Krankenhausbetten benötigte. Wir sind 

sehr dankbar, dass wir immer wieder deutsche und ägyptische 

Freunde finden können, die für solche Zwecke großzügig 

spenden.   

 

➢ Zur Bekämpfung von Armut werden kleine Kredite 

vergeben, mit denen die Betroffenen Maßnahmen initiieren 

können, um ihr Einkommen zu verbessern. Dabei konzentrieren 

wir uns auf frauengerechte Kleinprojekte. Einerseits ist der 

Anteil der von Frauen geführten Haushalten in Ägypten mit 35% 

recht hoch. Andererseits sind Frauenprojekte für unsere 

Spenderinnen und Spender erschwinglich und überschaubar. 

Es muss hier vermerkt werden, dass die Schwestern keine 

Rückzahlung der Kleinkredite erzwingen, wenn die Frauen 

zahlungsunfähig werden sollten. 

 

➢ Sehr beliebt bei unseren Spenderinnen und Spendern ist 

das Ziegenzucht-Projekt. Für umgerechnet 100 Euro Kredit kauft 



54 
 

eine arme Frau eine trächtige Ziege, um eine Ziegenzucht zu 

beginnen. Wenn sie dringend Geld braucht, verkauft sie ein 

Zicklein aus dem Nachwuchs auf dem Dorfmarkt. So werden 

Ziegen für sie wie ein Bankkonto, das eine gute Rendite bringt. 

 

➢ Kleinere Kredite von 50 Euro können den Frauen helfen, 

Entenmast zu betreiben. Sie bekommen dafür 15 Entenküken im 

Alter von ca. 3 Wochen und einen Sack mit 100 kg Kraftfutter. 

Frauen ziehen Muscovy oder Barbarie-Enten vor, da sie nach 3 

Monaten ein Gewicht von etwa 4 kg erreichen. So kann ihnen 

der Verkauf einer Ente auf dem lokalen Markt einen Gewinn von 

umgerechnet 7- 8 Euro bringen - so viel wie ein Arbeitslohn für 5 

Tage. Manche Frauen finden die Mast von einheimischen 

Hühnern einfacher, weil sie kein Kraftfutter benötigen und sich 

mit Essensresten und eigenen Felderzeugnissen begnügen.  

 

➢ Andere Frauen finden Gemüseverkauf vorteilhaft. Ein 

Großteil der am Ende des Tages unverkauften Reste ist 

natürlich immer willkommen für die eigene Familie.  

Im heißen Klima hält sich frisches Gemüse nicht lange. 

 

➢ Viele Frauen nehmen einen Kleinkredit auf, um Waren zu 

kaufen, damit sie ein Lädchen in einer Ecke ihres eigenen 

Hauses öffnen können. 

Für weitere Informationen zu diesen Projekten und zu 

Spendenmöglichkeiten steht der Autor dieses Beitrags unter 

folgender Telefon-Nummer zur Verfügung: 0151 2019 0954. 



55 
 

 

سمات 
العاملين في 
حقل الخدمة 

 الكنسية 
 
 

لقداسة البابا  
تواضروس الثانى فى  
الجلسة العامة للمجمع  

 المقدس 
2021مارس  4فى   

 

 
تناول قداسة البابا تواضروس الثانى، فى عشر نقاط سمات وصفات نوعين من العاملين في حقل  
الخدمة الكنسية، في كلمته فى افتتاح الجلسة العامة لـ "المجمع المقدس"، التي عقدت صباح  

لوجوس بالمقر البابوي بدير القديس الأنبا بيشوي بوادى النطرون، والنوع الأول   اليوم بمركز
."أطلق عليه قداسته اسم "خادم السبت" بينما أسمى النوع الثاني باسم "خادم الإنسان  

  
رُوعِ،  وقال البابا، نقرأ معًا من إنجيل معلمنا مرقس الأصحاح الثاني: "وَاجْتاَزَ فيِ السَّبْتِ بيَْنَ  الزُّ

يسِيُّونَ:"انْظُرْ! لِمَاذاَ يَفْعَ  لوُنَ فيِ السَّبْتِ  فَابْتدََأَ تلَامَِيذهُُ يَقْطِفوُنَ السَّنَابلَِ وَهُمْ سَائِرُونَ. فَقَالَ لهَُ الْفَر ِ
 هوَُ وَالَّذِينَ مَعهَ؟ُ كَيْفَ دَخَلَ مَا لاَ يَحِلُّ؟" فَقَالَ لهَُمْ:"أمََا قَرَأتْمُْ قَطُّ مَا فَعَلهَُ دَاوُدُ حِينَ احْتاَجَ وَجَاعَ 

 لِلْكَهَنةَِ، وَأعَْطَى بيَْتَ اِلله فيِ أيََّامِ أبَيَِأثَاَرَ رَئيِسِ الْكَهَنةَِ، وَأكََلَ خُبْزَ التَّقْدِمَةِ الَّذِي لاَ يَحِلُّ أكَْلهُُ إِلاَّ 
إنَِّمَا جُعِلَ لأجَْلِ الِإنْسَانِ، لاَ الِإنْسَانُ لأجَْلِ السَّبْتِ. إذِاً  الَّذِينَ كَانوُا مَعهَُ أيَْضًا". ثمَُّ قَالَ لهَُمُ:"السَّبْتُ 

( 28: 23 مرابْنُ الِإنْسَانِ هوَُ رَبُّ السَّبْتِ أيَْضًا". )  
  

وتابع، في حياة السيد المسيح على الأرض نجد أحداثاً كثيرة تكشف لنا عن مبادئ رحمة تصلح 
بْتِ." مبدأ "السَّبْتُ إنَِّمَا جُعِلَ لأجَْلِ الِإنْسَانِ، لاَ الِإنْسَانُ لأجَْلِ السَّ  لكل زمان.، أحد هذه المبادئ، هو

والمقصود بالسبت هنا هو "الشئ" أي أن الأشياء جُعِلت لأجل الإنسان وليس الإنسان لأجل  
ه الشئ. كلنا آباء نمثل الكنيسة ونحتاج أن نضع هذا المبدأ أمامنا في كل ساعة ويجب أن نعيش
حسب الانجيل. وهناك من يخدم السبت وهناك من يخدم الإنسان. والفارق كبير بين "خادم  

". السبت" وبين "خادم الإنسان  
  



56 
 

واستطرد البابا، وسأحدثكم في عشر نقاط مركزة في هذا الموضوع، أولًا: مقارنة بين خادم  
: السبت وخادم الإنسان  

 

)الطقس( هدف وغاية ويغالي في الدفاع   : خادم السبت يرى أن السبتمفهوم الطقس     1

يمان واللاهوت والعقيدة والحياة مع الله. وأنه وعاء ثقافي  نة للإعنه، أما خادم الإنسان فيراه خزا
محلي، ومن المهم أن نميز بين الوعاء والمحتوى، وبين الفلكلور والطقس. مثلًا تحولنا إلى اللغة 

ريج نعتمد عليها إلى جانب اللغة القبطية. وكذلك فالطقس العربية في القرن العاشر وأصبحنا بالتد
. حاليًا نصليه في كنائسنا في الخارج بعدة لغات  

 

: خادم السبت يذيب المسيح في شخصه. أما خادم الإنسان فيذيب نفسه في  مكانة المسيح   2

(. وأيضًا  30:  3أنَْقصُُ." )يو  المسيح. يجب أن ننتبه إلى الآية "ينَْبَغِي أنََّ ذلِكَ يَزِيدُ وَأنَ يِ أنََا
.(5:  4كو  2)" "لَسْنَا نَكْرِزُ بِأنَْفسُِنَا، بلَْ بِالْمَسِيحِ يَسُوعَ رَبًّا، وَلكِنْ بِأنَْفسُِنَا عَبيِدًا لكَُمْ مِنْ أجَْلِ يَسُوعَ.  

 

: نظرة خادم السبت لنفسه ونظرة خادم الإنسان، خادم السبت  نظرة كل منهما لنفسه   3

نظرته لنفسه أنه يمتلك الحقيقة بمفرده كأنه الحكيم الأوحد الذي يعرف كل شئ ويصم أذنيه عن  
سماع أي معرفة أخرى ويرفض أن ينصحه أحد. أما خادم الإنسان فهو إنسان تقي يحاسب نفسه  

ويقرع صدره دائمًا ويطلب مراحم الله. وعندما يستطيع الإنسان أن يعاتب ويقييم نفسه ويدبر  
.ه، ينمو وتنمو خدمته، ما يجب أن نعلمه أننا جميعًا تحت الضعفخدمت  

 

: خادم الإنسان ثمره مبارك. وثمر البر يزرع في السلام، حياته ملؤها ثمار مقدار الثمر   4

. متكاثرة، يعمر ويبني ودومًا تكون طلبة قلبه يارب اجعلني سببًا لسلامك   
منتفخة تعطل عمل الكنيسة ويعوق عملها يضع  ذاته  ,أما خادم السبت فدائم الخصام والصدام

. السراج تحت المكيال. لا تنسوا أن كنيستنا أم ولود، أي أنها كثيرة الثمر  
  

 ثانيًا: صفات خادم السبت:
  

: : وهو معنى يمكننا أن نفهمه من خلال الموقف الكتابي التاليمعاند    1  

مُغْتاَظٌ لأنََّ يَسُوعَ أبَْرَأَ فيِ السَّبْتِ، وَقَالَ لِلْجَمْعِ:"هِيَ سِتَّةُ أيََّامٍ ينَْبَغِي  فَأجَابَ رَئيِسُ الْمَجْمَعِ، وَهوَُ "
بُّ وَقَالَ:"يَا مُرَائيِ! ألَاَ فيِهَا الْعمََلُ، فَفِي هذِهِ ائتْوُا وَاسْتشَْفوُا، وَليَْسَ فيِ يوَْمِ السَّبْتِ!" فَأجََابهَُ الرَّ 

 مِنْكُمْ فيِ السَّبْتِ ثوَْرَهُ أوَْ حِمَارَهُ مِنَ الْمِذْوَدِ وَيمَْضِي بهِِ وَيَسْقِيهِ؟ وَهذِهِ، وَهِيَ ابْنةَُ  يَحُلُّ كُلُّ وَاحِدٍ 
بَاطِ فِ  ي يوَْمِ  إبِْراهِيمَ، قدَْ رَبَطَهَا الشَّيْطَانُ ثمََانيَِ عَشْرَةَ سَنةًَ، أمََا كَانَ ينَْبَغِي أنَْ تحَُلَّ مِنْ هذاَ الر ِ

رِحَ كُلُّ الْجَمْعِ بِجَمِيعِ الأعَْمَالِ السَّ 
الْمَجِيدَةِ  بْتِ؟" وَإذِْ قَالَ هذاَ أخُْجِلَ جَمِيعُ الَّذِينَ كَانوُا يعَُاندُِونهَُ، وَفَ

. (١٧:  ١٣الْكَائنِةَِ مِنْهُ." )لو   
 

.      : يسبب تعب لكل من حوله ومن يتعامل معهم، الكل يتعب بسببهمتعب 2     
  

: يشكك في كل شئ رغم أن الحقائق واضحة، مثال لذلك: اليهود في قصة شفاء  رتابم 3

قِ الْيهَُودُ عَنْهُ أنََّهُ كَانَ أعَْمَى فَأبَْصَرَ حَتَّى دَعَوْا أبَوََيِ الَّذِي أبَْصَرَ.   المولود أعمى: "فَلَمْ يصَُد ِ
  - ١٨:  ٩نِ إنَِّهُ وُلِدَ أعَْمَى؟ فَكَيْفَ يبُْصِرُ الآنَ؟" )يو فَسَألَوُهمَُا قَائِلِينَ:"أهَذاَ ابْنكُُمَا الَّذِي تقَوُلاَ 

١٩ 



57 
 

:مظهري  (showy)  4  
حدثت مع السيد المسيح:  المظهرية في الخدمة الكنسية تؤذيها كثيرًا. تذكروا هذه المواقف التي

يسِي يِنَ فيِ  ا إنِْسَانٌ  السَّبْتِ لِيَأكُْلَ خُبْزًا، كَانوُا يرَُاقبِوُنهَُ. وَإذَِ "وَإذِْ جَاءَ إِلىَ بيَْتِ أحََدِ رُؤَسَاءِ الْفَر ِ
يسِي يِنَ قِائِلاً:"هَلْ يَحِلُّ الِإبْرَ  اءُ فيِ  مُسْتسَْق كَانَ قدَُّامَهُ. فَأجََابَ يَسُوعُ وَكَلَّمَ النَّامُوسِي يِنَ وَالْفَر ِ

أطَْلَقهَُ. ثمَُّ أجَابهَم وَقَالَ:"مَنْ مِنْكُمْ يَسْقطُُ حِمَارُهُ أوَْ ثوَْرُهُ فيِ السَّبْتِ؟" فَسَكَتوُا. فَأمَْسَكَهُ وَأبَْرَأهَُ وَ 
. بئِْرٍ وَلاَ ينَْشُلهُُ حَالاً فيِ يوَْمِ السَّبْتِ؟" فَلَمْ يَقْدِرُوا أنَْ يجُِيبوُهُ عَنْ ذلِكَ   

ينَ مَثلَاً، وَهوَُ يلُاَحِظُ كَيْفَ اخْتاَرُوا ِ الْمُتَّكَآتِ الأوُلىَ قِائِلاً لهَُمْ: "مَتىَ دُعِيتَ مِنْ أحََدٍ  وَقَالَ لِلْمَدْعُو 
لِ، لَعلََّ أكَْرَمَ مِنْكَ يكَُونُ قدَْ دُعِيَ مِنْهُ. فيََأتْيَِ الَّذِ  ي دَعَاكَ وَإيَِّاهُ إِلىَ عُرْسٍ فَلاَ تتََّكِئْ فيِ الْمُتَّكَإِ الأوََّ

حِينئَذٍِ تبَْتدَِئُ بِخَجَل تأَخُْذُ الْمَوْضِعَ الأخَِيرَ. بلَْ مَتىَ دُعِيتَ فَاذْهَبْ  وَيَقوُلَ لَكَ: أعَْطِ مَكَانًا لِهذاَ. فَ 
ينئَذٍِ  وَاتَّكِئْ فيِ الْمَوْضِعِ الأخَِيرِ، حَتَّى إذَِا جَاءَ الَّذِي دَعَاكَ يَقوُلُ لَكَ: يَا صَدِيقُ، ارْتفَِعْ إِلىَ فوَْقُ. حِ 

مُتَّكِئيِنَ مَعَكَ. لأنََّ كُلَّ مَنْ يَرْفَعُ نَفْسَهُ يتََّضِعُ وَمَنْ يَضَعُ نَفْسَهُ يَرْتفَِعُ" وَقَالَ يَكُونُ لَكَ مَجْدٌ أمََامَ الْ 
وَلاَ  أيَْضًا لِلَّذِي دَعَاهُ:"إذِاَ صَنَعْتَ غَدَاءً أوَْ عَشَاءً فَلاَ تدَْعُ أصَْدِقَاءَكَ وَلاَ إِخْوَتكََ وَلاَ أقَْرِبَاءَكَ 

،  غْنيَِاءَ، لِئلَاَّ يدَْعُوكَ هُمْ أيَْضًا، فتَكَُونَ لَكَ مُكَافَاةٌ. بلَْ إذِاَ صَنَعْتَ ضِياَفةًَ فَادْعُ: الْمَسَاكِينَ الْجِيرَانَ الأَ 
ةِ  الْجُدْعَ، الْعرُْجَ، الْعمُْيَ، فيََكُونَ لَكَ الطُّوبىَ إذِْ ليَْسَ لهَُمْ حَتَّى يكَُافوُكَ، لأنََّكَ تكَُافىَ فيِ قيَِامَ 

( 14 - 1:  7لأبَْرَارِ". )يو ا  
  

: احترس أيها الحبيب من غلاظة القلب تطيح بك بعيدًا عن ملكوت السموات. اقرأ متزمت    5

:هذا الكلام  
السَّبْتِ؟   ثمَُّ دَخَلَ أيَْضًا إِلىَ الْمَجْمَعِ، وَكَانَ هنَُاكَ رَجُلٌ يدَُهُ يَابِسَةٌ. فَصَارُوا يرَُاقبِوُنهَُ: هَلْ يَشْفِيهِ فيِ"

جُلِ الَّذِي لهَُ الْيدَُ الْيَابِسَةُ:"قمُْ فيِ الْوَسْطِ!" ثمَُّ قَالَ لهَُمْ:"هَلْ يَحِلُّ لِكَيْ يَشْ  فيِ تكَُوا عَليَْهِ. فقََالَ لِلرَّ
؟ تخَْلِيصُ نَفْسٍ أوَْ قتَلٌْ؟". فَسَكَتوُا. فنََظَرَ حَوْ  لهَُ إِليَْهِمْ بِغَضَبٍ، حَزِينًا  السَّبْتِ فِعْلُ الْخَيْرِ أوَْ فِعْلُ الشَّر ِ

جُلِ:"مُدَّ يدََكَ". فمََدَّهَا، فَعَادَتْ يدَُهُ صَحِيحَةً كَالأخُْرَى. فَخَرَجَ   عَلىَ غِلاَظَةِ قلُوُبهِِمْ، وَقَالَ لِلرَّ
يسِيُّونَ لِلْوَقْتِ مَعَ الْهِيرُودُسِي يِنَ وَتشََاوَرُوا عَليَْهِ لِكَيْ يهُْلِكُوهُ  . فَانْصَرَفَ يسَُوعُ مَعَ تلَامَِيذِهِ إِلىَ الْفَر ِ

.  الْبَحْرِ، وَتبَِعهَُ جَمْعٌ كَثيِرٌ مِنَ الْجَلِيلِ وَمِنَ الْيهَُودِيَّةِ وَمِنْ أوُرُشَلِيمَ وَمِنْ أدَُومِيَّةَ وَمِنْ عَ  بْرِ الأرُْدُن ِ
كَمْ صَنَعَ أتَوَْا إِليَْهِ. فَقَالَ لِتلَامَِيذِهِ أنَْ تلُاَزِمَهُ  وَالَّذِينَ حَوْلَ صُورَ وَصَيْدَاءَ، جَمْعٌ كَثيِرٌ، إذِْ سَمِعوُا

يَلْمِسَهُ كُلُّ  سَفِينةٌَ صَغِيرَةٌ لِسَببَِ الْجَمْعِ، كَيْ لاَ يزَْحَمُوهُ، لأنََّهُ كَانَ قدَْ شَفىَ كَثيِرِينَ، حَتَّى وَقَعَ عَليَْهِ لِ 
تْ لهَُ وَصَرَخَتْ قَائِلةًَ:"إنَِّكَ أنَْتَ ابْنُ اِلله!".  مَنْ فيِهِ دَاءٌ. وَالأرَْوَاحُ النَّجِسَةُ  حِينمََا نَظَرَتهُْ خَرَّ

.(12 -1:  3وَأوَْصَاهُمْ كَثيِرًا أنَْ لاَ يظُْهِرُوهُ." )مر   
  

: نقرأ هنا عمن تكلم عنهم السيد المسيح الذين كانوا سببًا في العثرة: "حِينئَذٍِ خَاطَبَ مُعثرِ  6

يسِيُّونَ، فَكُلُّ مَا قَالوُا لَكُمْ أَ يَسُوعُ الْ  ِ مُوسَى جَلسََ الْكَتبَةَُ وَالْفَر ِ نْ  جُمُوعَ وَتلَاَمِيذهَُ قَائِلاً:"عَلىَ كُرْسِي 
نَّهُمْ  فَإِ تحَْفَظُوهُ فَاحْفَظُوهُ وَافْعَلوُهُ، وَلكِنْ حَسَبَ أعَْمَالِهِمْ لاَ تعَْمَلوُا، لأنََّهُمْ يَقوُلوُنَ وَلاَ يَفْعَلوُنَ. 

كُوهَا يَحْزِمُونَ أحَْمَالاً ثقَِيلةًَ عَسِرَةَ الْحَمْلِ وَيَضَعوُنهََا عَلىَ أكَْتاَفِ النَّاسِ، وَهُمْ لاَ يرُِيدُونَ أنَْ يحَُر ِ 
. (٥ - ١:  ٢٣بِإِصْبِعِهِمْ، وَكُلَّ أعَْمَالِهِمْ يَعْمَلوُنهََا لِكَيْ تنَْظُرَهُمُ النَّاسُ" )مت   

 المصدر:
اليوم السابع -لمة البابا تواضروس الثانى فى الجلسة العامة للمجمع المقدس نص ك   (youm7.com) : مايكل فارس   

 



58 
 

 
 

 المجد الحقيقى 
هو مجد الوداعة   

 
 

   عظة للمتنيح الأنبا أثناسيوس
 مطران بنى سويف والبهنسا

1986 

 باسم الاب والابن والروح القدس الالة الواحد امين 
 

 : عمالين بتقولوا .بتستغرب علي ان انتم فرحانين عمالين بترنموا ترانيم غريبهالناس 
 الجالس فوق الشاروبيم 

 اليوم ظهر في اورشليم راكبا علي اتان 
.. هو راكب طياره؟ هو  !ايه المجد اللى فيها؟ انه واحد راكب على ركوبه الناس بتستغرب عليكم! 

ب على فرس مزخرف والكل قدامه فرحين وهو  راكب على السحاب؟ هو داخل قائد جيش راك
 جاى من حرب عظيمه ومعركه جباره وجايب قدامه اسرى رابطهم بالحبال؟ 

الناس بتستغرب ازاى انتم فرحانين علشان واحد راكب ركوبه وداخل البلد. الناس بتستغرب انتم  
  الجبار؟بتقولوا ان ده اله. ازاى انتم بتقولوا ان ده هو الجالس فوق الشاروبيم الله

 
ايه  !و معلق على الصليب. انتم فرحانين والعالم يهزأن  إوانتم هتقولوا بعد اربع او خمس ايام 

الحكايه ؟ لكن انتم بتردوا عليهم وبتقولوا ان اللى داخل اورشليم وراكب على اتان واظهر لنا ان 
 ده هو المجد الحقيقى.

لس على مراكب الشاروبيم, مفيش غرابه  مهو مفيش غرابه فى ان هو يبقى فوق السموات ويج  
لان ده وضعه الطبيعى. انما ان احنا نلاقيه ماشى على الارض وراقد فى مذود واتخذ من القش 
مرقد ويدخل مدينته راكبا على اتان بسيطه هو ده المجد اللى احنا بنفتخر بيه. احنا بنقول لنفسنا  

ى اللى احنا شايفينه فيه مش مجد الحرب ولا المجد الحقيق :وبنقول للملائكه وبنقول للكون كله
 مجد الفرسان ولا مجد الدماء السائله وانما مجد الوداعه.

وان كنتم عايزين مجد الحرب فان المعركه الكبرى التى اجتازها والنصره الكبرى التى انتصرها   
انما كانت على جحافل الظلمه وعلى السلاطين ومملكتهم فاخضعهم وهزمهم   ,لم تكن على بشر 

 واخرج اولاده الذين كانوا اسرى عندهم. 
فالمجد الحقيقى ليس فى هزيمه البشر وانما من هزيمه الشياطين  والمجد الحقيقى لم يكن فى   

طين. هذا هو  القاء البشر فى جهنم بسبب خطاياهم وانما كان فى تخليصهم من سلطان الشيا
 المجد الحقيقي: مجد الوداعه, مجد الفخامه, مجد السمائيين مع الارضيين فى وحده الجماعه.

 نمجده لانه ولد وديعا. نمجده لانه دخل راكبا على الاتان. ولذلك نقول: 
 الجالس فوق الشاروبيم. اليوم ظهر فى اورشليم.  



59 
 

كه, نمجده على وداعته. صدقونى لوكان يظهر  الاله الممجد فى السماء, الجبار الذى فوق الملائ 
كاله تحمله الملائكه على مركبه ناريه يطوفون به اورشليم والشعب يهلل. وفي النهايه يتركهم 

انا   كنتيعنى عظيم مجيد جبار .... , ليقودهم بعد ذلك الى العذاب ,في خطاياهم وفي اثامهم
 استفدت منه اية؟ يبقي ديكتاتور يرمينى في جهنم؟! 

  :انا لا يعجبني فيه اعظم من وداعته. حتى الكتاب قال كدا انا لا يعجبنى فيه اعظم من صلبه,
"لكنه اخلي نفسه " يالي الحلاوه!  يا رب المجد ليك. اتخلى عن العرش. اخلى نفسه صائرا فى  

اللى  لسعي والجري وراء اولاده! يا للي النوم للمحبه! والحنان! يا للمجد! يالا لشبه الناس يا 
وابويا قاعد فوق   ,وبعد كده اروح الى العذاب ,بيطير من عينيه علشان انا مرمي في الارض

بمجده ويسجد له الشاروبيم والسارافيم, هذه عجيبه قوى! ابوك يبقى نايم علي سرير من ذهب,  
والخدم والحشم حواليه, وانت مرمي علي الباب يضحكوا عليك العبيد! وفي الاخر هايخدوك  

ولا حد يدور عليك! وقالوا ايه؟ ما هو لو كان قعد   ,ك فى الترعه! ولا يبقي ليك حتى ديهويرمو
 فوق علي المجد اللى اعظم من الذهب ويخدمه اللى اعظم من العبيد ما كان...................الخ 

 
 ابوبا اللى بيدور عليا ابويا اللى طلعها من بقه ويديها لي علشان اكلها. 

 وبيلبس هو الرخيص.  ,بسنى حلوابويا اللي بيل 
 ابويا اللى بيعزينى. ابويا اللى انقذنى من الموت.  
مره حصلت حكاية ان النار ولعت في اوضه نوم بتاعه جماعه. العيال نايمين فى الاوضه اللى  

ولعت فيها النار. وابوهم عايز يجري ويخش في النار ويطلعهم معرفش. قام لف من الناحيه 
العيال والعيال ورا الشباك بتصرخ. فراح واقف على شباك  ة لاوضه اللي جنب اوضالتانيه ودخل ا

اك العيال. بقى رجله على شباك وايده على الشباك التانى. "عدى يابنى انتى  بورمى نفسه علي ش
وهو!" عدى الاول والتانى. والراجل من التعب ابتدى يتهز. قاله ابنه: "هتقع يا ابويا"! وكان  

الراجل من الضعف اهتز   ,رخ وقاله: "عدى يا ابنى! عدى!" واول ما عدى الثالثص .باقى ولد
 وراح واقع تحت. 

  , والاخر عمل لى جنازة وقعد ياخد العزاء فىٌ  ,انما لو قعد بره وسابنى لما اتحرق !هو ده ابويا 
 يبقى عمل ليا ايه؟

ابويا اللى ساب السماء وعمل نفسه كبرى بين السماء والارض وطلعنى انا على  .اهو ده ابويا 
 الكبرى. 

 ابويا اللى عمل نفسه سلم وطلعنى انا على السلم.  
ابويا اللى بيحبنى. امجده من اجل وداعته. دخل اورشليم راكب على اتان. ما هو ده العجب! ما  

 بس ايه؟هو ده اللى لازم يدخل راكب على اتان. وكان لا
البس البرنس. البس الحياكه.  النهارده معرفش ايه؟ يا  :صدقونى بيزهقونى الشمامسة 

 جماعه انا داخل وشايل الحمل!  
.  وها تعتبروا ان احنا مثل يسوع وهو داخل   (مبارك الاتى باسم الرب)تقولوا افلوجيمينوس: 

مقطعه! البس البرنس! يا جدع المسيح مش  اورشليم. يا جدع انت دا كان داخل اورشليم وجلبيته 
عايز برنس! دا كان داخل على ركوبه من غير بردعه! دا كان راكب والعيال بيجيبوا هدومهم 

 ! ويحطوها على الركوبه
مه حط الجلبيه دى تحتيك!" يقوله: "لا يا حبيبى خليك لابس  و يقولوا له "حبيبى الركوبه معظ   

 الجلبيه!" 
 انا هاحط الجلبيه علشان الركوبه تمشى عليها!"يقولوا له: "ابدا!  



60 
 

ابويا وديع. ابويا بسيط. ابويا كان فوق ونزل تحت. ابويا دخل اورشليم راكب على اتان. علشان   
كده انا بحبه. ولو كان دخل راكب طياره, ولا راكب على السحاب ماكنش يهمنى زى ما يهمنى 

 وهو داخل على ركوبه.
صورتى مرسومه جوا في قلبه. شايلنى انا على كتفه. دا ابويا. هم   وانا بطلع جواه والاقى 

علشان واحد قال ايه! داخل راكب على   "ايه اللى انتم بتعملوه ده؟". ..بيضحكوا علي وبيقولوا 
 " ما تيجوا نوديكم السوق يا اخويا وتشوفوا الف واحد."ركوبه. 

انا جواه. دخلنى انا على كتفه. اما هو فدخل لا لا لا! دا مش تاجر! دا بيتاجر فى النفوس. دخلنى  
 .وديعا

؟ مجد ، مجد  !ايه ده  .اليوم ظهر فى اورشليم راكبا على جحش ,الجالس فوق الشاروبيم 
بمجد عظيم وحوله طقوس ني  .الوداعه, مجد البساطه. امال؟! بمجد عظيم راكبا على جحش

 ......  (الملائكة )طغماتانجيلوس: 
لو كنت تعرف الوداعه كنت تشوف طقوس ني  .ما هو علشان كده . انا مش شايفها لكن

لكن  .مش ها تشوف طقوس ني انجيلوس .ما انت علشان عاوز العظمه والفخفخه .انجيلوس
 تبقي وديع زي ابوك وبسيط تشوف الملايكه اللى حواليك " 

وحوله طقوس   .بمجد عظيمراكبا على جحش  .اليوم ظهر في اورشليم .الجالس فوق الشاروبيم
وهم يصيحون   .ومن الشجر قطعوا الاغصان .في الطريق فرشوا القمصان .ني انجيلوس

كما تنبأ زكريا وقال نبوه عن   ,اليوم تمت الاقوال من النبوة والامثال .اوصنا في الاعالى :بالالحان
 .ايسوس بخرستوس

 .امجده علي شفاعته .امجده على تضحيته وصلبه .امجده على وداعته 
والتزامه   .اصله قبل الدهور .ابويا كرمه مثمره .وطعمنى مره تانيه من شجرته ,من الارض جه
  .ابويا خلصنى بدمه .ابويا ملك الملوك و رب الارباب .ابويا لا بدايه ولا نهايه له .الي ابد الدهور

مسكين هذا الانسان الذى لا يدرك انه خاطى وانه محتاج  .مسكين هذا العالم الذى لا يعرف يسوع
ولا خلاص الا  .يا بخت اللي يشوف طريق النور الحقيقى .يا بخت الذى يدرك الخلاص .للخلاص

 . الذي تواضع والذي ارتفع علي الصليب ,بدم يسوع وبدم الذى علق على الصليب
 
غلبتهم   .زمر على ربنا تغلبه الشياطينواللى يت .ما هو زمان بني اسرائيل اتزمروا على ربنا 

 . والموقف كله كان موقف رمزي .الحياه
 . واللى تلدغه الحيه يموت .طلعت عليهم الحيات 
 .ماتلحق .يا رب يعنى الحيات مش هاتخلي ولا حد :وقال له . صرخ موسي الى الله 
 . طيب انت عاوز تموتنا وبس :قال .ما هى اجره الخطيه؟هي الموت :قال له 
 ؟ايه :قاله .دا انا مرتب طريقه للحياه .لأ :قال له 
اقولك يا موسى انت صنايعى حلو وطالع من مصر وكنت ثائر واخوك ثائر واخوك كان   :قاله 

 ؟ طيب وبعدين :قاله .حضرته اخد الدهب بتاع الناس وعمله عجل
يه وخلى الحيه ما تخرجش راسها مدليه  المره دى هات حته نحاس واعمل شكل ح  .لأ :قاله 

 . م راسي الحيه خليها لتحت يا موسي وهات عصايه وعلقها عليهاهوقول
هات عصايه و علق عليها الحيه  :وقاله .موسي جاب حيه ولوي راسها لتحت وخلاها كده مدليه 

 ؟وبعدين :قاله .يا موسى
الآه نعمل   :قال .من سم الحيه الارضيهكل واحد ينظر للحيه ،يتطلع للحيه النحاسيه فيشفى  :قال 

 .نطاوع  وعملوا كده  ايه؟



61 
 

  
الانسان لكى لا يهلك كل من يؤمن به ابن  وكما رفع موسى الحيه في البريه هكذا ينبغى ان يرفع  

لانه هكذا احب الله العالم حتى بذل ابنه الوحيد لكى لا يهلك كل من يؤمن   .بل تكون له حياه ابديه
 . به بل تكون له الحياه الابديه

 .على تضحيتهامجده  .امجده على صلبه 
الصين،اليابان،المسلمين والمسيحين وكل الدنيا كلها تعيد العيدالكبير بتاعها عيد   ,كل الدنيا 

  .والعيد الكبير بتاعي عيد الضحيه .وانا عندي عيد ضحيه .بيجيبوا ذبيحه ويذبحوها .الضحيه
واما العيد الكبير فهو عيد   .والعيد الصغير بتاعي عيد العربون ،عيد الولاده وعيد الوداعه

 . امجده على صلبه و تضحيته  .انا امجده على وداعته .الضحيه وعيد الشفاعه وعيد الخلاص 
 

 ؟بواحد داخل اورشليم راكب ركوبه ؟فرحان بايه  :ويقول ي  واحد يضحك عل
 . انا فرحان باللى ساب السماء والعظمه والمجد 
 . انا فرحان باللى ترك الملائكه وينزل للعبيد 
 . انا فرحان بالاله المتواضع المخلص 
 !انا فرحان بالخلاص 
 هو انا كنت هافرح انه يتسلط عليا ؟ امال! 

الملائكه عند  وهفمجد .وامجده  لانه مخلص .فامجده لانه هو وديع .انا افرح بانه هو خلصنى
 .المجد لله فى الاعالى وعلى الارض السلام وبالناس المسره :وهتفت الملائكه وقالوا .الميلاد

  
وانفتحت القبور وقام كثير   .وارتعدت الارض وانشقت .وارتعدت الملائكه حينما رفع على الصليب

والحجاب الذى كان بين القدس وقدس الاقداس انشق من اعلى الى  .راقدينمن اجساد القديسين ال
 .اسفل

 .اعلنت الخليقه ان هذا الذي ترفعونه على الصليب هو ملك الملوك ورب الارباب 
لك العظمه، يا عمانوئيل الهنا،  يا ربي يسوع المسيح مخلصى  والملائكه يعلنوا له لك المجد، 

 .هذا هو الهى فامجده .الصالح 
الذى لم يحسب خلسه ان يكون معادلا لله لكنه اخلى   :هذا هو الذى تكلم عنه الرسول بولس 

رفعه الله واعطاه اسما فوق كل اسم، لكى تجثوا  .اخذ صورة عبد، صائرا فى شبه الناس .نفسه
جد الله الاب  كل ركبه باسم يسوع علي الارض،  ويعترف كل لسان ان يسوع المسيح هو رب الم

ياتى  .يا  سلام ياتى علي السحاب و ستنظره كل عين والذين طعنوه  .ثم نمجده في مجده الاخير
ياتي ساعه يسمع فيها جميع الذين فى القبور صوته، ويخرج الذين صنعوا    .ليقيم الجميع

 .الصالحات الى قيامه الحياه، والذين فعلوا السيئات الي قيامه الدينونه
المجد لله فى الاعالى والذين جاءوا عند الصليب وسجدوا له  :ه الذين هتفوا عند ميلادهالملائك  

لك القوة والمجد والذى ياتى في وسطه بمجده والملائكه والقديسين حوله وهكذا....   :وقالوا
هناك   . ادخلوا رثوا الملك المعد لكم من قبل تاسيس العالم : ينادى المؤمنين ويوقفهم على اليمين

هناك   .هناك المنتصرون .جماعه مجتمعون السمائين والارضين ،المخدومون الروحانيونال
هناك الذين يركضون والذين يتمثلون ،هناك المجد الكامل الذى لم يسوده   .الداخلون الى الملكوت

 . هناك تفرحون الى ابد الابدين . هناك تمسح كل دمعه من العيون .بعد
هناك   .وبدل المرقعه تلبسون ثياب بهيه .تلبسون ثياب بيضالمقطعه  هناك بدلا من الثياب 

 :ويقولوا فلتكن ملابسنا مقطعه ".هناك المجد  "ادخل الى العرس البستك لباس العرس .البهاء



62 
 

ونقول من اجل  .ولتكن حياتنا مسكوبه من اجل الفقير ومن اجل الضعيف ومن اجل البعيد منا 
 .فالمجد الحقيقىواما هناك  .الخاطى ومن اجل المستضعف

  .تعملوا ايه؟ رثوا ..نرث ايه؟ المجد المعد ،الملك المعد، العظمه والبهاء هناك المفديون .ادخلوا 
 .اهو ده المجد الحقيقى

 .ويا بخت اللى يفهمه  .وبعدين مسكين اللى ميفهموش 
من هو يسوع ؟ الداخل اورشليم  .مسكين اللى ميعرفش يسوع ويا بخت اللى يمشى ورا يسوع 

 . راكب على اتان
 .راكبا علي جحش بمجد عظيم . اليوم ظهر في اورشليم .الجالس فوق الشاروبيم :فلنقل جميعا 

وهم   .ومن الشجر قطعوا الاغصان . في الطريق فرشوا القمصان .وحوله طقوس ني انجيلوس
اليوم تمت الاقوال من النبوه والامثال، كما تنبأ زكريا   .اوصنا في الاعالى :صيحون بالالحاني

 وقال نبوه عن ايسوس بخرستوس .
 .ويا بخت اللى يعرف الاله المتأنس  .مسكين اللى يعرف بس الاله الجبار

 .ويا بخت اللى يعرف الاله المحب المصلوب  .مسكين اللى يعرف فقط الاله العادل 
 . ويا بخت الذى يؤمن وفي النهايه ينال المجد .مسكين الذى ينكر وفى النهايه لا يتمجد 
 .بس مش هنال المجد الا اذا عشت هنا مقدر،مقدس ،عايش مكرم كل ما في للاله المصلوب 
 .ادخلوا معه الى الاقداس في بساطته وفي وداعته .سيروا مع المصلوب عيشوا للمصلوب، 

ربنا   .تمسكوا به في انسانيته كما تتمسكون به في الوهيته .سيروا معه في فخره وفي تضحيته
  .ومبروكين يا اولاد السماء .ومباركين يا اولاد النعمه .مبروكين يا اولاد يسوع . يبارككم كلكم

 ! واحد فيكم يضيع الميراثاوعوا واحد فيكم يضيع الملكوت ! اوعوا 
 امسكوا فيه بأيديكم واسنانكم، وشوفوا يسوع عاوز ايه؟ علشان تدخلوا جميعا هناك .  

 ولربنا المجد الدائم الى الابد آمين. 
 سويف  نقلتها عن التسجيل الصوتى: الراهبة اماليا لبيب من دير بنات مريم ببنى

 

 
Ikone aus dem St.-Antonius-Kloster, Kröffelbach 



63 
 

 

 المسيحية

 والغيبيات 

 
نيافة الأنبا موسى أسقف الشباب   

  (almasryalyoum.com) (2)*المسيحية والغيبيات

 تحدثنا كيف نتعامل مع الغيبيات، وذكرنا أن 

 لا نلجأ إلى الغيبيات بل إلى الله..   -1

الغيبيات معناها الاستسلام للواقع دون محاولة لتغييره إلى الأفضل. وهذا إلغاء للاجتهاد الإنسانى،  

والرغبة فى النمو والتقدم فى الحياة، واكتساب خبرات إضافية، تسند الإنسان فى جهاده على  

ياة إلى الأفضل، أو طلب مساعدة أو مشورة آخرين،  الأرض مثل بذل المجهود الممكن لتغيير الح 

لحل مشاكل الحياة اليومية، أو الاستفادة بإنسان لديه اختبارات فى الحياة، كرجل الدين مثلاا أو  

 خبراء العلوم المتنوعة.. 

 الإيمان لا يلغى العقل:  -2

 أن العقل وزنة من الله،  يتصور البعض أن العقل يلغى الإيمان، أو أن الإيمان يلغى العقل. والحقيقة

ِ« )جامعة   ا »عَطِيَّةُ اللََّّ (، فهو الذى  13:3فهو الذى وضع فينا هذه الروح العاقلة، والإيمان أيضا

 يشرق فى قلوبنا لمعرفة الله. 

ودور الإنسان هو أن يتعقل ليؤمن، وأن يؤمن ليتعقل. بمعنى أنه حينما يفكر بعقله فى هذا الكون   -أ

لمهندس الأعظم تنظمه بعد أن تخلقه، وتحفظه بيد قديرة عالية، يؤمن بالخالق  الفسيح، ويرى يد ا

الذى خلقه. ومن يدرس قليلاا فى علوم الفلك يعرف أننا نعيش فى مجرة من بلايين المجرات فى  

ثُ بمَِجْدِ اللهِ، وَ  الْفَلَكُ الكون تحوى ملايين الشموس والأقمار، فلهذا قال داود النبى: »السَّمَاوَاتُ تحَُد ِ

(، ولم يقل السماء بل السماوات فنحن نؤمن بثلاث سموات:  1: 19يخُْبِرُ بِعمََلِ يدََيْهِ« ( مزمور 

والسماء الثالثة )أى الفردوس( مكان انتظار النفوس   -3سماء النجوم الأفلاك  -2سماء الجلد  -1

ا لقيامته من الأموات، ليمضى إلى مصيره ال نهائى: السماء أو جهنم، أى  بعد الموت الجسد، انتظارا

 إلى مكان المجد والسعادة مع الله، أو جهنم، أى مكان الندم وعذاب الضمير. 

https://www.almasryalyoum.com/news/details/2341783
https://www.almasryalyoum.com/news/details/2341783
https://www.almasryalyoum.com/news/details/2341783


64 
 

الإيمان فوق العقل، وليس ضد العقل. والإيمان بالنسبة إلى العقل، كالتلسكوب بالنسبة إلى   -ب

ا الطريق فترى ما لا  العين المجردة، فالعين المجردة تبدأ، ولكنها محدودة، فيأتى الإيمان ويكمل له 

يرى، وتثق فى وجود الله الذى هو فوق العقل وفوق الحواس. وكما أن العين والتلسكوب لا يغنى  

 أحدهما عن الآخر، كذلك العقل والإيمان يتكاملان.

لذلك لا يليق بالمؤمن أن يلغى عقله، أو أن يسمح لآخرين بأن يتحكموا فى عقله بعملية   -ج

(، وهذا ما  Mind Controlأو ما يسمى علميًّا »التحكم العقلى« ) Brain wash »غسيل مخ«

 نراه فى الجماعات المتطرفة، حينما تسلم الجماعة عقلها للقائد، فيدمرهم ويدمر بهم كثيرين. 

 النعمة لا تلغى الجهاد:  -3

فنحن نؤمن فى حياتنا الأرثوذكسية بدور فاعل لكل من الاجتهاد والنعمة. والإنسان لا يخلص  

ا. لأن »الِإيمَانَ بِدُونِ   ا. ولا يخلص بالإيمان فقط، لكن بالأعمال أيضا بالنعمة فقط، لكن بالاجتهاد أيضا

« أى Synergism(. وهذا ما يسميه بعض الكتاب »السينرجية 20:2أعَْمَالٍ مَي تٌِ«)يعقوب 

 »العمل المشترك: الله والإنسان«.

(... وتوبيخ الرب  6:5»أتَرُِيدُ أنَْ تبَْرَأ؟َ!« )يوحنا وكلنا نذكر سؤال السيد المسيح للمفلوج:  -أ

جَاجَةُ فِرَاخَهَا تحَْتَ جَنَاحَيْهَا، وَلَمْ  ةٍ أرََدْتُ أنَْ أجَْمَعَ أوَْلادََكِ كَمَا تجَْمَعُ الدَّ ترُِيدُوا«  لأورشليم: »كَمْ مَرَّ

 (... 37:23)متى 

 ونك«. وقول القديسين: »الله الذى خلقك بدونك، لا يخلصك بد 

لهذا فالمؤمن الأمين لا يلجأ إلى الغيبيات، ويمكث سلبياا فى انتظارها. بل عليه أن يجتهد   -ب

ويكون أميناا فيما يقدر على فعله، تاركاا للرب بقية الأمر. أما أن يهمل طالب فى المذاكرة، ويتكل أن  

ا ما سيصلى من أجله، أو يفتح له الكتب على صفحات معينة.. فهذا غي  ر مقبول. والرب الذى  شخصا

 قال لنا: 

 (، هو الذى أوحى للرسول بولس أن يقول: 5:15»بدُِونىِ لاَ تقَْدِرُونَ أنَْ تفَْعَلوُا شَيْئاا« )يوحنا 

ينىِ« )فيلبى  ِ  (. 13:4»أسَْتطَِيعُ كُلَّ شَىْءٍ فىِ الْمَسِيحِ الَّذِى يقُوَ 

 المعجزات لا تلغى الأمور الطبيعية:  -4

ا للحياة الروحية واليومية.   فالله يستخدم -أ  المعجزة، ولكنه لا يجعلها منهجا

ومع أنه قادر على الشفاء، إلا أنه أوجد لنا الطب والأطباء. لهذا لا يليق بالمسيحى أن يطلب   -ب

معجزة فى كل شىء من أموره اليومية: كالنجاح بدون مذاكرة، أو الشفاء بدون عملية ودواء، أو  

 بدون مجهود بشرى. البناء والزرع والإثمار



65 
 

ا ما يحجب عنا المعجزة، فلا يسمح بشفاء مريض، بل ربما يسمح بانتقاله.  -ج  بل إن الرب كثيرا

فهل نفقد إيماننا بأن المعجزة لم تحدث؟! المعجزة لها أهدافها، فى دفع غير المؤمنين إلى الإيمان،  

لمؤمنين به )مثل معجزة نقل  أو فى تشجيع روحى فى ظرف ما، أو فى إظهار مجد الله أمام غير ا

 جبل المقطم(.. ولكن هذا لا يعنى أن نحيا بالمعجزات ونتوقعها فى كل شىء أو موقف أو احتياج. 

فالله له مشيئة مقدسة، يعرف متى يجرى المعجزة، ومتى يترك الحياة تسير على طبيعتها. وعلى  

 معنا، أو إذا سمح بتجربة،   الإنسان أن يدرك أن الرب »صانع الخيرات«، سواء إذا صنع معجزة

 أو مرض، أو وفاة.. إلخ. 

 
 

لأمم ولتباركه كافة الشعوب" ا جميعسبحوا الرب يا "  
 

.ف. إ  
 

التسبحة هى لغة السماء. وبما ان مدة إقامتنا على الارض اقل من واحد على مليار من مدة اقامتنا  

. التى يتيحها لنا اللهوالفرص  فوات الاوان فى السماء فلابد ان نتدرب على التسبحة من الآن قبل   

التسبحة اليوم قد اقتصرت على  ف قليلون هم الذين يشتركون فى التسبحة بانتظام. لكن للاسف فان 

 نخبة صغيرة من الاقباط الذين يجيدون اللغة القبطية والعربية وطريقة معينة من الالحان. 

كشرط للاشتراك فى   المولود فى المهجر هذه الطريقةفهل من المعقول ان نفرض على شبابنا 

وهل يستطيعون الاشتراك فيها والتعزى بها حقا رغم  طبعا هذا غير معقول وغير مقنع...التسبحة؟ 

اليس هناك بديل وسطى  ما بين    ...غير متوقعطبعا لتلحين؟ هذا  ل معينة  عدم اجادتهم للغة وطريقة

لى الاطلاق؟ طبعا يوجد لمن يريد ان يحل المشكلة. التسبيح بهذه الطريقه والا تسبيح ع  

رلنديين  يهل عندما سافر السبعة الرهبان الاقباط فى القرن الرابع الى أيرلندا, وبشروا الأ  

  تمسكواالصلاة والتسبيح باللغة والالحان القبطية؟ هل نقلوا الإيمان ام   طلبوا منهمهل   ,  بالمسيحية

هل افعم القديس اثناسيوس الرسولى   للايمان بالرب يسوع؟ ساسيينأاللحن واللغة كشرطيين  ب

 الهراطقة فى العالم كله باللغة القبطية ام باللغة اليونانية التى كان يفهمها العالم آنذاك؟ 

إن كنا نريد حقا الاحتفاظ باحفادنا فى حضن كنيستنا, وان كان لدينا فعلا الاقتناع بمبدأ الكرازة  

, لكُنَا اجتهدنا فى ترجمة  عاما 1600ان الذين بشروا ايرلندا منذ اكثر من كان عند السبعة رهب ذىال

نت  تسبحتنا الى لغة مفهومة والحان مستساغة الى آذان الناس الذين نكرز فى وسطهم. هل كا

طبعا لا. الفرق فى  واحسن من امكانياتنا؟ اكبر للرهبان السبعة التقنية والمادية   ت مكانيالاا

لا شك ان هناك فرق بين الكرازة والرعاية    وقوة الايمان فقط لا غير!.. الاشخاص  والعقول 

 الروحية. والخدمة فى بلاد المهجر تجمع بين الاثنين. فخادم المهجر لديه ثلاث فئات من الرعية: 
 

اقباط الجيل الاول  ذوى الهوية المصرية – 1  

اقباط الجيل الثانى ذوى الهوية المختلطة  – 2   

ومن المؤكد    واقباط الجيل الثالث والالمان فى محيطنا الاجتماعى. هؤلاء ذوى هوية المانية. – 3 

بترجمة الحاننا القبطية الى الحان المانية مستساغة  انه ان لم يقم الجيل الاول من المهاجرين  



66 
 

ما الخلفية  فستكون الفرصة قد فاتت. لان الجيل الثانى والثالث سوف لا تكون عنده للاذن الالمانية,

الترجمة والتلحين المناسبين. القيام بالقبطية واللغوية الكافية لصياغة النصوص المناسبة و   

فيجب  ,كاداة من ادوات الكرازة)اى تحويلها الى المانية(  واذا اتفقنا على ضرورة ألَمنه التسبحة

  هذه  ى. وتقومة والموسيقمالآباء الكهنة والشمامسة والمتخصصين فى الترج   تكوين لجنة من

 اللجنة بألَمنه التسبحة. وهذا يتطلب خطوتين: 

 أولا:  اختيار واعادة صياغة نصوص التسبحة 

  ناك من وه .اعادة صياغتها نبغىان نصوص التسبحة ثابتة ولا ي البعضليس من المقنع ما يقوله 

  ا.و قدمناها اليهعلى نسخة كرازية جديدة للتسبحة فى المانيا ليخشى ألا  توُافق الرئاسة الكنسية 

كل هذه إعتذارات واهية يرددها الرافضين للتحديث والمتشبثين بالحرف والذين يريدون الظهور  

قترحه هو: أوالتعديل الكرازى لنصوص التسبحة الذى  ...  ملكيين اكثر من الملك ؟ك  

هم لشبابنا فى  سهل والأقرب والأ% من النصوص نابعة من العهد الجديد لانه الأ70ان تكون  -1 

% تكفى لذلك. 30  بان العهد القديم مملوء بالنبوات عن الرب يسوع. القولالمهجر. ولا يكفى   

ان يكون الجزء الاكبر من التسبيح موجها الى الآب والابن والروح القدس ويكون تمجيد   - 2

ديسين والانبياء والرسل والملائكة فى مرتبة اقل بوضوح من مرتبة الثالوث الاقدس. الق  

 ثانيا: اللحن واللغة 

منسجم تماما مع اللغة القبطية يعطى عزاءا كبيرا لمن هو متمكن من  اللا شك ان اللحن القبطى 

رة اخرى  لا يرجع مغالبا اللغة واللحن. اماغير المتمكن منهما فيخرج فارغا بلا عزاء, و

فى التسبحة. ويحاجى البعض منا ان الأجانب معجبين جدا بالحاننا القبطية وينصحونا    للاشتراك

م نرُضى الأجانب  أالكنيسة  حضن فى القادمةبالاحتفاظ بها. ولكن ماهو الاهم؟ ان نحتفظ باجيالنا ا

؟! وحقلا للدراسة الاكاديمية الذين ينظرون الينا كمتحف آثارموسيقية  

جديدة  من اللحن واللغة  "تركيبة"ة الكارزة خارج وطنها الاصلى يجب عليها ان تنتج الكنيس

حتى لا تكون الحانها نشاذا فى بلد المهجر. فلا الالحان ولا اللغة مقدستان فى حد ذاتهما, 

الطقس. عن وتغيرهما لا يعتبر خروجا عن الايمان او  

فى المانيا الى طريقة تلحين مقبولة وغير  وحتى يتوصل خبراء الموسيقى والالحان من ابنائنا

من الرجوع الى الالحان الكنسية الالمانية التى تسُتخدم فى الكنائس الكاثوليكية  لهم نشاذ, لا مفر

وبعض الكنائس الانجيلية. وكثير من هذه الالحان الًفها موسيقيون المان مشهورون. وقد يتطلب 

بالمضون. من التصرف دون المساس شيئلقبطية باستخدام الالحان الجديدة ترجمة النصوص ا  

هذا مشروع ربما يتطلب عدة سنوات لتنفيذه. ولكن اذا وُجدت الارادة وُجد الطريق. واخشى ان 

الارادة غير موجودة أصلا. والدليل على ذلك انه حتى الآن لا توجد الحان باللغة العربية فى مصر  

الحان "الهيتنيات" "وذكساباترى..." و"آجيوس  ذاتها لألحان أساسية فى القداسات مثل 

اوثيؤس..". ويبدو ان هذا لا ثير قلقا لأى عامل فى مجال الخدمة, لا فى مصر ولا فى المهجر.  

 فكيف اجرأ انا الآن على الحلم بانتاج الحان باللغة الالمانية لهذه الالحان القبطية الهامة؟! 

عند الله. فلنصلى لله القدوس حتى يرشدنا ويعطينا  لكن ما هو غير مستطاع عند الناس مستطاع  

 حكمة ويرسل لنا فعلة كثيرين لحصاده الكثير. 



67 
 

 عيد الصعود المجيد 

 لأبونا كيرلس غبريا  

 
 س بكرفلباخ ودير القديس العظيم الانبا انطوني نأيقونة م

 

 . من أعياد الكنيسة السيدية الكبرى الصعود هو عيد عيد

 ؟فما هي مسئوليتنا في احتفالنا بهذا العيد العظيم
أولا.. علمنا أنه كما قام الرب من الموت هكذا سنقوم نحن أيضا.. فماذا بعد القيامة على شبه  

 ؟ قيامة السيد المسيح 
 ١٤.م مكانا.. يوحنا أمضى لأعد لك إني ثانياً.. هو صعد الي السموات، كما وعد تلاميذه قائلا

أنا  :ثالثا.. هل يمكن أن يوجه لنا السيد المسيح وعده هذا، ويقول لكل من المؤمنين بفداءه
 .؟.....أمضي لأعد لكم مكانا 

 . هذه هي مسئوليتنا ......هل سنلحق به؟   ؟اذا أي اختيار لنا
 إذ قال.. حتى حيث ؟المسيح وعد السيد  ،هل في فكرنا تكملة في احتفالنا بهذا العيد العظيم

.. حتى حيث ؟أكون أنا تكونون أنتم أيضا.. فهل نضع جميعنا وعد السيد المسيح هذا أمام أعيننا
 .......يكون هو نكون نحن أيضا

بالجسد ففي   اليه، لأنه وان فارقنا الرب أن نرفع اعيننا وهذا هو منطلق احتفالنا بعيد صعود
به نحن أيضا على شبه جسد مجده.. حتى حيث يكون هو نكون  الايمان به والحياة فيه، سنلحق

 نحن أيضاً. وكل عيد صعود مجيد والجميع بخير 



68 
 

 

رحلة الكنيسة القبطية 

 الارثوذكسية الي امريكا

 الشمالية عبر أربعين عاما    
1964 - 2006   

 

 للمتنيح القمص مرقس الياس مرقص 

 

 تلخيص: الشماس ميشيل بطرس 
 

 القبطية لأول مرة عضو في مجلس الكنائس العالمي: الكنيسة  .1

 

 مقدمة تاريخية 1-1
لم تولد فكرة تأسيس كنيسة قبطية في المهجر في يوم وليلة بل سبق هذا التأسيس احداث  

استمرت عشرة أعوام كاملة كانت يد الرب تعمل فيها بقوة , عندما انتدب مثلث الرحمات 

( وفد مكون من ثلاث أعضاء لتمثيل 1956-1946الثاني )قداسة البابا الانبا يوساب 

  1954الكنيسة القبطية كعضو لأول مرة في الدورة العامة لمجلس الكنائس العالمي سنة 

بمدينة ايفانستون بولاية الينوي بأمريكا, وكان هذا الوفد يتكون من القمص مكاري  

أستاذ القانون (1994 †), القمص صليب سوريا (1981 †)الانبا صموئيل  السرياني

الأستاذ بجامعات  (1988†) و الدكتور عزيز سوريا عطيه ةالكنسي بالكلية الإكليريكي

وابان انعقاد المؤتمر , جمع الابوان الكاهنان العدد المحدود من الاقباط واقاموا لهم  .أمريكا

هذا اول قداس   قداسا قبطيا اشترك فيه الجميع تقريبا وتناولوا من الاسرار المقدسة, وكان

الرعاية  الىقبطي يقام في أمريكا الشمالية كلها. شعر الكاهنان بحاجة اقباط أمريكا الملحة 

ذلك حصل ابونا مكاري علي منحة دراسية لمدة عام بجامعة برنستون  دالروحية. وبع

 بولاية نيوجرسي حصل في نهايتها على درجة الماجستير في التربية الدينية.

 عام  حدث في ذلك ال 2-1
   .اقام ابونا مكاري القداسات الإلهية للأقباط في شرق أمريكا أولا ❖

سافر الي معظم مدن تجمع الاقباط عبر القارة واقام لهم القداسات الإلهية وخدمات   ❖

 اخري كثيرة. 

جمع قوائم بأسماء وعناوين وأرقام تليفونات الاقباط المنتشرين في انحاء أمريكا   ❖

 روحية بطريقة دورية منتظمة. وأرسل لهم رسائل 



69 
 

ألقي العديد من المحاضرات عن الكنيسة القبطية وتاريخها وحضارتها وروحانيتها   ❖

 في الجامعات والكنائس والمجتمعات الامريكية.

اتصل ببعض الجامعات اللاهوتية الامريكية وبالمسئولين في مجلس الكنائس  ❖

 الأمريكي للحصول على منح دراسية للأقباط.

بونا مكاري يزور الاقباط بأمريكا الشمالية مرة في كل عام او عامين ويقيم لهم  وكان ا

 القداسات.

 لقد ألقي ابونا مكاري بذرة خدمة الكنيسة الام الي أبنائها في المهجر. 

 

 بعثات دراسية لأمريكا من خدام الكنيسة  3-1
في بعثة  اوفدت الكنيسة القبطية بمصر الشماس يوسف عبدة الي أمريكا  1957قي عام 

دراسية في جامعة الينوي بمدينة شيكاغو حصل في اخرها علي درجة الدكتوراة في 

اوفدت الكلية الإكليريكية وجدي الياس عبد المسيح  1958التاريخ الكنسي , وفي عام 

)القمص مرقس مرقس  اول كاهن يرسم علي أمريكا الشمالية( للدراسة في مدينة 

ض الجامعات الأخرى وحصل علي درجة الماجستير في  برنستون بولاية نيوجرسي وفي بع

التربية الدينية وعلم النفس, سافر الشماس بديع يونان نخلة )القمص روفائيل نخلة ( الي 

ستراسبورج بفرنسا , والشماس حكيم امين عبد السيد )القمص غبريا عبد السيد ( الي 

 مينابولس بولاية مينيسوتا بأمريكا وغيرهما. 

 

 أمريكا  رسمي لاستقبال الاقباط الوافدين الي  تنظيم غير 4-1

اجتمع بمدينة نيويورك بعض الخدام الاقباط هم الدكتور يوسف  1959في أوائل عام 

عطالله سلامة، الدكتور عاطف حنا معوض، والدكتور الهامي فوزي خليل ووجدي الياس  

استقبال   عبد المسيح مرقس واتفقوا على تكوين تنظيم بسيط غير رسمي الهدف منه 

الاقباط الوافدين من مصر الي أمريكا وتعريفهم بالبلد وتسهيل أمور استقرارهم او  

 دراستهم وافتقاد اقباط شرق أمريكا عن طريق القوائم التي أرسلها ابونا مكاري. 

 

 : أول مؤتمر روحي لآقباط شرق أمريكا .2
 :فكرة المؤتمر تتطور 2-1

إحدى الكنائس الامريكية بقرية صغيرة بولاية  تعرف الدكتور إبراهيم رمزي سعيد علي قس 

بنسلفانيا وأخبره باحتياجنا لعقد مؤتمر فرحب بنا وعن استعداده لاستضافة جميع الاقباط لمدة  

ثلاثة أيام للاجتماع في كنيسته ونقيم ضيوفا في منازل شعب تلك الكنيسة من الأمريكيين، وبالفعل 

  1961ابريل  9-7يمة وسبت الفرح وعيد القيامة المجيد تم عمل المؤتمر وكانت أيام الجمعة العظ 

وكان يتم قراءة بعض الأجزاء باللغة الإنجليزية وشرح بعض   نكما حضر عددا من الأمريكيي

 تأملات اباء الكنيسة.  



70 
 

في ختام هذا المؤتمر نبتت فكرة تكوين جمعية رسمية وتسجيلها في ولاية نيوجرسي باسم 

" بهدف تشجيع عقد  Coptic American Associationية “الجمعية القبطية الامريك

 اجتماعات روحية ودراسة الكتاب المقدس في مراكز تواجد الاقباط في كل أمريكا.

 

 .C.A.Aالجمعية القبطية الامريكية  3-1

اجتمعت اللجنة التأسيسية المؤلفة من الدكتور يوسف عبده والدكتور عاطف   1961في صيف 

الهامي خليل والدكتور حليم بشارة والدكتور يوسف سلامه و وجدي الياس عبد  معوض والدكتور 

المسيح )القمص مرقس مرقس  اول كاهن يرسم علي أمريكا الشمالية( واعتذر الدكتور ماهر  

وتم وضع اهداف الجمعية والقانون المبدئي الذي ينظم إدارة امورها   بسبب ظروف خاصة. كامل

قباط الولايات المتحدة مرتين من كل عام  والتي تحولت فيما بعد الي  وتقرر ارسال نشرة دورية لأ

نشرة شهرية تحوي كلمة روحية واهم اخبار الكنيسة في مصر واخبار الاقباط في القارة الامريكية  

 ومواعيد وأماكن القداسات التي تقام.

 

 : زيارة تاريخية هادفة لأمريكا وكندا 4-1

ئيل أمريكا وكندا واجتمع بالأقباط وعرض عليهم فكرة زار نيافة الانبا صمو  1963في صيف 

 سيامة كاهن لخدمتهم عبر القارة الامريكية تشمل الدولتين أمريكا وكندا. 

 : ندعوك يا مرقس قسا...:  .3

 السيامة:  3-1
وعرض علي   1963عاد نيافة الانبا صموئيل من رحلته الي أمريكا الشمالية في سبتمبر 

خدمة في أمريكا وكندا ككاهن وبوجود تزكيات بهذا وجدي الياس عبد المسيح فكرة ال

الامر. وبالفعل تم الاستدعاء من قداسة البابا كيرلس وطلب قداسته " روح جهز نفسك  

عشان تترسم )أي تتم سيامتك كاهن( وكان قداسته يقصد بإتمام الزواج قبل الرسامة. وتم  

  26المرقسية بالأزبكية يوم  ةوجدي مرقس علي سوزان كمال بالكاتدرائي زواجبالفعل عقد 

وحضر صلوات الاكليل الشماس المكرس سليمان رزق سكرتير قداسة البابا   1964يوليو 

 بمريوط(.   اأسقف ورئيس دير الشهيد العظيم ما رمين (1996†) )الانبا مينا أفا مينا

 (2000†)انتدب قداسة البابا نيافة الانبا اثناسيوس  1964أغسطس  9وفي يوم الاحد 

مطران بني سويف للقيام بمراسم السيامة بالكاتدرائية المرقسية الكبرى بالأزبكية ليكون  

 كاهنا على مذبح الله بالكنيسة القبطية الارثوذكسية بأمريكا الشمالية.

بعد نهاية السيامة اختار قداسة البابا قضاء الأربعين يوم بالبطريركية، وبعد مرور ثلاثة 

مرقس مرقس في تمثيل الكنيسة القبطية مع نيافة الانبا صموئيل أسابيع تم انتداب ابونا 

كمراقبين في مجمع الفاتيكان الثاني وذلك للاعتراض على وثيقة )تبرئة اليهود من دم  

 المسيح( على ان يتم السفر بعد المؤتمر الي مقر الخدمة بأمريكا وكندا.

 لا تجعل سلامك في افواه الناس:  4-1



71 
 

اسة البابا عن مكان الاستقرار في أمريكا او كندا أجاب قداسته وعن سؤال ابونا مرقس لقد

"روح يا ابني وربنا ها يختار لك المكان اللي تستقر فيه", وأيضا بالرد على النصيحة 

المطلوبة أجاب قداسته "يا ابني لا تجعل سلامك في افواه الناس يعني لا تجعل كلام الناس 

ك وأيضا لا تجعل نقدهم او ادانتهم ليك هي سبب  الحلو ومديحهم ليك يكون هو مصدر سلام

فقدان سلامك، سلامك يكون مصدره أنك تكون امين في علاقتك مع ربنا وامين في 

 خدمتك" 

وبالفعل استقر ابونا مرقس في كندا لحصوله على موافقة من كندا لطلب الإقامة الدائمة 

 حصوله على الكهنوت.ورفضها من السلطات الامريكية لعدم مرور عامين بعد 

 

 : 1964خدمة الكاهن في المهجر كما رآها قداسة البابا شنودة عام  5-1
الكاهن في مصر يخدم كنيسة وشعب فقط اما الكاهن في المهجر بجوار ذلك هو سفير  

الكنيسة القبطية لدي الشعب الأمريكي "اتصل بالكنائس، اتصل بالهيئات، كون علاقات 

وحضارتها وعقائدها وطقوسها وخلي العالم يشوف  محبة اشهد لكنيستك وتاريخها

 الكنيسة القبطية فيك".

 

 : بدء الخدمة المنتظمة في شمال أمريكا .4

تم عمل بعض القداسات في   1964نوفمبر  25عقب وصول ابونا مرقس وأسرته الي مونتريال في 

واجراء بعض الخدمات  مونتريال ثم اوتوا وأخيرا في تورنتو وحيث تم عمل اجتماع في كل مدينة  

 الأخرى وذلك في خلال ثلاثة أيام. 

ولكن عدو الخير يقاوم عمل الله حيث اثناء اجتماع روحي اعترض مجموعة من الاقباط على  

انشاء كنيسة بالمهجر وفكرة وجود كاهن على انهم ليس بحاجة الي كنيسة تحد من حريتهم ويكفي  

عية وإقامة الحفلات التي تعالج الاحساس بالوحدة  وجود نادي قبطي تزاول فيه الأنشطة الاجتما

والغربة في هذا المجتمع. وأيضا في نيويورك تم عمل اجتماع لمناقشة مشاكل وأمور كثيرة ومن  

أهمها اللغة التي سوف تستخدم في عمل القداسات وما هو نصيب كل قارة ومدينة من خدمة  

 الكاهن.

 

 لواحد : الثلاث سنوات الاولي ومشكلة الكاهن ا .5

كانت الخدمة تقع على كاهن واحد في اقامة القداسات بالمدن الكبرى التي   1967 – 1964من عام 

كبير من الاقباط لأكثر من مرة في الشهر وأيضا تغطية كل المدن التي يتواجد بها اقباط   علديها تجم

 ة المختلفة. في أمريكا وكندا وهذا بخلاف كل الخدمات الأخرى وعمل الطقوس والاسرار الكنسي

وذلك   اوالكنديين بالكنيسة القبطية وتراثها وايمانها وروحانيته نالي جوار هذا تعريف الأمريكيي

 من خلال القاء محاضرات في بعض الجامعات والاشتراك في مؤتمرات مختلفة.

ويذكر ابونا انه في إحدى المدن قام بعماد طفلين وبعد انتهاء القداس جلس مع الاب والام غير   

المصرية وغير ارثوذكسية وكانا متزوجين مدنين فقط وتم شرح عقيدة الكنيسة واهمية ممارسة  



72 
 

سر  الاسرار الكنسية وتم الاتفاق على انه في الزيارة القادمة سوف يتم عماد الام والاشتراك في 

 الافخارستيا واتمام مراسم الزواج لهم وبالفعل تم عماد الام ومراسم الزواج الكنسي.

 

 ة: اول قداس قبطي كامل يقام باللغة الإنجليزي .6

من بين شعب كنيسة تورونتو )حيث كانت إقامة ابونا مرقس في هذه الولاية( كان يوجد ثلاث  

وتزوجنا بالكنيسة القبطية وفي إحدى الاجتماعات  ولكنهن اعتمدنا   ،زوجات لا يتكلمن اللغة العربية

اشارت احداهن انها لا تفهم أي شي من القداس فمن الأفضل لها ان لا تحضر القداس وتصلي 

 بمفردها بالبيت.

وكانت هذه هي لحظة التحول ان نصلي أجزاء اكثر من القداس بالإنجليزية ولكن هذا لم يكن بالقدر 

ة اخري بأنها كيف ان الكنيسة تحملها مسئولية ابنها لأنها تلقت اثناء  الكافي لان احداهن ذكرت مر

المعمودية ان الكنيسة تعمد الطفل علي ايمان والديه وماذا تقدم لها الكنيسة من تعليم روحي كنسي 

بل انه ايضا اثناء القداس عندما ترتفع روحيا اثناء الصلاة بالغة التي تفهمها تهبط مرة اخري عند  

باللغة التي لا تفهمها, وبالفعل ادرك ابونا أهمية الموقف وبمعاونة الشمامسة تم تحويل كل  الصلاة 

  17الشعب باول قداس كامل باللغة الإنجليزية في   ئوج وفٌ   .الحان القداس الي اللغة الإنجليزية

 . 1965يوليو 

داس لعيد القيامة ليكون  ويذكر ان هذا ساعد الكنيسة القبطية لتلبيه طلب الإدارة الكندية في إقامة ق

 . 1967مفاجأة للإمبراطور هيلاسلاسي امبراطور اثيوبيا في زيارة رسمية لكندا في مارس 

 

 : الامتحان الايماني وعدم التجانس .7

في اول اجتماع لأبونا مرقس مع أعضاء الجمعية القبطية الامريكية بمدينة نيويورك تم إيضاح انه  

بل هو   ،ولة ليس للاب الكاهن أي وضع قانوني بالمجلسبحسب دستور الجمعية المسجل بالد

موظف. وحيث ان الجمعية هي التي كانت تهتم بكل الأمور المالية لإدارة الكنيسة وكان المجلس  

يري انه يجب زيارة المدن الكبرى التي بها تجمعات كبيرة فقط للأقباط وذلك ضغطا للمصرفات 

 .لتبنيها مشروع الكنيسة

 

 المهجر : فطام كنيسة  .8

تجاه مسئولية ابونا امام الله التي دفعته الي تغير البرنامج لزيارة كثير من اقباط المدن الصغرى 

أيضا بناء على الطلبات الملحة لهم، وهذا اعتبر تصرف غير مرضي لأعضاء الجمعية مما ادي  

اولة نشاطها  الي اتخاذ قرار بفصل الكنيسة عن الجمعية فصلا تاما على ان تستمر الجمعية في مز

الاجتماعي بين الاقباط واما الكنيسة فيتم تسجيلها في تورنتو لخدمة الاقباط كنسيا وروحيا في  

 جميع انحاء أمريكا وكندا. 

وبناء علية تم عمل القانون والدستور الذي يحكم كنائس المهجر وتعين مجلس لإدارة الكنيسة  

  1965وبناء علية تم تسجيل كنائس تورونتو عام الذي وافق علية قداسة البابا كيرلس السادس 

 . 1969وشيكاغو  1968ومونتريال 

 

 :الكنيسة القبطية والعلاقات العامة .9



73 
 

العلاقات العامة الطيبة التي كونتها كنيسة المهجر بتورنتو مع كنائس كندا المختلفة وأيضا على  

هار الكنيسة القبطية في  مستوي الرئاسات الدينية وشعوب هذه الكنائس أثر قوي في نمو وازد

كنيسة مارمرقس بتورونتو( من حيث توفير أماكن لإقامة القداسات وجميع أنشطة  )المهجر  

 الكنيسة المختلفة واتاحت الفرصة لاماكن أكبر كلما احتاجت الكنيسة اثناء مراحل نموها. 

 

مع وزارة الهجرة  من ثمار العلاقات العامة مع كثيرين من المسئولين في الدولة ويذكر منها 

والعمل ان مكتب الهجرة بمطار تورونتو سيبلغ مكتب الكنيسة باعتبارها الهيئة المصرية الوحيدة  

المسجلة في كندا بأسماء كل المهاجرين القادمين من مصر أسبوعيا وهذا مما يسهل وسيلة  

يمكن التواصل معهم ومساعدتهم في توفير أماكن للسكن والبحث عن عمل والخدمات التي 

 الحصول عليها من الدولة وتعريفهم بوطنهم الجديد. 

 

 سيامة كاهن جديد لمدينة مونتريا .10

ينة مونتريال  دبدأت الخدمة تنمو وتزداد وكانت هناك حاجة ملحة الي وجود كاهن اخر في م

وبالفعل بدأ العمل على وجود كنيسة يتم استئجارها للخدمة والعمل على تسجيل كنيسة مارمرقس  

ريال وارسال طلب الي قداسة البابا كيرلس السادس لسيامة كاهن وإيفاده الي مونتريال،  بمونت

 . 1966وبالفعل تم قبول الطلب في أواخر عام  

وقع اختيار قداسة البابا علي الدكتور بديع يونان نخلة الذي كان يدرس بالكلية الاكليريكية بالأنبا  

ة في علم الاجتماع الديني من جامعة  رويس بالقاهرة والذي حصل على درجة الدكتورا

ستراسيورج بفرنسا وتمت سيامته بالكاتدرائية المرقسية بالأزبكية باسم القس روفائيل نخلة بيد  

حيث وصل الي مونتريال بعد قضاء فترة  1967مارس  21المتنيح نيافة الانبا صموئيل في 

 . 1967يوليو  8الأربعين يوما بالمقر البابوي بالقاهرة يوم 

  

 توزيع الخدمة .11

تم عمل توزيع الخدمة بين ابونا مرقس ليكون مسؤول عن خدمة وسط وغرب أمريكا وكندا وابونا  

 روفائيل ليكون مسؤول عن خدمة شرق أمريكا وجنوبها وشرق كندا. 

 

 قانون كنيسة المهجر  .12

القبطية  سجل مجموعة من الاقباط في نيويورك هيئة باسم كنيسة مارمرقس  1967في عام 

الارثوذكسية ومن اهم أهدافها انشاء كنيسة قبطية وجمع التبرعات لها ووضعوا قانونا يخول  

تم تسجيل هيئة اخري جديدة   1969لأعضائها تعين كاهن لخدمة احتياجات الاقباط. وفي أوائل عام 

دينة  في لوس انجلوس بولاية كاليفورنيا وكان لها نفس الاتجاهات التي للهيئات المسجلة بم

 نيويورك. 

وأخيرا تم تشكيل لجنة من قداسة البابا لوضع القانون الذي يحكم الكنيسة في المهجر فاعتمدت  

ولكنه لم يطبق لا في لوس انجلوس ولا في   ،1967اللجنة نفس القانون الموضوع سابقا في عام 

 مونتريال. 

 



74 
 

 كنيسة مارمرقس في لوس انجلوس .13

لخدمة كنيسة    (1979†)  رلس السادس ابونا بيشوي كاملانتدب قداسة البابا كي 1969في عام 

مارمرقس بلوس انجلوس وكان قديسا عملاقا في روحانيته ومحبته وخدمته، وبعد حوالي عام  

واحد اشتريت اول كنيسة قبطية في القارة الامريكية وكان لها فرحة للشعب القبطي كله. وعاد  

 ل محله ابونا القمص تادرس يعقوب ملطي. ابونا بيشوي كامل الي كنيسته بالإسكندرية وح

 

 يرسي سيتيجكنيسة مارمرقس في  .14

اما في شرق الولايات المتحدة فكان يوجد تجمع كبير للأقباط في مدينة نيويورك وجيرسي سيتي  

وبالفعل تم تزكية الدكتور حكيم امين عبد السيد حيث كان يدرس آنذاك في جامعة ميناسوتا من  

روفائيل وقدس ابونا مرقس وتزكيته أيضا من شعب الكنيسة فسيم قسا باسم القس قدس ابونا 

 غبريال عبد السيد. 

 

 إعادة توزيع الخدمة .15

قد بلغ عدد الاباء الكهنة الاقباط في كندا وامريكا أربعة وعليه تم عقد اجتماع   1970في سنة 

 ء الأربعة. لتوزيع الخدمة لتغطية جميع الولايات في كندا وامريكا على الإبا

وأيضا كان من ضمن قرارات الاجتماع ان تقوم كنيسة نيويورك بأعداد برنامج موحد لمدارس  

الاحد وكنيسة تورونتو بترجمة القداس كاملا الي اللغة الإنجليزية وكنيسة مونتريال بأعداد برنامج  

لخاصة بالكنيسة  موحد لخدمة الشباب واعداد الخدام وكنيسة كاليفورنيا بالاهتمام بالمطبوعات ا

 وتوحيد الشهادات الخاصة بالعماد والزواج والخدمة. 

 

 نياحة قداسة البابا كيرلس السادس وتجليس قداسة البابا شنودة الثالث  .16

بعد تجليس البابا   1971وفي سنة  . ان بداية كنيسة المهجر قد بدأت في عهد البابا كيرلس السادس

يسمي بالعصر الذهبي لازدياد الكنائس في المهجر  شنودة اخذت الكنيسة في المهجر تزدهر بما 

 وهي تعتبر قفزة روحية رعوية كرازيه. 

وحضر الشعب القبطي من جميع   .كانت اول زيارة لقداسة البابا شنودة لتورونتو  1977وفي عام 

 الولايات لاستقبال البابا وحضور اول قداس يرأسه بابا الإسكندرية في القارة الامريكية. 

 وأيضا كان في استقبال قداسته نخب كبير من الشخصيات العامة في الدولة والكنائس الأخرى. 

مارمرقس بتورنتو وهي  لقد كانت قمة احداث هذه الزيارة هي ان قداسته وضع حجر أساس كنيسة 

 بل في المهجر كله.  ،اول كنيسة تبني على الطراز القبطي الأرثوذوكس في القارة الامريكية

 

 1975عمل الله ومعجزة شراء ارض الكنيسة نوفمبر  .17

يبيع لكنائس طائفية أراضي مخصصة لبناء كنائس   يكان هناك صاحب ارض كندي بروتستانت

 بنصف الثمن وفي محاولات كثيرة من ابونا مرقس للاتصال به ولم يتمكن من الوصول اليه. 



75 
 

وأخيرا تم الاتصال به والتعرف عليه واخذ ميعاد مع شريكه بعد ثلاثة أيام، وفي الموعد ذهب ابونا  

خدام لمدة ثلاثة أيام وذكرا له بإيجاز عن تاريخ  مرقس والمهندس يوحنا الراهب بعد صيام مع ال

 الكنيسة القبطية وعن رسوليتها وتاريخها وبداية نهضتها في بلاد المهجر. 

وكان سؤاله عن المساحة المطلوبة و في أي منطقة وبالفعل تم تحديد المساحة حوالي فدان او  

وذلك  Scarboroughي منطقة اثنين و بعد الحاح منه لتحديد المنطقة قاما بالطلب ان تكون ف

 لان كثافة الاقباط فيها كبيرة "ومن المعروف ان سعر الفدان في هذه المنطقة غالي" ,  

ولكن ترتيب الله كان عجيبا انه احضر الخريطة وأشار الي قطعة الأرض في نفس المنطقة  

كان المكتوب  المختارة مساحتها فدان وعند السؤال عن السعر أشار انه موضح بأسفل الخريطة ف

عليها دولار واحد وكان شي غير مصدق وبعد تقديم الشكر الكثير تم سؤاله عن السبب فقال انه  

كان لا يعتقد انه يوجد مسيحين في مصر لأنها بلد إسلامية ومنذ حوالي عشرة أيام عاد جار لهم  

الكنيسة القبطية  كندي يهودي من زيارة الي مصر وإسرائيل وعند زيارتنا له مع والدي اخبرنا عن 

وعن نهضتها المعاصرة في مصر وبناء علي ذلك قرر والدي اذا انكم طلبتم هذه الأرض فتكون  

 بدولار واحد فقط وكتب هذا السعر علي الخريطة بخط يده. 

ومع عمل الله وتكاتف الشعب القبطي تم بناء الكنيسة وتسديد الدين الخاص بها في حوالي ثلاث  

الكنيسة للتدشين نجد عمل الله أيضا في تدبير حامل ايقونات يتبرع    تداداسنوات، وأيضا في استع

به دير راهبات القديس يوحنا اللاهوتي للكنيسة الأسقفية لعدم احتياجهم له وتكون مقاساته مطابقة  

للمساحة الموجودة في الكنيسة وبالفعل تم تدشين الكنيسة بحضور نيافة الانبا رويس في سبتمبر  

 . من اباء كهنة كنائس شرق ووسط أمريكا وكندا  افي هذا الاحتفال سبع عشر كاهن وشارك 1978

  

 2002زيارة قاسة البابا شنودة في سبتمبر  .18

بارك قداسة الباب شنودة الثالث الاحتفال باليوبيل الفضي لوضع حجر أساس كنيسة مارمرقس  

فدان، وفي هذا   12مساحة ارض وأيضا لمباركة حجر أساس قرية مارمرقس القبطية الكندية على 

الاحتفال ذكر قداسة البابا انه في اول زيارة له لمدينة تورونتو منذ خمس وعشرين سنة في عام 

كانت هناك كنيسة واحدة في هذه المنطقة وكنيسة اخري في مونتريال والان في كندا يوجد   1977

 واحد وعشرين كنيسة. 

وتعتز وتثبت في كنيسة الله المقدسة في كل ارجاء   وهكذا كانت كنيسة كلمة الله تنمو وتزداد

 المسكونة. 

 المرجع: 
 م 2004-1964اسم الكتاب   : رحلة الكنيسة القبطية الأرثوذكسية الي أمريكا الشمالية عبر أربعين عاما 

 2004/ 11557رقم الإيداع   :        المؤلف       : القمص مرقس الياس عبد المسيح مرقس

 .I.S.B.N: 977-17-1532-1ي: الترقيم الدول

 

  ...*طوبي للزواني التائبين لأنهم يسبقوني :يقول ابونا بيشوي كامل 

 ......*أنا الكاهن إلي الملكوت*

  *طوبي للعشارين محبي المال والعالم وشهواته التائبين*

 لأنهم يسبقوني أنا الكاهن إلي الملكوت *

تفضح او تشترك في اظهار اخطاء الاخرين، تذكر كم مره سترك الله إياك ان  :ويقول ابو مقار الكبير *  

 ))عن د. هانى غالى .ولم يفضحك



76 
 

 

 القس ارميا عبده .. 
 من يطفئ أتون اختفاء القبطيات 

 

اقباط متحدون  -جرجس وهيب   

مسئول أسرة الملاك   هقال القس ارميا عبد

  :للحوادث بمطرانيه السيدة العذراء ببني سويف

حقا انه أتون يحترق فيه اسر البنات الذي تختفي  

فيه فجاه ويكتوا بنار الذل والعار ولا يوجد من  

يطفأ صدورهم غير الوعود والتعزيات التي قالها  

. أيوب في بلاه كلكم معزون متعبون  
  

عقار أو مقتنيات تتسارع عربات الإطفاء وسرعان عندما تشتعل نار في   
لكن نيران الأسر التي يختفي أولادها يعيشون في أتون يشتعل في حياتهم يقضي علي   .ما تنطفئ

. أمالهم ويترك اثر لا يمحيه الزمن  

وان كان في حاله الوفاة الطبيعية أو الحوادث لا يكون الإنسان حر التصرف في دفن ذويه إلا بعد   

: النيابة لذا في حاله الاختفاءإذن   

. أطالب لا يكون هناك زواج أو تغير معتقد إلا بعد إذن النيابة   

أطالب مجلس النواب بتشريع عاجل للحفاظ علي السلم المجتمعي إن يكون كل شي في العلن   

.ونحن نحترم حرية الإنسان في الاعتقاد  

.ومه بخط سير أبنائهموان ترجع جلسات النصح والإرشاد وإخطار الأسر المكل   

.ولهم حق الحماية من الدولة دون إجبار   

أتسال كيف تكون زوجه زوجها علي قيد الحياة ولها أولاد وتختفي ثم تظهر مع أخر ويقول   

. وهي تحت سلطان رجل أخر دون علمه زوجتي كيف تجمع بين زوجين   

زنريد تشريع يضمن للإنسان كرامته بدلا من أن يعيش في مهانة الغيبيات والإشاعات   

. آما عن ميعاد اختفاء البنات أيام الامتحانات من جامعه بني سويف تكرر كثيرا   

أين نرمين بني عطيه التي احترق قلب أسرتها علي ابنهم شهيد الوطن في سينا ولم يجدو من   
. يطفئ لهيب أخته التي اختفت من الجامعة أيام الامتحانات  

وأين مريم بنت الدشاشي من جامعه بني سويف أيام الامتحانات واختفت واحترق بغيبها قلب  
. أمها التي توفت بسبب حزنها عليها  

يوم وأثناء الامتحانات في بني سويف تختفي بنت المنيا ويحترق أسرتها ويستغيثون بكل  وال 
. الأجهزة ليشفو صدورهم  

.نأمل ونحن في عالم الفضائيات أن يكون هناك تتبع لمن يقوم بشق الصف   

. وان يكون هناك تشريع يقضي علي هذه الفوضى الأخلاقية   

في أن تكون النتيجة علنية للقضاء علي الإشاعات  ونحن نقدر جهود الجهات الأمنية ونأمل  
هناك من يقول إرهاب وهناك من يقول عقيدة أود أن يكون هناك شفافية للحفاظ علي   .المغرضة

. سلامه المجتمع  

. يحفظ الله مصر وكل قيادتها من كل شر وان ترجع البنات لأسرهم ويجفف الله دموعهم    
 (coptstoday.com) القس ارميا عبده .. من يطفئ أتون اختفاء القبطيات

 

https://www.coptstoday.com/Copts-News/Detail.php?Id=289459

