
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ikone aus dem St.-Antonius-Kloster, Waldsolms-

Kröffelbach 

 كريفلباخ أيقونة من دير القديس الأنبا أنطونيوس



 

 

 

 

 

 الأنبا ديسقوروس

وكل الآباء والإخوة بدير الأنبا أنطونيوس بكريفيلباخ 
 وكل ابروشية جنوب المانيا

 قداسهتهنئ صاحب الغبطه وال

البابا تواضروس الثاني وأحبار الكنيسه الأجلاء وجميع 
الآباء الكهنة والشمامسة والشعب فى جميع الكرازة 

 المرقسية

 2026بالعام الميلادى الجديد 

 وعيد الميلاد المجيد

 



 

 

Anba Deuscoros, 

die Väter und die Brüder des St.-

Antonius-Klosters und der ganzen 

Diözese Süddeutschlands gratulieren 

Ihnen herzlich zum Neuen Jahr des 

Herrn 2026 und wünschen Ihnen  

den Segen der Heiligen Nacht. Möge 

der allmächtige Gott Sie auf all Ihren 

Wegen begleiten. 

 

 

 

 

 

 



 

 

INHALTSVERZEICHNIS SEITE 

8 
19 
22 
24 

27 

40 
60 

70 

78 

90 

117 

119 

124 

143 

146 
148 
150 
160 

167 

190 

 الفهرس
Inhaltsverzeichnis 



 

195 

201 

217 

242 

273 

290 

302 

312 

318 

323 

 



 

 

ISBN  3-927464-4X 

St.-Antonius-Kloster       

35647 Waldsolms-Kröffelbach 

Bankverbindung: Koptisches Kloster 
Kröffelbach, Volksbank Brandoberndorf 

IBAN: DE04 5159 1300 0050 1015 
09               

  BIC: GENODE51WB 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 
 

 

 .باسم الآب والإبن والروح القدس الإله الواحد

.آمين  

 سنة جديدة سعيدة وعيد ميلاد مجيد

سعيد أن أرسل لكم رسالة الميلاد لهذا العام الجديد 
. أودّ في البداية أن أهنئّكم جميعاً بعيد 2026

الميلاد المجيد. أهنئّكم وأهنئّ كلّ كنائسنا القبطيةّ 
بريياّ  القبطيةّ في في ربوع العالم. أهنئّ كلّ الأ

قارّا  العالم في أفريقيا وفي آسيا، وفي أوروبا، 
في أميركا اليّماليةّ وأميركا الجنوبيةّ، وأيضًا في 



 

أستراليا. أهنئّ كلّ الأسر وكلّ اليّباب، وكلّ 
اليّمامسة، وكلّ الآباء الكهنة، وكلّ الآباء المطارنة 

 والآباء الأساقفة.

ي كلّ عام لنا تأمّل فيه من في عيد الميلاد المجيد ف
المياهد الإنسانيةّ المعروفة في حياة الإنسان، 

ميهد الهديةّ، تقديم الهديةّ والواقع إنّ أحداث ميلاد 
ربنّا يسوع المسيح وتجسّده في بي  لحم، يقدّم لنا 

مفهومًا جديدًا عن فكرة الهديةّ. الهديةّ عمل 
إنسانيّ، وعمل اجتماعيّ، ومعروف عند كلّ 

لبير. تتنوّع الهدايا بين الهدايا المادّيةّ، والهدايا ا
المعنويةّ، والهدايا الملموسة، والهدايا اللفّظيةّ كقطع 
اليّعر والمديح، وهكذا. في قصّة الميلاد نتقابل مع 

ثلاثة أصناف من الهدايا هديةّ الفرح، وهديةّ 
السّتر، وهديةّ الحبّ. هذه الهدايا الثلّاث نراها في 

 الميلاد المتنوّعة.أحداث 

في هديةّ الفرح، نرى أوّلًً هذا النجّم الذّي قال عنه 
بعض الآباء أنهّ لم يكن نجمًا فلكيًّا عاديًّا، ولكنهّ 



 

كان ملاكًا، كقول القدّيس يوحناّ ذهبيّ الفمّ. النجّم 
(، وهذه العلامة 2: 2كان علامة في السّماء )متىّ 

ب. اليّعوب كان  هديةّ ليس الأفراد، ولكن ليعو
الذّين أتى منهم المجوس الذّين هم الحكماء 

والمهتمّين بالفلك وحسابا  الفلك وحسابا  الأياّم. 
كان النجّم نجمًا مُريدًا وهادياً، ومتحرّكًا مع هؤلًء 
المجوس، حتىّ استقرّ فوق المزود في بي  لحم. 

 كان هديةّ من السّماء، هديةّ فرح.

ان المجوس سائرين وأريدك أن تتخيلّ معي كيف ك
متأمّلين في النجّم بالطّبع زمان في الزّمن القديم 
كان  الطّرق محدودة جدًاً. لً يوجد الجي بي 

، ولً توجد طرق مرصوفة، ولً  (GPSإس)
إلى آخره. … يوجد طيران، ولً توجد سياّرا 

فكان النجّم هو بطل الميهد. وكان هديةّ من السّماء 
م فقط، ولكن لكلّ إلى هؤلًء المجوس. ليس له

 يعوبهم.



 

من هدايا الفرح التّي قدّمتها السّماء في قصّة 
الميلاد، الملائكة. في فرح الملائكة كانوا مبتهجين 

وأنيدوا أنيودة خالدة، ما زلنا نصليّ بها في 
القدّاس، وما زلنا نتذكّرها. وفي كلّ مرّة نحتفل 
ي فبالميلاد المجيد، نتذكّرهذه الأنيودة، المجد لله 

الأعالي، وعلى الأرض السّلام، وبالناّس المسرّة 
(. هذه هديةّ. وهي ليس  مجرّد آية أو 2:14)لوقا 

أنيودة لكن هي خريطة بلغتنا المعاصرة، نسمّيها 
خريطة طريق. فالإنسان يجب أن يقدم مجدًا إلى 
الله. ويجب أن ينير السّلام على الأرض، ويجب 

ذين حوله. هذه أن يكون سبب فرح لكلّ الناّس الّ 
هديةّ، هديةّ الفرح من خلال الملائكة التّي كان  

 تنيد بكلّ الفرح.

من هدايا الفرح أيضًا الملاك الذّي أضاء في ظلمة 
الليّل، وأضاء للرّعاة. وابتدأ يخبرهم بميلاد ربنّا 
يسوع المسيح. بالطّبع أيضًا قديمًا لم يكن هناك 

ا ولً حاجة إذاعا  ولً تلفزيون ولً سوييال ميدي



 

ملاكًا  -بهذا اليّكل. ولكن كان الملاك المبيّر
ولد لكم اليوم في بي  “مفرحًا، قدّم رسالة فرح: 

فكان  رسالة فرح لناس سهرانين ”. لحم مخلصّ
طول الليّل في البرّيةّ. هذه كلهّا عبارة عن هدايا 

 الفرح التّي قدّمتها السّماء لنا.

ا السّتر. كلمة السّتر النوّع الثاّني من الهدايا، هداي
كلمة إنسانيةّ قويةّ وهي فضيلة. ونحن عندما 

نيكرك يا ربّ لأنكّ “نصليّ، في كلّ مرّة نقول: 
السّتر الإلهيّ. والسّتر فضيلة عظيمة جدًّا ” سترتنا

في حياة الإنسان. وطوبى للإنسان الذّي يستر على 
أخيه، يستر على الآخر في بيته، في مجتمعه، في 

في كنيسته، في وطنه. السّتر نعمة وهديةّ خدمته، 
السّماء قدّمتها لنا. أين نراها؟ أوّل حاجة نراها في 
المزود، لك أن تتخيلّ القدّيس يوسف النجّّار المتقدّم 
في الأياّم. وهو ييخ ومعه العذراء الصّبيةّ وهي 
حامل، وفي أياّمها الأخيرة. ولً تجد مكاناً لكي تلد 

في أماكن كثيرة، ذهب  إلى هذا الطّفل. وذهب  



 

بي  لحم، ومرّوا بالبيو  كلهّا، لً يوجد مكان. 
ولكن كان هناك صاحب المزود، وكان المزود 
نفسه هو هديةّ السّتر لهذه الإنسانة التّي ستلد بعد 
قليل. وصار المزود يستر ولًدة أمّنا العذراء، 
ويستر الطّفل الصّغير. ويستر هذه الأسرة 

نة من القدّيس يوسف النجّّار، الصّغيرة المكوّ 
كحامي لسرّ التجّسّد، وهذه الصّبيةّ في حالة الولًدة 
وعمرها صغير وتعبانة. ولم توجد مثل هذه الأمور 
الطّبيّةّ التّي نسمع عنها اليوم. كلّ هذا وهي متغرّبة 
 أيضًا عن مكانها، ولكن المزود كان ساترًا لهم.

ي ن في الليّل الذّليس فقط هذا، لكن أيضًا السّتر كا
تمّ  فيه ولًدة ربنّا يسوع المسيح، كان صم  
الليّل. هذا الصّم ، والليّل بصفة عامّة، كان 

ساترًا. وكان هذا الصّم  لكي تتضّح رؤية كلّ 
ييء بحسب النوّر الذّي ترسله السّماء، سواء مع 

 الملائكة أو مع الملاك الذّي بيّر الرّعاة.



 

حاجة جميلة: إنّ العذراء أيضًا من السّتر، هناك 
مريم لمّا أعط  مولودها في المزود، كان  هناك 

أقمطة. أقمطة تعني لفائف صغيرة لكي يلفوّا 
(. من أين جاء ؟ ربمّا 2:12المولود فيها )لوقا 

صاحب المزود هو الذّي قدّمها. أو ربمّا كان  مع 
أمّنا العذراء. ليس هذا هو السّؤال. لكن كان  هذه 

أيضًا تقوم بالسّتر. ستر هذا المولود الأقمطة 
الصّغير المولود في برودة الليّل وبرودة الطّقس في 

 وقتها. لً ننسى إنّ السّتر قيمة وفضيلة عظيمة.

الهديةّ الثاّلثة التّي قدّمتها السّماء لنا، وهي هديةّ 
إنسانيةّ، هديةّ الحبّ. ذكر  لك هديةّ الفرح، وهديةّ 

وهديةّ الحبّ كما نعرفها السّتر وهديةّ الحبّ. 
جميعاً، إنّ الحبّ له صور كثيرة، وهذه الصّور 
تتعدّد بأيكال عند تقديم الهدايا كنوع من الحبّ. 
أوّل هديةّ قدّمتها لنا السّماء هو أمّنا العذراء مريم 
المختارة والحمامة الحسنة، وفخر جنسنا أمّنا 
ر عبالعذراء التّي اختارها الله لكي ما تكون هي الم



 

في تجسد ابن الله، ربنّا يسوع المسيح. أمّنا 
العذراء، كان  هديةّ في وسط البير. ولذلك نقول 
عنها إنهّا فخر جنسنا. ونقول عن بطنها التّي حمل  
السّيدّ المسيح، إنهّا المعمل الإلهيّ الذّي من خلاله 

 تجسّد المسيح، واتحّد اللّاهو  مع الناّسو .

ما قدّمه المجوس المجوس من هدايا الحبّ أيضًا 
كانوا حكماء، وكانوا أغنياء، وكانوا أصحاب 

 فلسفة.

المجوس عندما أتوا لزيارة الملك ملك اليهود، 
أخذوا معهم هدايا. وقدّموا هدايا ربمّا كان  جديدة 

المجتمع اليهوديّ، الذّهب واللبّان والمرّ. )متىّ  في
عن ( وكان  هذه الهدايا في مجملها تعبيرًا 2:11

محبةّ هؤلًءلهذا المولود الصّغير الذّهب إنهّ ملك 
عظيم، واللبّان إنهّ كاهن عظيم، والمرّ إنهّ متألمّ، 

هو عظيم. لكن ليس فقط كان   وحامل للصّليب
الهدايا من المجوس، لكن أيضًا من الرّعاة الذّين 

 كانوا متبدين في البادية.



 

رانين همتبدين، تعني جالسين في البرّيةّ بالليّل وس
لكي يحرسوا القطعان الخاصّة بهم. هؤلًء الرّعاة 

غاية التسّبيح والتسّبيح كان بمثابة هديةّ  كانوا في
 تعبرّ عن الحبّ الذّي يحملوه في قلبهم.

الخلاصة إنّ ميلاد ربنّا يسوع المسيح هو رسالة 
إنسانيةّ تقدّم لنا مفهومًا اجتماعيًّا نعيش فيه، وهو 

تختار هديةّ تقدّمها ليخص تحبهّ  الهدايا. أن  تبادل
في مناسبا  كثيرة. والهديةّ تحُدّد بحسب اليّخص 

يهُدي، وبحسب اليّخص الذّي تهدى إليه  الذّي
الهديةّ. ويجب أن تكون هديتّك نافعة ومفيدة 

يرطًا أن تكون غالية، ولكن ممكن  وجميلة. ليس
أن تكون معبرّة. لو كان  هديةّ بسيطة يمكن أن 

 برّة أكثر وأكثر.تكون مع

 



 

من الهدايا الجميلة التّي نقدّمها لبعض، خاصّة 
لأولًدنا وبناتنا الصّغار هي الكتاب المقدّس في 

 صوره الكثيرة.

الصّور الملوّنة والمكتوبة بخطّ كبير والمسموعة، 
والتّي لها تطبيقا  على الهاتف حيث يستطيعون 

 يستخدموه ويياهدون ويعييون في عالم الكتاب أن
المقدّس. هديةّ الكتاب هديةّ مفيدة جدًّا، هذه مجرّد 
مثال صغير. لكن رسالة الميلاد التّي أودّ أن أقدّمها 
لكم في هذا العيد المجيد، هي مفهوم الهديةّ الذّي 

أن تعبرّ عن الفرح، تعبرّ عن السّتر، تعبرّ  يمكن
 عن الحبّ.

اتنا برييّ أهنئّكم أيهّا الأحباّء. أهنئّ كلّ كنائسنا، كلّ إ
 القبطيةّ الأرثوذكسيةّ، وأنقل لكم المحبةّ الكبيرة من
قلب مصر من القاهرة، من الكاتدرائيةّ المرقسيةّ 

بالعباّسيةّ، حيث مزار القدّيس مار مرقس الرّسول. 
أهنئّكم جميعاً وأرجو لكم في هذا العام الجديد كلّ 



 

الخير، كلّ السّلام، كلّ الصّحّة، كلّ الفرح، كلّ 
 تر، كلّ الحبّ.السّ 

تحّياتي للجميع للصّغار والكبار، ولكلّ الأبريياّ  
 القبطيةّ في العالم أجمع. لكلّ الآباء الأحباّء، ولكل

الخدّام والخادما  في كلّ كنيسة، وفي كلّ  ّّ

 أبرييةّ. ربنّا يكون معكم.

 ”سنة جديدة سعيدة وعيد ميلاد مجيد.

  



 

 
 

 

 

 الأحباءالابناء 

  المباركين 
اود ان اهنئكم جميعا ببداية العام 

  الجديد
  وعيد الميلاد المجيد

  وعيد الغطاس
راجيا من الرب يسوع مولود المزود ان يبارك 

  هذا العام بكل البركات السمائية
  .وان يبارك حياتكم وحياة أسرتكم
  ان الحديث عن عيد الميلاد المجيد

 



 

يجعلنا ان نتأمل في معني الولادة الجديدة في 

 : حياتنا

ان المعني الروحي للولادة هو ان نحيا حياة 

التوبة المستمرة فان التوبة تعني البعد عن كل ما 

هو يعيق حياتنا الروحية الحقيقة من خطايا وآثام 

ا يقودنا ونعترف بها من خلال سر الاعتراف وهذ

  الي التوبة ) لانه يسمي سر التوبة والاعتراف (
ومن يحيا حياة التوبة فهي تقوده الي فعل الخير 

 .. ومساعدة الاخرين

فكما جاء السيد يسوع المسيح الي عالمنا وولد 

  من عذرا فقيرة
وفي مزود بسيط لكي يعملنا ان نحس ونشعر 

 ونساعد الفقير والمحتاج ونتعلم ان كل مباهج

  … العالم لا تساوي شيء ولا تسعدنا ولا تفرحنا

لكن ربما عند البعض تكون  سعادة او فرح 

  … مؤقت



 

لكن  أعمال الخير والرحمة ومساعدة الآخرين 

هي التي تعطينا الفرح الدائم والمستمر وتعطينا 

 . النصيب الصالح في ملكوت السموات

 انني اصلي من أجلكم جميعا ان يعطيكم الرب الإله

مولود المزود كل الفرح والسعادة والتوبة ببركة 

وصلوات ابينا كلنا ورئيس كهنتنا المعظم البابا 

تواضروس الثاني ادام الله لنا حياته سنينا عديدة 

 . وأزمنة سالمية مديدة
  كونوا معافين

  الانبا ديسقورس

  اسقف جنوب المانيا

 خاورئيس دير القديس العظيم الانبا انطونيوس بكريلفب

 

 

 



 

 كلمة خادم التحرير

 سلام ربنا يسوع المسيح إلهنا،

 وكل سنة وأنتم طيبون

ببركة ربنا يسوع المسيح، وبرعاية أبينا وأسقفنا الحبيب نيافة 

الأنبا ديسقورس، وبصلوات شفيعنا الأنبا مشائيل، نصدر إليكم 

 2026العدد الأول من مجلة مار مرقس لعام 

دير القديس العظيم الأنبا  ومجلة مار مرقس هي ثمرة عمل

 1980أنطونيوس، حيث صدر عددها الأول منذ تأسيس الدير عام 

واستمرت حتى يومنا هذا. ورغم أنها في الفترة الأخيرة كادت أن 

خ في نف»، إلا أن نيافة الأنبا ديسقورس قد «فتيلة مدخنة»تكون 

فأحياها من جديد. غير أن استمرارها ونموها يحتاجان « صورتها

إلى عمل مشترك وتعاون صادق، حتى تحل البركة على هذا العمل 

 .الكرازي

وإليكم أيها الأحباء الأبواب المقترحة للمجلة، مع رجاء اختيار 

أحدها للمساعدة في تحريره، أو على الأقل المساهمة فيه بمقالات. 

 :كما نرحب باقتراح أبواب إضافية
 تاريخ الكنيسة

روحية كلمة منفعة / عظة / تأملات  
 لاهوت وطقس كنسي

 



 

 أقوال وسير ومعجزات القديسين
 قضايا معاصرة

 العلاقات المسكونية
 أطفالنا في المهجر
 شبابنا في المهجر

 أحوال الأقباط في الداخل والخارج
 التنمية والعمل الخيري في مصر

 أخبار الإيبارشية
:ملاحظات تحريرية  

دد من يس من الضروري تغطية جميع الأبواب في كل ع+ ل

.أعداد المجلة  
يفُضَّل أن تكون المقالات قصيرة، والموضوعات واضحة + 

ومفهومة لعامة الشعب غير المتخصص، مع استخدام لغة سهلة 

.وبسيطة  

سيحتوي الجزء الألماني من المجلة على ترجمة لبعض + 

.المقالات المنشورة في الجزء العربي  
امج "ورد" بأقل ما جاء كتابة المقالات ببرنر+ بقدر الإمكان، 

 يمكن من تعديل "الفورمات" وارسال النص قى "فايل/داتاى".

.صلواتكم من أجل استمرار هذا العمل  

 fouad.ibrahim@t-online.de ��فؤاد إبراهيم

📞 0049 151 2019 0954 



 

 الفرق بين الإتكال والتواكل 
  هل يتعارض الإيمان مع العمل؟    

 

يعلمنا القديس 
سول يعقوب الر

قائلا "لأنه كما أن 
الجسد بدون روح 
مي , هكذا الإيمان 
أيضا بدون أعمال 

(. الإتكال على اللة هو ثقة الإيمان 26: 2مي " )يع 
والذى يصحبه عمل وتفكير وتدبير حتى يتحقق قصد 
اللة فى حياتك, أما التواكل فهو الكسل بعينه 
والوقوف محلك سر دون أن تعمل أو تفكر ماذا 

ن تفعل؟ الإتكال على اللة يعنى إعمل اللى ينبغى أ
عليك وسيب الباقى على ربنا. تلاميذ المسيح قدموا 

خمس  –اللى عندهم فى معجزة إيباع الجموع 



 

خبزا  وسمكتين. كذلك يعلمنا القديس بولس 
الرسول "إذ ليس الغارس ييئا ولً الساقى بل اللة 

 ه(, نعم سينمى اللة ما تغرس7: 3كو 1الذى ينمى" )
أن  وما تسقيه أن . وفى موضع أخر قام تلاميذ 
المسيح ومعهم الجموع برفع الحجر عن قبر لعازر 

لكن الرب يسوع هو من  –فهذه هى إمكانياتهم  –
أقام لعازر من بين الأموا . أما اليخص المتواكل 
والكسول فإنه يستحق المجازة, وهذا بالفعل ما حدث 

بدفن وزنته ولم  مع العبد البطال الكسول الذى قام
يستخدمها. ويعلمنا الكتاب المقدس الذى بين أيدينا 
أن نتدبر أمورنا حتى نستطيع أن نقرر القرار 
الصحيح فى الوق  المناسب وذلك من خلال الآيا  
"ومن منكم وهو يريد أن يبنى برجا لً يجلس أولً 
ويحسب النفقة هل عنده ما يلزم لكماله؟ لئلا يضع 

أن يكمل فيبتدىء جميع الناظرين  الأساس ولً يقدر
يهزأون به قائلين: هذا الإنسان بدأ يبنى ولم يقدر أن 

من العمل فى جميع (. لً بد 30-28: 14يكمل" )لو 
مناحى الحياة, فمثلا وعلى سبيل المثال: جميل أنك 



 

تؤمن بوجود اللة, والسؤال هل يظهر إيمانك هذا فى 
كون الذى قد يتصرفاتك مع الآخرين, فى قبولك للآخر 

مختلف عنك فى العقيدة, فى اللون, فى بلد المنيأ؟ هل 
ينعكس إيمانك فى تعاملاتك اليومية أم أن هذا الإيمان 
نتعامل معه على أنه تحفه غالية الثمن فنضعها فى مكان 
مميز فى بيوتنا دون أن نلمسه أو نتلامس معه ولً 

د خلق قنعطى لهذا الإيمان الفرصة لتغيير نمط حياتنا. ل
اللة كل المخلوقا  وأعطاها وزنا  تتناسب 
وإمكانياتها, فخلق العصفور وأعطاه جناحان إن طار 
بهما وجد طعامه وإن لم يطير سيمو  من الجوع, خلق 
النحله ولها القدرة أن تمتص رحيق الأزهار فتنتج 
العسل, لكن إن تكاسل  لن تجد طعامها. لذلك على كل 

زنا  المعطاه لنا وإستثمارها واحد فينا أن يكتيف الو
 خير إستثمار.

 
 أبونا بطرس بياى

 كاهن كنيسة عذراء الزيتون بدوسيلدورف
 
 



 

 

 

 

 

 

 

عند دراستنا المتأنية لهذا الموضوع، فإنّ الأمر 

يتطلب أن نبدأ بالحديث أوّلًً عن مجمع نيقية 

المسكوني الأول؛ أي عن الأسباب التي دع  

 م325نيقية المسكوني الأول عام  مجمع
 والقديس أثناسيوس الرسولي

 كرائد للعمل المسكوني 



 

جدالً  وما انتهي اليه جر  فيه من  ومالًنعقاده 

 من قرارا . 

ا حدث بعد هذا المجمع  كما سيأتي  -لأنّ كثيرًا مِمَّ

من وقائع، سواء كان  سياسيةّ أو  - الحديث

اجتماعيةّ أو كنسيَّة، كان  قد ألق  بظلهّا على 

الدور الرائد للقديس أثناسيوس في العمل المسكوني 

الً ذ منه مثأن نتخ جميعاً ويجعلناالأمر الذي ييغلنا 

في سعينا الميترك نحو تفاهم وحوار يهدف ليركة 

أساس الإيمان الواحد وتحقق  علىني بحقيقية ت

رغبة الًبن المتجسد في صلاته الختامية نحو الآب 

"ليكون الجميع واحدًا كما أنك السماوي وقوله: 

أنت أيها الآب فيَّ وأنا فيك ليكونوا هم أيضًا واحدًا 

 (21:17م أنك أرسلتني" )يو فينا ليؤمن العال

Ι لحلّ  -كما هو معروف-لقد سعى مجمع نيقية  ــ

الخلاف الحاصل بخصوص ألوهيةّ الًبن المتجسّد 

ومساواته للآب في الجوهر، وذلك ضدّ تعاليم 



 

آريوس. لكنهّ في الواقع، لم يضع حدًّا نهائيًّا للنزاع 

الأريوسي، ولً حَسَمَ الرأي حول هذه العقيدة 

يةّ. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى لم الخلاص

ر  يعَقُْ قرارُ المجمع بإدانة آريوس، مِن أن تطَُوِّ

الأريوسيةّ أفكارها وتوسع انتيارها وتمدّ نفوذها 

بكلّ الوسائل، وقد وَصَل الأمر إلى اتهام هذا 

المجمع بأنهّ ينادي بتعاليم سابيليوس، لأنهّ تبَنََّى 

، في  ὁμοόυσιοςوأقرّ مصطلح "هوموؤُسيوس"

صياغة قانون الًيمان، على اعتبار أنّ المجمع من 

وجهة نظر الغربييّن، لم يعُطِ يرحًا كافياً لهذا 

المصطَلحَ غير الكتابي. وهكذا نجد أنّ هذا المجمع 

الذي عُقِدَ في الأساس لإقرار الإيمان بالثالوث -

القدوس الإله الواحد عامّةً، وللدفاع عن ألوهيةّ 

لاقته الأقنوميةّ والجوهريةّ بالآب بصفة الًبن وع

قد أصبح سبباً في صراعا  وآراء  -خاصّة

ومناقيا  بين مؤيدّ ومُعارِض، وصار هكذا مَحَلاًّ 



 

لنزاع لًهوتي كبير، عَمّ الجزء اليرقي من 

الإمبراطوريةّ الرومانيةّ أولًً، ثمّ تورّط فيه الجزءُ 

قدوس، الغربيّ منها، لتحديد هوِيَّة الثالوث ال

وبالتحديد أقُنوم الًبن، وفي وق  لًحق تحديد هويةّ 

 الروح القدس. 

تزَعَّم القدّيس أثناسيوس الدفاع عن هذا المجمع في 

ب الأب لويس مواجهة آريوس وحلفائه.  ويتعجَّ

(، المعجب Msgr. Louis Duchesneدوييسن )

يس أثناسيوس قائلًا:  يمكن أن نقول إنَّ ق. “بالقدِّ

ان في بعض الأوقا  البطل الوحيد أثناسيوس ك

الذي يدافع عن الإيمان. ولكن كان هذا كافياً. فقد 

كان يقاومه كلٌ من الإمبراطوريَّة، والجيش، 

 .والأساقفةوالمجامع، 

 فيها الرجلوعلى الرغم من طول المدَّة التي ظل 

 ((1 ” ثابتاً، فإنَّ المعركة لم تكن من جهة واحدة.



 

للهراطقة، كان يفند كلًا وفي دحض ق. أثناسيوس 

من منظومة التعليم الآريوسي والحجج الكتابيَّة التي 

يستخدمونها في دفاعهم. فبالنسية إلى منظومة 

التعليم، كان ردُّه يرحًا دقيقاً للتعاليم المسيحيَّة التي 

تتعلَّق بنقاط الخلاف، واستمرّ الصراع لسنوا ، 

جعلَ  منه مُتَّخِذاً وسائل جديدة وأساليب ملتوية 

صراعًا متفرّعًا ومتيعبّاً، خرجَ  على أثره 

وَصَلَ  في النهاية إلى هرطقة  هرطقا  جديدة،

مقدونيوس بإنكار ألوهيةّ الروح القدس. ولقد كان 

مِن الطبيعي أن تفرز لنا هذه الحالة المضطربة، 

وبعضُ المواقف المتطرّفة من بعض مؤيدّي مجمع 

ن المدافع المتيدّد ع نيقية مثلَ موقف أبوليناريوس

مصطلح "هوموؤُسيوس"، والذي عاد فسقط في 

هرطقة جديدة لً تقَِلّ في خطورتها عن هرطقة 

آريوس، إذ أنهّ أدَخَلَ عل الصراع الحادث حينئذ 

صراعًا  (πριαδολαγια)بيأن عقيدة الثالوث 



 

 (χριστολογία)جديدًا بيأن التعليم عن المسيح 

 اتخّذ جسدًا دون نفس وقوله إنّ الًبن وكلمة الله

 بيريةّ عاقلة.  

 (1)الدفاع عن مجمع نيقية.   -

2- Histoire ancienne de l’Eglise, Vol. 2, p. 168. 

 

قد يتساءل المرء عن ماهيةّ علاقة ق. أثناسيوس 

م، بواقعنا المعاصر وما فيه 373الذي تنيح عام 

 من تحديات وصعوبات في عملنا المسكوني؟

إنهّ لً توجد بالطبع علاقة مبايِرة والًجابة هي: 

غير أنّ  الآن،بين ق. أثناسيوس وما يجري 

 المجمع،الواعي بتاريخ الًحداث التي تل  هذا 

ر بيدّة ونستريِد بدور هذا الأب  ن ونقُدِّ يجعلنا نثُمَِّ

الواعي والمستنير والمُريَد بالروح القدس، 

 ونحتذِي به.



 

ه الآباء فمِن المعروف للكلّ الدور الذي لعب

الكبادوك في تحديد المفاهيم الخاصّة بأقانيم 

الثالوث، وبالأخصّ ما قام به ق. غريغوريوس 

ى بمادح الثالوث، والجهد الذي بذله  النِزْينَزِي المسَمَّ

في تخليص القسطنطينيةّ مِن براثِن الأريوسييّن كما 

م، 381سيأتي الحديث. كما أنّ مجمع القسطنطينيةّ 

ر بخصوص بدعة إنكار ألُوهية الروح قد حَسَم الأم

قد  -في الواقع-القدس، غير أنّ هذه البدعة كان  

 (2)المجمع؛ عامًا من انعقاد هذا  20بدأ  قبل 

م كان  عقيدة ألوهيةّ الروح 361إذ أنهّ في عام 

ض  لهجوم يديد من قبِل من أسماهم  القدس قد تعرَّ

فون". بل أنهّ قد رأى ف يهم ق. أثناسيوس "المحرِّ

امتدادًا لتعاليم الآريوسييّن الذين أنكروا ألوهيةّ 

الًبن ومساواته للآب في الجوهر، الأمر الذي عَبَّر 

عنه في ردّه على صديقه ق. سيرابيون الذي طلب 

منه الميورة بخصوص هذه البدعة الجديدة فقال: 



 

أنيّ ايتم رائحة تعاليم الأريوسييّن في تعاليمهم، إذ 

ألوهيةّ الًبن ينكِر ألوهيةّ روحه أنّ مَنْ ينُكِر 

القدّيس أثناسيوس إلى ل انظر رسائ - أيضًا".

 (3) سيرابيون عن ألوهيةّ الروح القدس

 

وإذ كان القدّيس أثناسيوس واعياً بتاريخ ذلك 

الصراع، فإنهّ أدرك أنهّ حتىّ في حال عدم تمََكُّنِه 

 مِن إقناع الفرَُقاء بالًنضمام إليه، يكون على الأقل

قد نجح في جمع أكبر عدد من المتحالفين معه، 

والمياركين إياّه نفس الإيمان، للوقوف في وجه أيّ 

وكان سبيله إلى  هرطَقةَ أو بدِعة قديمة أو جديدة. 

عقد مجمع عام؛ وقد أقُيمَ هذا  هذه هوتحقيق غايته 

م، 362المجمع في الإسكندرية في صيف عام 

الأساقفة أغلبهم  حيث وَجّه الدعوة إلى ثمانين من

كان من كرسي الإسكندرية والبعض من الغرب. 

أسقفاً  21والجدير بالذكر أنهّ بالرغم من حضور 



 

فقط، إلًَّ أنّ التاريخ يصفه على فمّ المؤرخ 

يوسبيوس بأنهّ "مَجمَع المعترفين"، وذلك لأنهّ يعُدَّ 

واحدًا من أهمّ المجامع في فترة النزاع الأريوسي، 

لطانه وتأثيره الكبير في مجرى بسبب قوّة س

الأحداث، إذ ساعد الكثيرين على العودة إلى 

الإيمان الأرثوذكسي. حيث ناقش هذا المجمع ثلاثة 

من القضايا المثارة، وحاول القدّيس أثناسيوس 

إيجاد حلولٍ نهائيةّ لها، تنُهِي الصراع القائم، وتعُيد 

يا االوحدة إلى الكنائس المنقسمة، وكان  هذه القض

 هي كما يلي:

ــ الردّ على هرطقة أفكار ضدّ ألوهيةّ الروح . 1 

 القدس.

ــ مسألة نفس المسيح البيريةّ العاقلة 2 

 )أبوليناريوس(. 



 

الغربي( فيما يختصّ  –ــ الخلاف )اليرقي 3

بالجدال اللغوي حول الأقانيم الثلاثة )الأمر الذي 

 (4) استكمله الآباء الكبادوك فيما بعد(.

تم رصدها وردّ عليها القدّيس أثناسيوس: راجع المقالً    -(2)

 ,الثلاث ضدّ الأريوسييّن

مَنْ ينكر ألوهَة الًبن )الأريوسيوّن( ينُكِر ألوهة روحه أيضًا .   -

 القدّيس أثناسيوس. 

خطورة هذا التعليم تكمن في أنّه لو صَحّ مثل هذا الفكر، سيكون  -

ييء ما عدا الخطيةّ وحدها،   الًبن المتجسّد لً ييابهنا في كلّ 

وقد فند الآباء ومنهم القدّيس غريغوريوس هذا الرأي بقوله: أنّ ما 

 لً يؤخَذ لً يخَلُص، أمّا الذي يؤخَذ فهو يخَلُص كلّه.  

رسائل القدّيس أثناسيوس للقدّيس سيرابيون عن ألوهيةّ  - . (3)

الروح القدس. ترجمة د. نصحي عبد اليهيد، المركز 

المرجع  . 45، 33ص -ثوذكسي لدراسا  الآباء، القاهرة. الأر

 السابق.

 (4) Of. Dictionaire De Theologie Catholigve I. 

1833. 

----------- 



 

ولقد اعتمد مجمع الإسكندرية في معالجته للقضيةّ 

الأولى على تعاليم القدّيس أثناسيوس أيضًا، 

. نوكتاباته، وخاصّةً في رسائله للقدّيس سيرابيو

وأقرّوا أنّ الروح القدس مساوٍ للآب والًبن في 

الجوهر، إذ لً ييءَ في الثالوث مخلوقاً.. وهنا 

ر في  نرََى إسهامَ القدّيس أثناسيوس، وعطاءه المبكِّ

الحَلّ النهائي الذي وضعه المجمَع المسكوني الثاني 

 م. 381في عام 

هذا وقد تجلتّ بعمق بصيرة القدّيس أثناسيوس، 

ته وحنكته في حلّ الخلاف الذي كان بل وحكم

قائمًا بين الآباء الشرقييّن والغربييّن، فيما يتعلقّ 

بالأقانيم الثلاثة، حيث أدرك أنّ سبب هذا الخلاف 

هو أنهّم قد فهموا لفظة "أقنوم" بمعنيين 

أن يشرح ايمانه، مختلفين، فطلب من كلّ فريق 

، فأدرك الطرفان أنهّما أساءا فهم بعضهما بعضًا

نتيجة لاختلاف الالفاظ والتعابير واللغات. وأخيرًا 



 

زال سواء التفاهم، واتفّق الجميع، كلٌّ بحسب 

 تعابيره

ومصطلحاته على التمسُّك بإيمان مَجمَع نيقية 

كأساس لكلّ عقيدة. وهكذا أرسى القدّيس 

وهو أنّ  -يحُتذَيَ به-أثناسيوس مبدأً أساسيًّا 

مات أو الأهمية في أيّ موضوع ليس لكل

مصطلحات بعينِها وردت في الكتب المقدّسة، بقدر 

المعاني التي تنقلها، والحقائق التي تشُير إليها 

 هذه الكلمات والمصطلحات. 

وهكذا نجح هذا المجمع في لمَّ شَمْل الأرثوذكسييّن 

معاً. هذا من ناحية، ومن ناحية أخري عمل على 

 قيم،جذب المنشقيّن، ورجوعهم الى الإيمان المست

بعد معاملتهم بتفَهَُّم ورحمة واعتدال. وبصفة 

عامّة نتَجََ عن هذا المجمع وسياسة ق. أثناسيوس 

الحكيمة، تكََتُّل أرُثوذكُسي قوي في مواجهة 

الأريوسيةّ؛ الأمر الذي أدّى إلى كسر شوكتها، 



 

وما خلفته من هرطقات جديدة. وهذا مَهَّد في 

حين هيأّت النهاية لعقد مجمع القسطنطينيةّ، 

السلطات المدنيةّ للآباء الأرثوذكُس أن يَجتمَِعوا 

مَعاً ويقروا بما قد اجمع عليه الآباء في مجمع 

نيقية المسكوني الأول ومعترفين بألوهية الروح 

القدس  في صياغة نص ايمان واحد يعرف بــــ " 

القسطنطينية" الذي صار  –قانون ايمان نيقيه 

 العالم. أساسا مشتركا لكل كنائس 

 ) دياكون اثناسيوس( د.جوزيف موريس فلتس

 

 

 الًتفاقيةّ الخريستولوجيةّ مع الكنائس الخلقيدونيةّ.  -(5)

-  Athanasius De decr. 18, 21. De syn39, 45. Con 

Ar. 2.3 Ad Afr. 9, Ad epic 4,8, cf. Ad 

 

 



 

 قاايم الله الواحد مثلث الأ

 

الله غير مدرك وغير محدود .. 

الصعب للعقل البشري المحدود  فمن

أن يدرك الغير المدرك والغير 

المحدود .. ولكن على الرغم من أن 

طبيعة الله تفوق إدراكنا لكنها هامة لنا لأنها أساس 

عبادتنا. لذلك فإن الله لمحبته للبشر، ولكي يستطيع 

الإنسان أن يعرفه بإدراكه المحدود، أعطى علامات 

لهي في الكتا  المقدس وأقوال من خلال الوحي الإ

ومن خلال أنبيائه ورسله القديسين من قديم الزمان، 

ومن خلال الروح القدس الذي يعمل في المؤمنين، 

 ومن خلال نماذج نراها في حياتنا.

 

وهكذا رتبت الكنيسة بحكمة قانون الإيمان النيقاوي 



 

نردده في كل صلاة وفي كل قداس  القسطنطيني –

ة ذا القانون إيماننا، فيبدأ بعباروصلاة طقسية. يعلن ه

"نؤمن بإله واحد" كتأكيد لإيماننا بوحدانية الله، ثم 

يتدرج بتعريف هذه الإله الواحد أنه ثالوث: آ ؛ 

 وابن؛ وروح قدس.

وبداية لفهم هذا السر الفائق لعقولنا نتناول بإيجاز 

 طبيعة. –جوهر  –مفهوم الألفاظ: أقنوم 

 :ني في اليونانية كلمة سريانية تع الأقنوم
Hypostasis  ومعناها "تح  القائم" فتعني في

هذا الصدد "حامل الجوهر الإلهي المتمايز 
 proswponبيخصه )بروسوبون في اليونانية 

("، أي له خاصيته Personوفي الإنجليزية 

الأقنومية الخاصة التي ينفرد بها. فالآب له 
ه ل "الأبوة"، والًبن له "البنوة"، والروح القدس

 "الًنبثاق من الآب".  

 :يعني ماهية أو حقيقة الكائن. في  الجوهر

وفي الإنجليزيَّة ، Oussiaاليونانية هي 



 

Essence وأصلها اللاتيني .esse بمعنى ،

"أنا هو  :كما قال الله لموسى النبي ،"يكون"
 .   "I am that I am"الكائن" 

 :تعني مجموع صفات الجوهر. الطبيعة 

 ض التفصيل أربع نقاط توضح لنا حقيقةثم نتاول ببع

 الله الواحد مثلث الأقانيم.:

 وحدانية الله 

 تمايز الأقانيم 

 مساواة الأقانيم في الجوهر والطبيعة 

 الوحدانية واستحالة التعددية 

نتناول كل ذلك من خلال الكتا  المقدَّس ومن أقوال 

 الآباء القديسين الأولين والمحدثين

 

 وحدانية الله -أولاً 

الله واحد من حيث الطبيعة والجوهر فالثلاثة أقانيم 

لها ذات الطبيعة والجوهر، فكل منهم هو الله: الله 



 

الآ ، الله الابن، الله الروح القدس. الأ  هو 

المصدر، الابن هو المولود، والروح القدس هو 

المنبثق. وهذه تسُمى الخواص الأقنومية التي تميز 

لأقانيم في الخواص بين الأقانيم، مع تساوي ا

الجوهرية الخاصة باللاهوت. هذه الحقائق يؤكدها 

الوحي الإلهي في الكتا  المقدس ويؤكدها الآباء 

 الأولين:

 من الكتاب المقدَّس: -أولاً 

في العهد القديم يؤكد الوحي الإلهي على وحدانية 

 :Oneness of Godالله 

"اسمع يا إسرائيل. الربٌ إلهك ربٌ واحد" )تث  -

 ( ؛ 24: 6

 ( ؛ 39: 32"أنا أنا هو وليس إله معي" )تث  -

"أنا الرب ولً إله غيري ... ليس سواي" )إش  -



 

45 :21 .) 

: 1"نعمل الإنسان على صورتنا كيبهنا" )تك  -

26 .) 

ح الوحي الإله الواحدو ي ف في سفر التكوين يوضِّ

" "ألوهيمالفعل في صيغة الجمع فنجد  ثالوث،

)فهذه صيغة غير  ليس للتفخيموالجمع هنا 

، وإنَّما يعني أنَّ الله موجودة في اللغة العبرية(

فرد لمأما صيغة ا. وإنما مثلث الأقانيم اليس مفردً 

 ليسواحد  في "صورتنا" يدلُّ على أن هذا الإله

له صور متعددة، فالإبن هو صورة الآب غير 

المنظور الًبن عقل الله الناطق، والروح القدس 

ب. البنوة والإنبثاق مستمديْن هو الإنبثاق من الآ

وإلًَّ لقال "على من الآب وليسا منفصليْن عنه، 

رِنا" في صيغة الجمع  .صوَّ

وفي العهد الجديد كشف السر المكتوم منذ 



 

الدهور، سر الإله الواحد المثلث الأقانيم فيما 

 يلي:

اذهبوا  قول السيد المسيح له المجد لتلاميذه: " -

باسم الآب والابن دوهم وتلمذوا جميع الأمم وعمِّ 

واضحٌ أنَّ ف(. 19: 28)م   والروح القدس"

هناك آب، وابن، وروح قدس، وهؤلًء الثلاثة هم 

 :إلهٌ واحد، لأنَّهم لو كانوا ثلاثة منفصلين لقال

دوهم بأسماء" وليس "باسم".  "عمِّ

 الآب لنا إلهٌ واحد:"قول القديس بولس الرسول:  -

  الأيياء جميعالذي منه 

يسوع المسيح الذي به  وربٌ واحد: له. ونحن -
(. وفي 6: 8كو  1" )ونحن به الأيياء جميع

موضعٍ آخر يتحدَّث عن الروح القدس الذي 



 

لكنهم ليسوا ثلاثة في العدد. يعطي المواهب. 
فالآب يخلق ويعمل كل ييء بالًبن من خلال 

 الروح القدس ... 
"فإنَّ الذين  :يقول القديس يوحنا الرسولو -

الآب والكلمة  :ن في السماء هم ثلاثةييهدو
يو  1والروح القدس. وهؤلًء الثلاثة هم واحد" )

5 :7.) 
من أقوال آباء الكنيسة الأولين  -ثانياً 

 والمحدثين:

اتفق جميع آباء الكنيسة الأولين والمحدثين على هذا 

التعليم أن الله ليس أقنومًا واحداً بل ثلاثة أقانيم لا 

فالثلاثة جوهر واحد وطبيعة  يمكن الفصل بينها،

 Three Hypostases, but Oneواحدة 

Essence هذا الجوهرالواحد متطابق .Identical 

. Indivisible، وغير منقسم  Equal، متساوٍ 

وليسوا ثلاثة آلهة عددياً وإنما ثالوث غير منفصل. 

ولقد قاوم  الكنيسة البدع التي قام  ضد هذا 



 

 الإيمان.

فعلى سبيل  –كثيرون من الآباء وهذا ما يؤكده 

المثال القديس غريغوريوس النزينزي الناطق 

 بالإلهيات يؤكد في عظته عن القديس أثناسيوس:

ياءٍ ا لأي]إن الثالوث هو ثالوثٌ حقيقي، وليس عددً 

غير متماثلة، وإنَّما ربطٌ بيْن متساويين. فكل من 

ح والأقانيم هو الله بالمعنى الكامل ..... الًبن والر

القدس يستمدَّان مصدر كينونتهما من الآب، ولكن 

ا معه في الجوْهر. بمفهوم أنهما متساويان تمامً 

ولً يختلف أىٌ منهما في خاصيَّةٍ من خواص 

ا نقاط الًختلاف فتكمُن في الصفا   الجوْهر. أمَّ

ومصدر الألوهة؛  نابعاليخصيَّة: الآب غير 

ه وهو ذاتا من الآب، والًبن يستمد كينونته أزليً 

مصدر كل الأيياء المخلوقة؛ والروح القدس 

   1ا من الله ومرسل إلى العالم.[منبثق أزليً 

                                                           
1 St. Gregory of Nazianz: On Athanasius, 21: 10, P. 280-1 – Vol. 7, NPNF 2nd Series, Eerdmans Publishing Company, Michigan, 1996. 



 

ويقول أيضًا في عظته ضد الآريوسيين منبهًا لهم 

 أن كمال الإيمان هو الإيمان بالثالوث في واحد:

]تذكَّروا اعترافكم: لمن اعتمدتم؟ الآب؟ حسناً، ولكن 

ا، لم يعد إيمانكم الًبن؟ حسنً ا. لً زال إيمانكم يهوديً 

، اجدً ا ا، ولكنَّه غير كامل. الروح القدس؟ حسنً يهوديً 

هذا هو الكمال. ولكن هل اعتمدتم ببساطة لهؤلًء، 

أم أنَّ هناك اسم واحد ميترك لهم؟ نعم، إنَّه "الله".[ 
2 

والقديس أغسطينوس في اعترافاته يخاطب الله 

 :موضحًا الثالوث وعمل كل أقنوم يقول

]تح  اسم "الله" ها أنا أؤمن بالآب الذي خلق كلَّ 

هذه الأيياء؛ وتح  اسم "البدء" الًبن الذى به خلق 

ف على المياه. ها هو  هذه الأيياء ..... وروحك يرِّ

الثالوث ..... يا إلهي الآب، والًبن، والروح القدس، 

 خالق كل خليقة.[ 

ما بحقيقةِ، ]جوْهرٌ واحد وثلاثة أقانيم ..... لأنَّه بال
                                                           
2 Ibid. Against the Arians, P. 282. 



 

أنَّ الآب ليس هو الًبن، والًبن ليس هو الآب، 

والروح القدس ليس هو الآب ولً الًبن، فهم بالتأكيد 

ثلاثة. هكذا قيل: "أنا والآب )نحن( واحد" )بصيغة 

 3[.(30: 10الجمع وليس المفرد( )يو 

جوهر واحد وليس  الله ثالوث وليس ثلاثة عددياً؛ 

، فكل منهم هو الله ؛ قدرة ثلاثة جواهر ؛ لاهوت واحد

واحدة وعمل واحد ؛ معلن في ثلاثة أقانيم متَّحدة بغير 

ا الثلاثةاختلاط ولا انفصال.   فالثالوث لً ينفصل، أمَّ

، نفيمكن أن يكون كلٌ منهم وحده مستقلاً عن الآخريْ 

وهو ما لً ينطبق على الإله الواحد. هم ثالوث في 

: لوق  هم واحدعلاقتهم ببعضهم البعض، وفي ذا  ا

 إلهٌ واحد، جوهرٌ واحد.

نه أ وينبهنا القديس أغسطينوس في كتابه الثالوث،

لً يجوز أن نفكر في الله كثلاثة في العدد، لأن ذلك 

يعني أن الآب وحده أو الًبن وحده أقل من الآب 

                                                           
3 St. Augustine: Confessions, Book 13, Ch. 5: 6, P. 191; Book 5, Ch. 9, P. 92 – Vol. 1, NPNF 1st Series, Eerdmans  
  Publishing Company, Michigan, 1994. 



 

والًبن معاً! بينما هما معاً دائمًا وبغير انفصال. أيضًا 

ا ابن، بل إننا ندعو ليس أن كليهما آب أو كليهم

 الثالوث ذاته إلهًا واحدًا.

وبنفس المعنى وبتفصيل أكثر يقول القديس 

 باسيليوس الكبير في كتابه عن "الروح القدس": 

]هناك إله واحد الآب، وابن واحد وحيد، وروح قدس 

واحد. نحن نعترف بكلٍ من الأقانيم على حدة، 

ل أن وعندما نضطر إلى العد لً نسمح بحسابٍ جاه

فإنَّنا لً نعد  ا إلى فكرة تعدد الآلهة.يقودنا بعيدً 

لى إبالإضافة بحيْث نزيد بالتدريج العدد من الواحد 

د، فنقول  ...  فأنا، الله، "الأول،  3، 2، 1المتعدِّ

(. ومنذذلك الحين لم نسمع 6: 44والآخر" )إش 

 4حتى الوق  الحاضر عن إله ثان.[

 تمايز الأقانيم -ثانياً 

لتمايز بين الأقانيم واضح دون خلط في قانون إن ا

                                                           
4 St. Basil the Great: On the Spirit, Ch. 18: 44, 45, P. 28 – Vol. 8, NPNF, 2nd Series, Eerdmans Publishing Company, Michigan, 1989. 



 

الإيمان الذي يوضح بغير لبس وحدة الجوهر أن كل 

منهم هو الله، وتمايز هذه الإقانيم وضاح من الاسم: 

آ ، ابن، روح قدس. والتسميات لا تعنى اختلاف في 

الطبيعة وإنما في الصفة الخاصة بكل أقنوم وتميزه 

لواضح أن هناك آ ، عن الأقنومين الآخرين. فمن ا

وهو ليس الابن، وليس الروح القدس. وكذلك الابن 

ليس هوالآ  ولا الروح القدس، والروح القدس أيضًا 

ليس الآ  ولا الابن. وفي نفس الوقت هو تمايز بغير 

انفصال ولا اختلاط بشكل يفوق العقل البشري. 

الأقانيم تشترك معاً في جميع خواص الجوهر الإلهي 

يما بينها بالخواص الأقنومية. فكل منهم هو وتتمايز ف

الله من حيث الجوهر، ومن حيث الأقنوم الآ  هو 

الأصل، والابن هو المولود، والروح القدس هو 

المنبثق. وكل من الأقانيم له كينونة حقيقية غير 

 منفصلة عن الأقنومين الآخرين.

ومن أقوال الآباء عن التمايز يقول القديس 



 

 ترافاته:أغسطينوس في اع

ً الآب أرسَل،  ]الآب ولدَ، والًبن مولود. وأيضا

والًبن مُرسل ..... والذي أرسل والمرسل هما 

: 10واحد، حيث أن الآب والًبن هما واحد )يو 

ً الروح القدس هو واحدٌ معهما، 30 (. وهكذا أيضا

 5 فالثلاثة واحد.[

وفي موضع آخر في "مقال عن الإيمان وقانون 

 الإيمان" يقول:

]إن الثالوث هو إلهٌ واحد، ليس بمعنى أن الآب هو 

ذا  الأقنوم كالًبن والروح القدس، ولكن بمعنى أن 

الآب هو الآب، والًبن هو الًبن، والروح القدس هو 

الروح القدس. وهذا الثالوث هو إله واحد كما هو 

مكتوب: "اسمع يا إسرائيل، الرب إلهك إلهٌ واحد" 

 [أحد أننا نعبد ثلاثة آلهة.فلا يظن ( ..... 4: 6)تث 
6 

                                                           
5  St. Augustine: Confessions, Book 4, Ch. 20: 29, P. 84, Vo. 1.  
6  Ibid. A Treatise on Faith and the Creed, Ch. 9, P. 327. 



 

وفي كتابه عن الثالوث يعيد تأكيد هذه الحقيقة 

 بتفصيل أكثر، يقول:

]إنَّ الآب والًبن والروح القدس وحدة إلهيَّة، من 

جوهرٍ واحد متماثل، متساوٍ بغيرِ انقسام، هكذا هم 

ليسوا ثلاثة آلهة وإنَّما إله واحد. فعلى الرغم من أنَّ 

وبذلك هو آب وليس ابن؛ وأنَّ الًبن  الآب ولد الًبن

الآب؛ وأنَّ  مولود من الآب وبذلك فإنَّ الًبن ليس هو

الروح القدس ليس هو الآب أو الًبن، وإنَّما هو روح 

ً مساوٍ مع الآب والًبن  الآب والًبن، وهو أيضا

ومرتبط بوحدة الثالوث. ولكن ليس أنَّ الثالوث هو 

عهد  لِب فيالذى وُلِد من العذراء مريم، وصُ 

بيلاطس البنطي، ودُفِن وقام ثانية في اليوم الثالث، 

وحده. وأيضاً ليس  نبوصعد إلى السماء، وإنَّما الً

الثالوث هو الذي نزل في يكل حمامة على يسوع 

(، وفي يوم الخمسين 16: 3د )م  عندما كان يعمَّ 

( وليس الثالوث هو 4، 2: 2بعد صعود الرب )أع 



 

واحدٍ منهم على هيئة ألسنة كما  الذي حلَّ على كلِّ 

من نار، وإنَّما الروح القدس وحده. وليس الثالوث 

: 1هو الذي قال من السماء "أن  هو ابني" )مر 

د من يوحنا، أو حين كان  ( سواءً 11 عندما كان يعمَّ

(، أو حين قال 5: 17التلاميذ معه على الجبل )م  

د أيضاً" )يو  د  وأمجِّ (، 28: 12الصو  "مجَّ

ولكنها كان  كلمة الآب وحده قالها للابن على الرغم 

من أنَّ الآب والًبن والروح القدس يعملون بغيرِ 

 7 انقسام، إذ هم غير منقسمين.[

ويعطينا أيضًا القديس أغسطينوس مثالاً فريدًا عن 

 التمايز مع الوحدانية، يقول:

د أنَّه من المستحيل أن يكون الآب أحيانً   ن،ا الًب]نؤكِّ

ا كما فى اليجرة، الجذر ا الروح القدس. تمامً وأحيانً 

ليس سوى جذر، والجذع ليس سوى جذع. ولً يمكن 

ى الفروع ييئً  ى أن نسُمِّ ا غير الفروع، لأنَّ ما يسُمَّ

                                                           
7  Ibid. On the Trinity, Book 1, Ch. 4: 7, P. 20, Vol. 3. 



 

جذر لً يمكن أن يسُمىَّ جذع وفروع. والخيب الذي 

ل  يخص الجذر لً يمكن بأيِّ يكلٍ من أيكالِ التحوُّ

الجذر، ومرةً في الجذع، ومرةً في أن يكون مرةً في 

ص التخصيالفروع، وإنَّما فقط في الجذر حيْث قاعدة 

ثابتة بحيْث أنَّ الجذرَ خيب، والجذعَ خيب، والفروعَ 

خيب، ومع ذلك فهي ليس  ثلاثة أخياب، وإنَّما خيب 

 8 واحد.[

وبالطبع هناك أمثلة أخرى لقديسين آخرين مثل الينبوع 

ا وحرارتها؛ والإنسان بتكوينه والنهر؛ اليمس بضوئه

من جسد ونفس وروح .. ولكن أوردنا هذا فقط كمثال 

 للتوضيح.

 مساواة الأقانيم في الجوهر والطبيعة -ثالثاً 

على الرغم من أن كل أقنوم له خاصيته التي ينفرد بها 

عن الأقنومين الآخريْن )الخواص الأقنومية( إلاّ أنهم 

وفي كل الصفات متساوون في الجوهر والطبيعة 

الخاصة بالألوهة )الخواص الجوهرية(. من ذلك على 

                                                           
8  Ibid. A Treatise of Faith and the Creed, Ch. 17, P. 328. 



 

سبيل المثال عدم المحدودية ؛ القدرة على كل شئ ؛ 

الوجود في كل مكان. هذا ما أكده القديسين ومنهم القديس 

، وأيضًا 9أثناسيوس في مقاله الثالث ضد الآريوسيين 

 10قداسة البابا شنودة الثالث في محاضراته. 

 أن نعدد أهم الصفات التي تتساوى فيها الأقانيم:ويمكن 

الكينونة أو الجوهر .. فطبقاً لتعاليم الآباء الكينونة أو 

الجوهر ليس قاصرًا على الآب وحده، فالابن أيضًا له 

كينونة حقيقية بالولادة الأزلية من ذات جوهر الآب، 

 وهكذا أيضًا الروح القدس بالانبثاق الأزلي من الآب.

.. العقل أيضًا ليس قاصرًا على الابن وحده الذي العقل 

نصفه أنه عقل الله الناطق أو الكلمة، فالآب أيضًا له 

صفة العقل وهو مصدر العقل. وهكذا الروح القدس 

 أيضًا له صفة العقل.

الحياة .. هي أيضًا من صفات الجوهر، وليست قاصرة 

على الروح القدس. فحين نصف الروح القدس أنه 

المحيي فهذا لا يعني أن الآب ليس له حياة أو الروح 

                                                           
9 St. Athanasius, Four Discourses Against the Arians – Discourse 3: 4, 5, Ch. 23, P. 395 PNF Series 2, Vol.4.  

  .1977/ 23/7محاضرا  للكلية الإكليريكية ؛ عظة لجماعة اليباب المسكونى، فى التثليث والتوحيد، قداسة البابا ينودة الثالث:  10



 

أن الابن ليس له حياة. فالسيد المسيح أوضح ذلك، 

قائلاً: "كما أن الآب له حياة في ذاته، كذلك أعطى الابن 

(. وقيل 26: 5أيضًا أن تكون له حياة في ذاته" )يو 

: 1أيضًا عن السيد المسيح: "فيه كانت الحياة" )يو 

لقدس نصفه في قانون الإيمان أنه (. وكذلك الروح ا4

"الرب المحيي" وفي صلاة الساعة الثالثة أنه "معطي 

الحياة". فالحياة صفة جوهرية في الثالوث مصدرها 

 الآب.

الأزلية .. هي من أهم صفات الجوهر الإلهي فليس 

هناك وقت على الإطلاق لم يكن فيه الآب موجودًا أو 

ارج دائرة الزمن. الابن أو الروح القدس. فكل منهم خ

وهذا ما يوضحه القديس غريغوريوس النزينزي في 

  12وعظة عن الروح القدس.  11عظة عن الابن 

فالابن يستمد وجوده أزلياً بالميلاد من الآب الذي هو 

المصدر في اللاهوت، وأيضًا الروح القدس يستمد 

وجوده أزلياً من الآب بالانبثاق منه. هكذا فإن الآب هو 

                                                           
11  St. Gregory Nazianzen: Third Theological Oration – Oration 29 on the Son, 3, Vol. 7, P. 301. 
12  Ibid. Fifth Theological Oration on the Holy Spirit, 4, P. 318, Vol. 7. 



 

 The Begetter and the Emitter.لباثق  الوالد وا

. the Son is the Begotten والابن هو المولود 

 the Holy Ghost theوالروح القدس هو المنبثق 

Emission هكذا قال السيد المسيح للتلاميذ: "متى .

جاء المعزي الذي سأرسله أنا إليكم من الآب، روح 

ي )يو الحق الذي من عند الآب ينبثق، فهو يشهد ل

15 :26.) 
 

 الوحدانية واستحالة التعددية-رابعاً 

أورد القديسون العديد من الأمثلة والنماذج التي تؤكد 

 وحدانية الله واستحالة التعددية. 

يورد عدة أمثلة منطقية، منها:  13القديس أثناسيوس 

التناغم بين أعضاء الجسد المختلفة وعدم التصارع 

أوتار القيثارة المتعددة لا  – بينها دليل على الوحدانية

يمكن أن تعطي سيمفونية متناسقة إن لم يكن هناك 

السفينة لا يمكن أن تبحر بشكل  –عازف واحد ماهر 

                                                           
13  St. Athanasius: Against the Heathen, Part iii, Ch, 38: 2-5, 39: 1-5, P. 24, 25, Vol. 4 - Eerdmans Publishing Company, Michigan, 1991. 



 

الكون كله  –سليم لو كان يقودها أكثر من ربان 

   بتناسقه وبكل أنظمته دليل على أن الصانع واحد.

نفس النقطة  14ويتناول قداسة البابا شنودة الثالث 

فيقول لو فرض وجود عدد من الآلهة، فإما يكونوا 

متساويين أو بعضهم أقوى وفي هذه الحالة الأضعف 

لا يكون إلهًا. كما أن قدرة كل منهم تكون محدودة 

بالنسبة لقدرة غيره المساوي له والإله لا يمكن أن 

يكون محدودًا. وحتى فكرة وجود إلهين واحد للخير 

إله الشر لا يمكن أن يكون  والآخر للشر غير سليمة لأن

إلهًا لأنه لا يكون قادرًا على فعل الخير. فالإله لابد أن 

 يكون صالحًا وكلي القدرة. 

لك المجد أيها الثالوث القدوس الآب والابن والروح 

 القدس الإله الواحد. آمين

 دكتورة وداد عباس توفيق

 

                                                           
 .1977محاضرا  للكلية الإكليريكية، عظة فى قداسة البابا ينودة الثالث:   14



 

 

 

 (1) لماذا أحب هذا الإله؟

  

 

 

 

 

 

 

 ق الله الإنسان؟أولا: لماذا خل

 قصة الله مع الإنسان في الفكر الأرثوذكسي

 



 

إن قصة الله مع الإنسان، في اللاهو  الأرثوذكسي، 

معرفة ، بل من قصة الخطية والسقوطلً تبدأ من 

 .هدف الله من خلق الإنسان

الكائن الذي يعر بالملل فقرّر أن يخلق هو  فالله ليس

لييكّل مجموعة من المخلوقا  ليتسلىّ بها أو 

 .مصائرها

هو الكائن الذي يخلق مجموعة من  ليس والله 

 ويتلذذع ، ليستمتوتسبيحههم بعبادته رالمخلوقا  ليأم

ً إلى ) .والتمجيدبهذا التسبيح  لم تكَُن أنَ  محتاجا

القداس ( .عُبوُديَّتي، بلَْ أنا المحتاجُ إلى رُبوبيَِّتكَِ 

 الغريغوري.

مجموعة من  هو الكائن الذي يخلق ليس والله 

المخلوقا  ليرضي غروره بالسيطرة عليهم 

ن ع والبعدأوامره  وتنفيذعلى الخضوع له  واجبارهم

 .نواهيه



 

 وخضوعهو الكائن الذي ييتري طاعة  ليس والله 

ن الكائن الذي ينتقم م وليسالإنسان له مقابل الجنة، 

 .مخالفيه بيوائهم في جهنم

الله  سلبية عنبدأنا بنفي هذه التصورا  الخاطئة وال

وهدفه من خلق الإنسان، لأن كثيرين من البير 

يتصورون مثل هذه السيناريوها  ويرفضون 

ل كولهم، في الحقيقة،  —الإيمان بهذا الإله بسببها 

 .الحق في رفض مثل هذا التصور

 

من هو الله حقاً؟ وما سبب خلقه  :لكن يبقى السؤال 

الله هو   للكون وكل المخلوقات، وخاصة الإنسان؟

 أصل، وهو الوحيد الحقيقي الذي له الوجود الذاتي

، وبالًسم الكائنوبالتعبير الكنسي هو  .الوجود

 عن المسيح ، او كما يقوليهوهالعبري المقدّس هو 

أنا هو »أي   (ἐγώ εἰμι) «إيجو إيمي»  :نفسه



 

 .«الكائن

 .الموجود بذاته، ولً وجود خارجَه إلً العدم الله هو

، أصل الحياة ومصدرها، حيّ بذاتهال الله هو 

 .وخارجه لً يوجد إلً المو  والفناء

 الكاملة  وهوالقداسة  ... وهو المحبة الكاملة الله هو

 ...الحرية الكاملة 

هذا الإله من خلال ثالوثه كان كاملاً في ذاته، 

 ،يمُارس كل صفاته في داخل الثالوث القدوس
 لًبن يبادلفالآب يحبّ الًبن في الروح القدس، وا

 .الآب نفس المحبةّ في الروح القدس

إلى خليقةٍ أخرى ليظُهر  لم يكن الله في احتياج  إذاً، 

أو ليمُارس من خلالها  لها صفاتهبها او فيها او 

محبتّه، لأن المحبةّ كان  قائمة منذ الأزل داخل 

 .الثالوث



 

 —، قرّر الكائن وأصل كل وجودولكن هذا الإله، 

أن يعُطي من  —مه ومحبتّه من فرط جوده وكر

 .، فيصُيره موجودًا(العدم)إلى  (وجوده)

 (،هذا القرار الإلهي ان ييرك )العدم( في )وجوده

بأول إخلاء للذات  وقراربالبذل  وقرارهو قرار حب 

فالله، في محبتّه، لم يحتفظ بوجوده لنفسه،  .الإلهية

مانحًا غير  ،الإلهي أشرك العدم في وجودهبل 

 كانوا )البير( فإن" .كياناً ووجودًا حقيقياًالموجود 

 إلى دعوا قد (،)العدمالوجود  عدم حالة في وهم

 على حصلوا لأنهم وتحننه... الكلمة بقوة الوجود

 نهلأ بطبيعته فانٍّ  الكائن ...  فالإنسان من وجودهم

 الله صورة على خلقته بسبب أنه إلً العدم من خُلق

 يبقىو الطبيعي الفناء وةق يقاوم أن ممكنا كان الكائن

معرفته )ق.  في الله أبقى أنه لو فناء عدم في

 ("5،6:  4أثناسيوس، تجسد الكلمة، فصل 



 

لقديس غريغوريوس النزينزي كما يقول ا

الله من صلاحه أخرج الإنسان من " )اللاهوتي(

إلى الوجود ليياركه في سعادته، لأن المحبة  العدم

في  45الخطبة  «.بطبيعتها تميل إلى المياركة

 PG 36:632الفصح، 

 

من الله  اقرار ،الحب الدافع الأول لهذا الخلق هو إذا

 ولماان يخرج بالحب الإلهي خارج نطاق الثالوث، 

من  (العدمخارج الثالوث غير  شيءلا يوجد كان 

نتنَِي  ، قرر الله ) إذ لم أكَُنأجلِ تعَطُّفاتكَِ الجزيلةِ، كَوَّ

ة الخليق ه اليخصي، فكونان يعطى العدم من وجود

ييءٌ من النطقِ  . )وليسلتكون موضوع حبه

خَلقَتنَي إنساناً  ،محبتكَِ للبشرِ يستطيعُ أن يحدَّ لجةَ 

 .. القداس الغريغوري) للبشرِ كمحبّ  

  



 

 لب الله، فكر في عرضيا لم يأ  الخلق هذا أن على

 وَدَعَاناَ خَلَّصَناَ الَّذِي ".الأزل منذ خطته هو كان

 بمُِقْتضََى بلَْ  أعَْمَالِناَ، بمُِقْتضََى لًَ  مُقدََّسَةً، عْوَةً دَ 

 وعَ يسَُ  الْمَسِيحِ  فيِ لنَاَ أعُْطِيتَْ  الَّتِي وَالنِّعْمَةِ  الْقصَْدِ 

 " 9:  1تي  2 الأزََلِيَّةِ. الأزَْمِنةَِ  قبَْلَ 

 بمعزل او الثالوث عن خارجا يكن لم الخلق وهذا

 .  الثالوث فيو الثالوث خلال من بل عنه،

 في يركة مع الثالوث:  ليكون الإنسانخلق ف

 38:  3لو " بن ادم ابن اللهأ للآب " ابنا دعي فأدم

  الًبن وفي بالًبن ومخلوق

 . القدس الروح هي فيه الحياة نسمة وكان 

 ليكون في ثالوثية، يركة في خلق الإنسان أن أي

 هو وهذا، علاقة حيةّ مع الثالوث القدوس

يقول ق. باسيليوس الكبير في  .الأصلي لقالخ هدف

المُنيئ لكلّ الأيياء »كتابه عن الروح القدس: 



 

واحد، يخلق بواسطة الًبن ويكمّل بواسطة الروح 

ها هم الثلاثة: الربّ الذي يأمر، والكلمة … القدس 

كما يقول ق.   «.  الذي يبدع، والروح الذي يقُوّي

لم يخلقنا » يرح إنجيل يوحنا في كيرلس الإسكندري

، ن فيهونسكالله لنكون بعيدين عنه، بل لنقترب منه 

 PG «.شركة مع الثالوث القدوسونسلك في 

73:161 

، لييُابه خالقه في على صورة اللهوخلق الإنسان 

 في يوحنا ذهبي الفم يقول  .المحبةّ والحرّيةّ والنقاء

ما معنى هذا »  1:26  خطبة على سفر التكوين

؟ المقصود «تنا، وكيبهناعلى صور»القول: 

ان لنصنع الإنس»بصورة السلطان والحكم؛ فقد قال: 

أي مُعطًى له السلطة  —« على صورتنا وكيبهنا

 « والكرامة ليحكم الخليقة باسم الله.

 بديوجوده الأوخلق الإنسان لييُارك الله في 



 

  .لحياةأصل اوخلق الإنسان ليتمتعّ بالحياة باتحّاده مع 

، مُيابهًا خالقه في بالحرّيةّليحيا وخلق الإنسان 

  .الإرادة الحرة

 يصير أن بمعني ليس ،يؤلهه لكي الإنسان خلقو

 ركلييت بالنعمة متألها وانما بالجوهر، ذاته في الها

لأنه صار إنساناً لكي ».  الله وطبيعة وقداسة حياة في

نصير نحن آلهة؛ وكيف عن نفسه بجسد لكي نتمكن 

ق. « )…غير المنظورمن إدراك صورة الآب 

( كما يقول 54، الفصل الكلمة تجسّد، أثناسيوس

الإنسان مخلوق " لقديس غريغوريوس النزينزي ا

ً بالنعمة في المعمودية،  40الخطبة  «.ليصير إلها

PG 36:369. 

يه ويعط تاج الخليقة وسيدّهاوخلق الإنسان ليكون 

، أخْضَعَ  كلَّ ييءٍ تحَ  قدَميَّ  ) .السلطان عليها



 

وكَتبََ   .…لم تدََعْنِي مُعْوَزاً ييئاً من أعمالِ كرامتِكَ 

 .القداس الغريغوري ) .سلطانِكَ فيَّ صورةَ 

 دياكون موريس )وديع منصور(
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 حين انكسرت الصورة وبدأت الرحلة 

 رحلة الله والانسان

خُلق الإنسان على صورة الله، وهذه الصورة 

في جوهرها ليست مادية أو شكلية، بل هي 

صورة علاقة ومحبة. فالله في ذاته ثالوث، 

أي شركة كاملة في الوحدة، ووحدة كاملة 

في التعدد. لذلك فوجود الإنسان "على 

صورة الله" يعني أنه مدعوّ لأن يعيش في 

 .شركة محبة، لا في عزلة

هذه الشركة تمتد في ثلاثة اتجاهات 

متكاملة: علاقة مع الله خالقه، علاقة مع 

يه الإنسان، وعلاقة مع الخليقة التي أخ

وُضعت تحت رعايته. فالإنسان الحقيقي لا 

يتحقق وجوده إلا في العطاء المتبادل، لأن 

الحب هو الجوهر الذي يعكس صورة الله 



 

فيه. ومن هنا نفهم أن الفردانية ليست من 

طبيعة الإنسان الأصيلة، بل هي علامة 

 .تشويه الصورة الإلهية التي يحملها

 :لحظة السقوط واختيار الذات

ن ذاته، أحين اختار الإنسان أن يلتفت إلى 

يسعى ليكون "إلهًا دون الله"، انكسر هذا 

التناغم. فالخطيئة لم تكن مجرد مخالفة 

لوصية، بل كانت خيانة للعلاقة. لقد انغلق 

الإنسان على ذاته، وصار يفسّر الحرية بأنها 

 .تحررّ من الله، لا في الله

حظة السقوط، انقطع خيط المحبة في ل

الذي يربطه بالمصدر، فدخل الموت إلى 

قلبه، لا كمصير جسدي فقط، بل كحالة 

انفصال وجودي. ومن هنا بدأت رحلة 

الإنسان نحو الفرقة، لأن من يفقد محبته لله 



 

 .يفقد قدرته على أن يحب الآخر أو ذاته بحق

 :نتائج الانقسام بعد السقوط

 :ط في كل دوائر العلاقةتجلت نتائج السقو

مع الله: لم يعد الإنسان يرى في الله وجه 

المحبة، بل وجهًا يخاف منه، فاختبأ من وجه 

خالقه، وكأن العلاقة انقلبت من ألفة إلى 

مع الآخر: بدلاً من أن يحتضن آدم حواء  .رهبة

كشريكة وجوده، ألقى عليها اللوم، فبدأت 

 .أول شرارة انقسام بين البشر

لطبيعة: حين ألقت حواء باللوم على مع ا

الحية، انكسرت علاقة الإنسان بالخليقة التي 

كان مدعوًا لقيادتها بالحب والرعاية، لا 

 .بالسيطرة والتبرير

وهكذا انفرط عقد التناغم، وصار الإنسان 

غريباً عن الله، وعن أخيه، وعن الأرض التي 



 

 .خرج منها

 :تجذّر الخطيئة في الطبيعة البشرية

منذ لحظة السقوط، صارت الخطيئة كمرض 

متوارث في الكيان البشري، تتوالد وتتحور. 

فبعد أن كانت خطيئة رفض العلاقة، تحولت 

إلى غيرة ثم إلى عنف ثم إلى قتل. حين رفع 

قايين يده على أخيه، لم يقتل إنسانًا فقط، 

بل قتل صورة الله فيه، وعمّق الشرخ في 

 .جسد الإنسانية الواحدة

دم هابيل الصارخ من الأرض ليس فقط  إن

صوت المقتول، بل هو صرخة الطبيعة كلها 

ضد الانقسام، ضد العزلة التي صارت 

القاعدة. من هنا بدأ التاريخ الدموي للبشرية 

كل حرب هي تكرار رمزي لتلك اللحظة  —

الأولى حين رفض الإنسان أن يكون "أخًا" 



 

 .لأخيه

 :بابل وذروة الانعزال الإنساني

تتواصل الدائرة من جيل إلى جيل، حتى نصل 

إلى برج بابل، حيث يبلغ الانعزال ذروته. أراد 

الإنسان أن يوحّد الأرض، لكن من دون الله، أن 

 .يبني لنفسه مجدًا بشرياً يصعد إلى السماء

وهنا يتجلى جوهر الخطيئة مرة أخرى: محاولة 

إقامة وحدة ظاهرية على أساس الكبرياء لا 

س المحبة. فبلبلة الألسنة لم تكن على أسا

عقاباً بقدر ما كانت إعلانًا لحقيقة الانقسام 

الداخلي في الإنسان. تعددت لغاته لأن قلبه 

انقسم أولاً. وهكذا فشل المشروع الإنساني 

في تحقيق الوحدة بقدراته الذاتية، لأن الوحدة 

 .الحقيقية لا تُبنى على حجر، بل على حب

 :بين الحروب والانقساماتالتاريخ الإنساني 

منذ بابل، صار تاريخ الإنسان سلسلة متصلة 



 

من الصراعات والحروب. في كل عصر، يظن 

أنه يبني حضارة، لكنه في جوهره يعيد إنتاج 

الانعزال ذاته بأشكال جديدة: سياسية، 

 .اقتصادية، دينية، أو فكرية

اختار الإنسان أن يعيش في عالم الفردانية، 

ويقيس كل شيء بمصلحته، حتى يعبد ذاته، 

علاقاته أصبحت مشروطة بالنفع. ومع كل 

هذا التقدم الظاهري، ازداد عطشه الداخلي 

للوحدة، لأنه فقد المعنى الحقيقي للشركة. 

فالإنسان، كلما انغلق على نفسه أكثر، ازداد 

 .شعوره بالفراغ والعزلة

 :نزول الله وجمع الكل على الصليب 

، نزل الله بنفسه إلى عمق لكن في ملء الزمان

الانقسام، ليبدأ مشروع إعادة الخلق. لم يرسل نبياً 

ولا ملاكاً، بل أتى هو شخصياً في جسد الإنسان، 

 .ليحمل انقسامنا في جسده ويجمعه في محبته



 

على خشبة الصليب، امتدت يداه لتضم العالم كله: 

السماء والأرض، اليهودي والأممي، الرجل والمرأة، 

ق والعدو، حتى صالبيه أنفسهم. فالصليب لم الصدي

يكن فقط أداة خلاص من الخطية، بل كان جسر 

الوحدة الكونية الذي أعاد تماسك الخليقة. في 

المسيح المصلوب، وُلد الإنسان الجديد الذي يعيش 

 .لا من ذاته، بل من الحب الذي يبذل نفسه

 وحدة الجميع في المسيح :

قيقة بوضوح حين يعلن الرسول بولس هذه الح

 :يقول

لأنه ليس بعد يهودي ولا يوناني، ليس عبد ولا " <

حر، ليس ذكر ولا أنثى، لأنكم جميعًا واحد في 

 .(3:28المسيح يسوع" )غلاطية 

في المسيح، تسقط كل الحواجز التي أقامها الإنسان 

حواجز العِرق والجنس والمكان  —عبر تاريخه 

بح ا للانقسام، بل يصوالمكانة. لا يعود الاختلاف سببً 

تنوعًا داخل الوحدة، مثلما في الثالوث القدوس. 

 فكل إنسان 



 

يجد مكانه في الجسد الواحد، وكل عضو يخدم الآخر 

 .بالمحبة التي توحّد الجميع

 :استعادة الصورة والعودة إلى الأصل

في المسيح وحده تُستعاد الصورة. الإنسان الذي 

جه سه من جديد في وتشتت قلبه عبر التاريخ يجد نف

الله. فغاية الخلاص ليست فقط النجاة من العقوبة، 

بل العودة إلى الشركة الأولى، إلى تلك الحياة التي 

 .تنبض حباً وتناغمًا وسلامًا

حين يحيا الإنسان في المسيح، يعود إلى ذاته 

خليقة على مثال الثالوث، تحيا بالحب،  —الحقيقية 

هكذا يُختَم التاريخ كما وفي الحب، ومن أجل الحب. و

بدأ، لا في عزلة الإنسان، بل في وحدة المحبة الأبدية 

 .التي هي الله ذاته

 إيهاب سمعان، كنيسة دسلدورف
 

 



 

 لغن دعويا يسير علي أثار ا

عندما نستعرض هذا الموضوع فيجب علينا أولً 

البحث في الكتاب المقدس عما هي أثار الغنم مما 

   الًتية:وجب علينا ذكر الآيا

 أيَْنَ  ترَْعَى، أيَْنَ  نفَْسِي، تحُِبُّهُ  مَنْ  ياَ أخَْبِرْنِي"+ 

 عِنْدَ  كَمُقنََّعةٍَ  أكَُونُ  أنَاَ لِمَاذاَ. الظَّهِيرَةِ  عِنْدَ  ترُْبضُِ 

 (7: 1 نش" )أصَْحَابكَِ؟ قطُْعاَنِ 

 



 

 جِيخْرُ فاَ النسَِّاءِ، بيَْنَ  الْجَمِيلةَُ  أيََّتهَُا تعَْرِفِي لمَْ  إِنْ "+ 

عَاةِ  مَسَاكِنِ  عِنْدَ  جِدَاءَكِ  وَارْعَيْ  الْغنَمَِ، آثاَرِ  عَلىَ  ."الرُّ

 (8: 1 نش)

وعندما نستعرض هذا الموضوع فيجب ان نتذكر 

من هم الذين تبعوا المسيح وساروا على اثار الغنم 

وكانوا يربضون عند الظهيرة وكيف ساروا على 

 م.يتهاثار الغنم وأيضا كيف كانوا يرعون غنم رع

لذلك سنجد طريق اثار الغنم في بعض من الأمثلة 

لآبائنا المعاصرين ومن منهم قد أكمل الطريق ونال 

درجة القداسة وأيضا بعضهم الذي يجب ان تعترف 

الكنيسة بمدي قداستهم وبذل حياتهم من اجل 

 رعيتهم.

فدعونا الًن نتذكر بعضهم بالترتيب الزمني وليس 

 بدرجة الكهنو .

 الارشيذياكون حبيب جرجس القديس+ 



 

وهو من أبرز رواد النهضة التعليمية والروحية في 

الكنيسة القبطية الًرثوذوكسية في القرن العيرين، 

وهو مؤسس مدارس الًحد في صورتها الحديثة 

 والتي تعمل بها الكنيسة حتي وقتنا هذا. 

كان يزرع الًيمان في الأطفال واليباب بالتعليم 

، حوا قادة الكنيسة في المستقبلالًرثوذوكسي ليصب

وتميز  خدمته بالتفان والتواضع حيث بدا كمعلم 

وظل يعمل بتفان في التعليم واعداد الأجيال بالرغم 

من عدم كونه ينعم بدرجة من درجا  الكهنو  في 

البداية وهو ما يعكس السير في المسار الذي يخدم 

 الرعية.

 ومن أهم إنجازاته هي:

لًحد )التربية الكنسية( في مصر تأسيس مدارس ا -1

م وأيرف علي وضع مناهج تعليمية  1900عام 

لمدارس الًحد وأيضا تعليم الأطفال واليباب بعقيدة 

 الكنيسة.



 

أحياء الكلية الًكليريكية وهو كان من اول طلابها  -2

م وتولي نظارتها من عام 1893منذ تأسس  عام 

 م.1951م حتى نياحته عام 1918

 

اعداد المعلمين وكان من أيهر الوعاظ الوعظ و -3

في عصره وأنياء جيل كامل من المعلمين والخدام 

 الذين تولوا قيادة الكنيسة لًحقا.

 م1971 -م1902القديس البابا كيرلس السادس + 

وهو من أكبر امثلة الأباء الذين عايوا حياة النسك 

 والوحدة والزهد المطلق في حياتنا المعاصرة.

يه البطريركية يمارس العبادة المنفردة وكان قبل تول

في طاحونة مهجورة لسنوا  عديدة مما جعله امتداد 

لتقليد قديسي الكنيسة الًولي، وكان يطلق عليه" 

رجل الصلاة" ،فكرس حياته للصلاة والسهر وبعد 

توليه البطريركية مارس رعايته على طريق الراعي 



 

تقبل يسالصالح الذي يهتم بكل فرد من قطيعة، وكان 

الًلًف يوميا ويصلي ويقضي حاجاتهم ولم يركز 

على الوعظ الطويل، بل علي الخدمة الفعلية وهذا 

جوهر الراعي الصالح، وها نحن نعيش حتى وقتنا 

هذا في تذكر معجزاته الكثيرة في حبريته والمستمرة 

 حتى وقتنا هذا.

 – 1899أبونا المتنيح القمص ميخائيل أبراهيم + 

1975 

ياته كلها صلاة حتى ان كان يذكر ابناءه كان  ح

 بالًسم على القرابين لفترا  طويلة اثناء القداس.

عاش حياة البساطة وكان يعاره " رغيف عيش 

وهدمة خيش" مما يدل على عدم تعلقه بماديا  العالم 

 والزهد المطلق.

كان له محبة ورعاية للقطيع، كان اب حنون جذب 

والًعتراف حيث كان  اليه الكثيرين لحياة التوبة



 

يقضي اوقاتا كثيرة في تلقي الًعترافا  من الكثير 

 من أبائنا المعاصرين قي هذا الوق .

كان يقدم مثال للتواضع في أصراره علي تقبيل يد 

من يسلم علية, حيث قال عنه البابا ينودة الثالث أنه 

سفير المسيح )يخص من أهل السماء( , لقد حسب 

وتية المتميزة بالصلاة والمحبة من خلال ابوته الكهن

وانكار الذا  والتواضع مثل دعي أباء الكنيسة الي 

الًحتفاظ برفاته في الكاتدرائية المرقسية بالعباسية 

بجوار جسد القديس مرقس الرسول وبعض من 

 الأباء الأساقفة.

أبونا المطران المتنيح الأنبا اثناسيوس )مطران + 

 0020 – 1923بني سويف وتوابعها( 

أقتفي الًنبا اثناسيوس أثر المعلمين والًباء القديسين 

في تركيزه علي التعليم وامتداده والحفاظ عليه داخل 

 الكنيسة.



 

أهتم بإنياء دار للنير والتوزيع وطباعة الكتب 

الطقسية ومناهج مدارس الًحد وإصدار تفاسير 

للكتاب المقدس بهدف تغذية القطيع بالمعرفة 

 السليمة.

مته تيمل الجانب الًجتماعي وكان  خد

 والًقتصادي لأبناء الأبريية.

 

وكان من أبرز رواد الكنيسة المعاصرة في مجال 

التنمية الًجتماعية حيث لقب " رائد التنمية 

الًجتماعية في الكنيسة القبطية" , وهو من أسس 

مدارس للغا  )أول مدرسة في صعيد مصر( أيمانا 

يضا, بل تعليمية أبان نهضة رعيته ليس روحية فقط 

ومع تولية كثير من المناصب الكنسية والإدارية ) 

عضو مجلس الكنائس  –سكرتير المجمع المقدس 

العالمي ( ظل يسلك ويسير علي اثار النساك في 



 

حياة التواضع والزهد ومازال  مياريعه التنموية 

 والتعليمية تعمل وتزدهر حتي وقتنا هذا.

ص بيشوي كامل   أبونا المتنيح القديس القم+ 

1931 – 1979 

أقتدي ابونا بييوي بالرسل ككارزين ورعاة للنفس 

واكد علي مبدا الخدمة الفردية التي تيمل رعاية 

القطيع بأكمله وأيضا كل من حولك وتقديم النبذا  

 الروحية.

عاش حياة البتولية هو  وزوجته لرغبتهما في حياة 

ان دمة, كالرهبنة مما يعكس زهده وتقديس حياته للخ

مثالً حيا للعطاء والتواضع والبحث عن كل نفس 

في قطيع رعيته وهو كان يركز علي تعليمهم وتثبي  

مبدا علاقتهم بالمسيح )المسيح الطيب والكاهن 

الًب( وهم من اصبحوا معلمين , نراه في علاقته 

بالآباء الذين نيأوا وتتلمذوا علي تعاليمه ومدي 

التي كانوا يعييونها  ظهور حياة المحبة والتواضع



 

معا , والتي انتير  ثمارها علي يد أبونا القمص 

المتنيح أبونا لوقا سيداروس وانتيار خدمته بالمهجر 

وأيضا أبونا القمص تادرس يعقوب ملطي الذي ننعم 

بتعاليمه وكتبة الكنسية التي تعتبر من أهم مراجع 

 الكنيسة في وقتنا هذا.

دمة هو عمل رسولي وهذا يوضح لنا أن امتداد الخ

 أقتفوا عليه ابائنا للحفاظ علي الرعية. 

+ أبونا المتنيح الاسقف الانبا ميشائيل    تنيح 

2023223 

كان يعيش حياة الزهد والرهبنة وظل متمسكا 

بالتقاليد النسكية لأباء البرية في معيية بسيطة 

وزاهدة داخل الدير الذي أنياءه في المانيا متخليا 

 الم.عن مظاهر الع

وكان يطلق علية " الًسقف الراهب" , وهو من 

أسس دير الًنبا انطونيوس العامر في المانيا وأيضا 

الكلية الًكليريكية واصبح هذا الدير منارة وملجا 



 

للقطيع ليس فقط من هم من المانيا ولكن من كثير 

من الدول المجاورة التي كانوا يأتون لينعموا بالمحبة 

لرعاية الًبوية والسهر علي كل و العطاء التفاني وا

من يزور هذا الدير, والكل كان لديه نفس اليعور 

 ان هذا الًب الًسقف راعيا له منفردا ويخصيا.

كان رجل الصلاة بعمل القداسا  اليومية التي 

يسبقها صلاة التسبحة وكان يتميز بالصم  العميق 

 والهدوء وكان يعتبر نفسة غريب عن هذا العالم.

 

المعاصر الاسقف الانبا امونيوس )الاسقف  أبونا+ 

 الراهب المتوحد بوادي النطرون(

نحن لً نعرف عنه الكثير غير انه كان راعي 

لأبريية الأقصر في فترة من الزمن , ولكن ما نود 

ان نعرفه ونقتدي به هو انه فضل الرجوع الي حياة 

الرهبنة والزهد والتوحد التي كان لفترة قد تركها 

 ة الرهبنة داخل الدير.وترك حيا



 

لكنه حاليا يعيش الرهبنة بنظام التوحد والبعد عن 

العالم الذي كان قد تركه عند دخوله الرهبنة وهذا 

يكفي لنا ليعطينا مثل حي للبحث عن طريق 

 الخلاص.

وأخيرا تعطينا هذه المنارا  كيف نجد ونعرف 

الطريق، طريق اثار الغنم الذين اقتدوا به من السيد 

يح وأيضا الإباء الرسل التلاميذ واباء الكنيسة المس

 القبطية الًرثوذكسية العريقة علي مدي الأجيال.

يا ليتنا نسلك ونتعلم وننمو ونعيش علي مثال هذه 

المنارا  لنحافظ علي كنيستنا التي أعطتنا هذه 

الًمثلة لحين أن نترك العالم ليكون لنا مكان 

 بجوارهم مع المسيح.

 

 بطرس، بوسطون دياكون  ميشيل

 



 

 دروس في المحبة

 
 

 (2000-1962) بهنسامطران بني سويف والأثناسيوس  الأنبا



 

 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 

 
 
 

 



 

 النوتة المبلولة 

قصة سقوط المطران الًنبا اثناسيوس في الترعة 
 الإبراهيمية

 مني رقم تليفونذا  يوم إتصل بي سيدنا، وطلب 
الدكتور موريس اسعد، فتعجب  وقل  له: يا سيدنا 
التليفون مكتوب في نوتة التليفونا  بتاعتك، فرد 
عليا قائلا: النوتة تبل  والًرقام ضاع ، فقل  له، 

 كيف حدث هذا، فقال لي: 
أنا اول امس كن  رايح أصلي الصبح بدري في 

كرا باقرية من القري، وركب  العربية مع السائق 
جدا، ويكاد الظلام باق، ونحن ذاهبون الي القرية 
في الطريق نعس السائق ونام لوهلة، فانحرف  
السيارةً واخذ  طريقها الي الترعة الإبراهيمية، 
وسقط  في الترعة، فانتبه السائق ليجد ان السيارة 
سقط  في الترعة، قفز منها علي التو وأخذ 

يا  !.. الحقونييصرخ: الحقوني! ابويا في العربية
ناس! فتجمع بعض المارة محاولين إخراجي من 



 

السيارةًً وانا كن  قد غطس  في المياه، واخرجوني 
وانا مبلل بالمياه، وبعدها انقذوا السيارة، فجفف  
ملابسي عند احد الجيران، وكان  السيارة بدا  
تيتغل، وانا يعر  ان البابا كيرلس هو الذي أنقذني 

 أنا ناديته معاتبا إياه.  من الغرق بعد ما
ذهبنا الي القرية وايكر الله والبابا كيرلس انه 

 أعطاني فرصة ثانية للحياة. 
ولما علم بعض الأصدقاء بالحادثة طلبوا مني تغيير 
السائق، ولكنني رفض  وبيدة لًنه كان يتعب 
 معي، وما حدث كان نتيجة إرهاق وعمل مستمر. 

 حقيقي 
انه تتلمذ علي يدي اثنين: سيدنا كان يفخر دائما 

الًرييدياكون القديس حبيب جرجس والذي كان 
يدعوه دائما حبيب افندي جرجس، والقديس البابا 
كيرلس السادس الذي كان يعترف عنده منذ ايام 

 الطاحونة. 



 

بركة صلوا  القديس حبيب جرجس والقديس البابا 
كيرلس السادس، وأبونا المطران الًنبا أثناسيوس 

 مع جميعنا امين.فلتكم 
 جمال ذكري .د
 

 

 

 

 

 

 



 

 …عن الأشياء التي تبدو

 ولا تُرى

 

في حياتنا اليومية، كثيرًا ما 

ننشغل بما هو ظاهر أمام 

الناس: المظهر، الكلمات، 

والطقوس التي اعتدناها داخل 

مهما بدت جميلة  –الكنيسة. غير أن بعض المظاهر 

ب قد تخفي وراءها مسافة بين الإنسان وقل –

الإيمان الحقيقي. فالإيمان ليس مجرد ما يرُى، بل 

ما يسكن في الداخل ويصنع التغيير الحقيقي في 

 .                                                   حياة صاحبه

التدين الشكلي هو أحد تلك المسافات الصامتة. 

يحدث حين يتحول الإيمان إلى مظهر خارجي 

لا يلمس أعماقنا. حين يرضي من حولنا، لكنه 

 



 

يصبح الهدف أن نبدو صالحين أكثر من أن نكون 

 لهم صورة التقوى»قريبين من الله. يقول الكتاب: 

 —( ٣:٥تيموثاوس  ٢« )ولكنهم منكرون قوتها

أي أن المظهر قد يكون صحيحًا، لكن الجوهر يخلو 

 .               من الروح

ا من دريجيً هذا الانفصال لا يحدث فجأة، بل يتشكل ت

تجارب الحياة والتربية والصور التي نحملها عن 

الله. فالإنسان الذي لم يختبر المحبة قد يبحث عن 

قيمته في نظر الآخرين، ومن يشعر بعدم الأمان 

ربما يجد في المظهر الديني وسيلة للثبات، ومن 

يرى الله كدياّن قاس  قد يلتزم خوفاً لا حباً. ومع 

لشكل بديلاً عن العمق، لأن مرور الوقت، يصبح ا

المجتمع كثيرًا ما يصفقّ لما يرُى، بينما الله ينظر 

 .            إلى القلب

ولا يقتصر أثر هذا الانفصال على النفس وحدها، 

بل يمتد إلى الجماعة والإيمان العام. فحين تبهت 



 

حرارة العلاقة بالله، يفقد الإيمان قدرته على 

س تتأثر بما نعيشه لا بما الشهادة في العالم. النا

نقوله، لذلك حين يسمعون كلمات بلا روح أو يرون 

طقسًا بلا حب، يشعرون بالمسافة بين الرسالة ومَن 

من أراد أن »يحملها. لذلك قال المسيح لتلاميذه: 

)مرقس « يكون فيكم أولًا، فليكن للناس خادمًا

تذكير بأن الدعوة ليست للمظهر، بل  —( 10:44

 .    التواضعللخدمة و

 

الطريق ليس في رفض الشكل أو الطقوس، بل في 

أن نعيد إليها معناها الأول: أن تكون وسيلة لقاء لا 

واجباً شكلياً. فالصلاة هي دعوة للحضور، والخدمة 

هي مشاركة في محبة الله، والطقوس هي لغة تعبرّ 

عن حياة حيةّ لا عن عادة متكررة. حين يستعيد 

صبح الشكل الخارجي شهادة الإيمان جوهره، ي

 .                                  حقيقية لما في الداخل



 

وفي النهاية، ليست المشكلة أن تبدو الحياة الدينية 

منظمة أو منضبطة، بل أن تفقد دفء القلب 

وبساطة العلاقة مع الله. فالله لا يطلب الكمال 

 قاسالظاهري، بل الصدق الداخلي، لأن الإيمان لا يُ 

                       .بالعيون، بل بالمحبة التي لا ترُى ولكن تشُعر

وتنعكس هذه الحالة أيضًا على ممارساتنا الروحية 

وطقوسنا الكنسية. فحين يضعف الحضور الداخلي، 

هًا إلى إتقان الشكل  يصبح الاهتمام الأكبر موجَّ

وترتيب المظاهر الخارجية، وكأن الجمال في الدقة 

ا، لا في عمق العبادة. التنظيم والنظام أمران وحده

مقدّسان، لكن إن غابت عنهما حرارة الروح، تحوّل 

الطقس إلى مشهد جميل بلا حياة، وصار السجود 

 الله»حركة جسد لا انحناءة قلب. قال الرب يسوع: 

و من يسجدون له فبالروح و الحق ينبغي ان 

             .                  (4:24)يوحنا « يسجدوا



 

وحين يغيب هذا السجود بالروح والحق، تفقد 

العبادة سكونها، وتعلو فيها الأصوات أكثر من 

الصلوات، فنجد الهرجلة محلّ الخشوع، 

والضوضاء محلّ رهبة الحضور الإلهي. فالعبادة 

الحقيقية لا تحتاج إلى إثارة حسّية، بل إلى قلب 

لتي يعرف عظمة من يقف أمامه. إن الكنيسة ا

تمتلئ بالروح لا تزدحم بالأصوات، بل تفيض 

بالسلام، لأن حيث يحلّ الله، يسكن الصمت الممجد 

 .لا الصخب الفارغ

 مينا ساويرس

كنيسة السيدة العذراء والأنبا أنطونيوس 

 بوخولت

 

 



 

 نداأجداديا بشّروا شعب أيرل

 حذوه  هلّ  نحذو     فى القرن الرابع 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ر من مارس كل عام يحتفل في السابع عش

الأيرلنديون، بل ومعهم ملايين الأمريكيين، بعيد 

القديس باترك، الذي ينُسب إليه أنه أدخل المسيحية 

إلى أيرلندا في القرن الخامس الميلادي. غير أن 

صفحات التاريخ تشهد بأن القديس باترك لم يجد 

أيرلندا خالية من المسيحية، بل سبقه إليها سبعة 

رهبان الأقباط في القرن الرابع، حملوا إليهم من ال

 .نور الإنجيل وروح الرهبنة المصرية

لقد ظل الأيرلنديون الكاثوليك قروناً طويلة 

يحافظون على ملامح طقسية وروحية موروثة من 

آبائنا الرهبان، فكانوا يذكرون في المجمع السبعة 

الرهبان الأقباط الذين بشّروهم، كما يذكرون الأنبا 

    .أنطونيوس أب الرهبان

ونقشوا على حجارة كنائسهم صور الأنبا بولا 

والأنبا أنطونيوس، وأنشأوا أديرتهم في أماكن 

نائية، وأطلقوا عليها اسم "الصحراء" تشبهًّا 



 

بصحراء مصر، رغم أن أيرلندا أرض خضراء 

 .غزيرة الأمطار طوال العام

Coptic-Influence-on-early-Irish-Christianity.pdf 

ومن الشواهد العظيمة على التأثير القبطي في 

المسيحية الأيرلندية مخطوطة "كتاب كلز" 

الشهيرة، وهي من أروع مخطوطات الأناجيل في 

العالم، وقد نسُخت في القرن الثامن الميلادي 

بروعة فنية مبهرة، على نهج المخطوطات القبطية 

ذراء المزينّة. وإذا نظرت إلى أيقونة السيدة الع

والطفل يسوع فيها، تجدها مرسومة بروح الفن 

القبطي البيزنطي الأرمني، شاهدةً على الجذور 

الأولى التي حملها آباؤنا الرهبان إلى تلك البلاد 

 .البعيدة

وفي هذا المقال القصير أود أن أهُيب بزملائي 

الخدام أن نحاول أن نقلدّ أجدادنا القديسين في 

ير بالخلاص باسم يسوع حماسهم الفائق في التبش



 

المسيح. لا شك أن رحلة السبعة الرهبان الأقباط 

من الأسكندرية إلى أيرلندا، قاطعين البحر الأبيض 

المتوسط، عابرين مضيق جبل طارق إلى المحيط 

الأطلسىي لم تكن سهلة أبدًا في ذلك الوقت، 

وبالمقارنة نجد لدينا اليوم إمكانيات وتقنيات هائلة 

دة، ولا ينقصنا إلاّ الإرادة والإيمان ومهارات عدي

 .بأن الله يعمل في ضعفنا

والحق يجب أن يقُال أن أديرتنا القبطية في شمال 

وجنوب ألمانيا قد جذبت عددًا من الألمان إلى 

كنيستنا القبطية فعلاً، غير أنّ الصورة العامة في 

 –في أوروبا وأمريكا وأستراليا  –كنائس المهجر 

دة: فإن الإهتمام الأكبر هو برعاية تكاد تكون واح

من الجهد   % 95المهاجرين الأقباط.  أكثر من 

ه إلى خدمة ورعاية الأقباط المهاجرين، نظرًا  يوُجَّ

لما لديهم من احتياجات كثيرة ومشاكل متراكمة، 

 .وهذا عمل رعوي مقدّس يستحقّ كل تقدير وثناء



 

ن إلى ولكن هذا أدّى إلى عدم الاهتمام بجذب الألما 

كنيستنا. فعلى سبيل المثال فإن الكنيسة التي أنتمى 

لم تجذب إليها  1976إليها منذ تأسيسها في عام 

أي شخص ألماني على طوال نصف قرن، اللهم إلاّ 

من إضطرّ أن يصبح عضوًا في كنيستنا عن طريق 

  .الزواج من قبطي أو قبطية

 ،وهنا أود أن أهيب بإخوتى الخدام الغير المنهمكين

بحكم وظيفتهم، في الرعاية الروحية للشعب أن 

يتبرعوا بشئ من وقتهم للعمل التبشيري. وليس 

المقصود بذلك أن نفعل مثل شهود يهوه ونطرق 

على أبواب المنازل ونقف للتبشير في الأسواق 

وزوايا الشوارع (رغم أني أتمنى لو كانت لديّ 

الشجاعة على ذلك)، ولكن هناك أساليب أخرى 

شير للخجولين أمثالي. وبإذن يسوع المسيح للتب

سيعطينا الله الجرأة والنجاح والنصرة، إذا خدمنا 

معاً بقلب  واحد، وقام كل واحد منا ولو بدور صغير 



 

فقط، كلّ حسب ميوله وإمكانياته، والوزنات التي 

 .إئتمنه الله عليها

بالإيمان والعمل المشترك، سنحقق النجاح في 

، وسنتمكن من مواصلة مشوار رسالتنا التبشيرية

 . أجدادنا القديسين في نشر نور المسيح أينما كنا

قد يعتذر البعض مناّ عن العمل التبشيري، قائلاً: 

"الألمان عارفين كل حاجة وبيتكّلموا أحسن مننا، 

ولا نستطيع إقناعهم بلغتنا الألمانية الضعيفة". هذا 

خل مع الإعتذار سيكون مقبولاً إذا كنا نود أن ند

الألمان في مجادلات ومباحثات لاهوتية حول 

خلافات عقائدية.  هذا بالتأكيد لم يفعله الرهبان 

الأقباط السبعة الذين شقوا البحر إلى أيرلندا منذ 

سنة مضت.  أغلب الظن أنهم أبهروا  1700

الأيرلندين بمحبتهم وبشاشتهم وخدمتهم 

 وقداستهم، ففتح الله قلوب الناس لهم، فقبلوا

 .شهادتهم بفرح



 

كذلك يجب أن ندرك أن الكنائس الألمانية الكبرى لا 

تشًغل نفسها اليوم مثلنا بالخلافات اللاهوتية 

والطائفية والطقسية، ولكن بمشكلتهم الكبرى، ألا 

وهي تقلصّ نسبىة المسيحية في ألمانيا إلى تحت 

، وإنفصال أكثر من نصف مليون  % 50خط ال 

ة.  وحتى الأعضاء الباقون عضو سنوياً عن الكنيس

 .% 5لا يذهب منهم إلى الكنيسة أكثر من 

لكي أوضّح للقارئ جسامة محنة الكنائس الكبرى 

في المانيا أوُرد قصة حدثت الأسابيع الماضية فقط: 

أسرتي تسكن في حي به نحوعشرة آلآف مسيحي 

إنجيلي. وحدث أن دعانا القس الإنجيلي إلى قدّاس 

ط، فلبينا الدعوة، زوجتي وأنا. دقيقة فق 30مدّته 

وكانت مفاجأة صادمة لنا أنه لم يكن في الكنيسة 

الكبيرة سوانا غير سيدة مسنةّ والكاهن فقط لا 

 غير! وفي

 



 

مرة تالية ذهبنا وكان هناك أربعة مصلين بالإضافة  

إلى والديّ القس العجزة، وزوجتى وأنا. وكان 

سنة.   85متوسط سن الشعب الحاضر حوالي 

وانتشر عرض الكنائس الخاوية للبيع في جميع 

 .أنحاء ألمانيا

ولهذا فأنا متأكد أن ألمانيا محتاجة إلى إعادة تبشير 

بالمسيح.  وإننا إذا لم نحرّك ساكنا وتركنا 

المسيحية في ألمانيا فريسة للإلحاد والبوذية 

والأديان الأخرى فسوف لا يكون لنا نصيب في 

تب بولس الرسول: "إذ ملكوت الله.  لأنه كما ك

الضرورة موضوعة علىٌ، فويل لي إن كنت لا 

(. فالمسألة ليست إختيارية كما 9: 16كو  1أبشٌر")

 .نظن أحياناً

وهنا يجب أن نصارح أنفسنا فإن معظم أولادنا من 

الجيل الثاني والثالث في المهجر محتاجين لنفس 

الشيء، لأنهم لا يختلفون كثيرًا عن بقية الألمان 



 

كرياً وإجتماعياً وسلوكياً. وبالتالي، فإن الكرازة ف

التي نتحدث عنها هنا موجّهة أيضًا إلى هذه الأجيال 

القبطية الجديدة الهشّة، المعرّضة للضياع إذا لم 

تجد غذاءً روحياً واضحًا ولغة تخاطبها وتناسب 

 .واقعها

ولذا أودّ أن أناشد إخوتي وأحبتّي الخدّام أن يجتهد 

في أن يقتفي آثار أجدادنا القديسين، الذين كلّ مناّ 

نقلوا البشارة إلى أقاصي الأرض بحماس  فائق 

وإيمان لا يتزعزع بنعمة ربنا يسوع المسيح.  فإنّ 

رحلة السبعة الرهبان الأقباط من الإسكندرية إلى 

أيرلندا، مجتازين البحر الأبيض المتوسط، 

وعابرين مضيق جبل طارق إلى مياه الأطلسي 

هائجة، لم تكن هينّةً على الإطلاق في ذلك الزمان.  ال

ومع ذلك قد أتمّوها بقوة الله وإرادته الصالحة.  فكم 

بالحري نحن اليوم، وقد مُنحنا إمكانيات وتقنيات 

ومهارات لا تقُارن بما كان متاحًا لهم!  لم يعد 



 

ينقصنا إلا الإرادة الصادقة والإيمان بأن الله يتمّم 

 .عمله في ضعفنا

وبنعمة المسيح، إن عملنا بروح واحدة، وكان كلّ 

مناّ أميناً في الوزنات التي أودعها الرب بين يديه 

فإن الله سيمنحنا الجرأة والنجاح والنصرة، فقَاَلَ 

بُّ لِبوُلسَُ بِرُؤْياَ فيِ اللَّيْلِ: " لاَ تخََفْ، بلَْ تكََلَّمْ  الرَّ

والعمل  (. وبالإيمان9:  18وَلاَ تسَْكُتْ") أع 

ثمرًا صالحًا في  –بإذن الرب  –المشترك سنبلغ 

الخدمة التبشيرية، وسنواصل رسالة آبائنا 

 .القديسين الذين حملوا نور المسيح إلى الأمم

إن أساليب التبشير المقترحة في الأسطر الآتية لا 

تستهدف عامة الشعب الألماني، ذلك لأن إمكانياتنا 

تمد أساسًا على ضعيفة وعددنا قليل، ولكنها تع

التفاعل الإجتماعي والروحي مع الأالمان المحبين 

لنا ولكنيستنا، وأصدقاءأاولادنا وأحفادنا في 

الدراسة، وتقديم المعلومات عن كنيستنا وعن 



 

مفهومنا لطريق الخلاص بواسطة ربنا يسوع 

المسيح إبن الله الحى. والأهم من تقديم المعلومات 

نعمل معهم أعمالاً  هو أن نقدم خدمات للألمان،

حسنة فيمجدوا أبانا الذي في السموات، كما أوصانا 

 .رب المجد
 

أقدّم إليكم يا أحبائي بعض اقتراحات للوسائل الكرازية 

بت جدواها وفاعليتها على نطاق شخصي  التي جُرِّ

  : محدود طوال الستين سنة التي عشتها في ألمانيا

 تعريف الألمان بكنيستنا .1

 بالألمان المهتمين بكنيستناالبدء  1.1

هناك عدد لا بأس به من الألمان الذين يحبون 

كنيستنا ويبحثون عن معلومات عنها، بل إنهم 

يصلون إلينا قبل أن نسعى نحن إليهم. فهم يهتمون 

بكنيستنا وشعبنا ووطننا الأصلي مصر، ويرغبون 

في معرفة المزيد عنها. وعندما يطرحون علينا 



 

سة القبطية، كثيرًا ما لا نجد كتاباً أسئلة حول الكني

أو مقالًا مناسباً باللغة الألمانية يجيب تحديدًا عن 

تساؤلاتهم.  فنضُطَرّ للجوء إلى مراجع بديلة، تكون 

غالباً أكاديمية متخصصة في اللاهوت أو التاريخ 

الكنسي، ولا تناسب القارئ العادي غير 

  .المتخصص

ية مبسّطة باللغة بعبارة أخرى: تنقصنا مواد كراز

الألمانية. ولذلك، يمكن التفكير في بعض الخطوات 

 : ولو بشكل مؤقتّ –لتغطية هذه الفجوة 

الإهتمام بالألمان الحاضرين في قداساتنا   1.1.1

 وصلواتنا

من المهم أن نستخدم اللغة الألمانية خلال 

القداسات، وأن نشرح للضيوف الألمان الطقوس 

.  ولا يكفي أن نسلمّهم الكنسية التي نمارسها

الخولاجي الألماني ثم نتابع نحن الصلاة بالعربية 

والقبطية.  كما لا يغُني استخدام ال "بيمر" أو 



 

الشاشات، لأن التركيز على الشاشة لساعتين أو 

أكثر مرهق ومشتتّ، ولا يساعد على الصلاة 

الهادئة أو التأمل الروحي.  هذا بالإضافة إلى أن 

ماني يوجّه انتباهه أولًا إلى ما يحدث المصليّ الأل

 .داخل الهيكل والطقس الحي الممارَس أمامه

ويسُعدنا جدًا لو تفضّل نيافة أسقفنا المحبوب بإقامة 

 .قدّاس تعليمي باللغة الألمانية مرّة كل شهرين

تنظيم محاضرات ولقاءات تعرّف الألمان   1.1.2

 بكنيستنا

ئسنا أو في يمكن إقامة هذه المحاضرات في كنا

كنائسهم، بهدف تقديم صورة واضحة عن تاريخ 

 . الكنيسة القبطية وإيمانها وروحانيتها

إقامة ندوات مشتركة مع الكنائس  1.1.3

الكاثوليكية والإنجيلية  وخاصة الكنائس التي 

تستضيفنا لإقامة قداساتنا في حال  عدم امتلاكنا 

مبنى خاصًا. ويمكن خلال هذه الندوات مناقشة 



 

موضوعات روحية ودينية مشتركة ومتفق عليها 

 .بين الكنائس

تنظيم سيمينارات باللغة الألمانية وذلك   1.1.4 

ليوم كامل أو يومين، تتضمّن محاضرات للتعريف 

بتاريخ الكنيسة القبطية، وعقيدتها، وطقوسها، 

وروحانيتها، وتاريخ الرهبنة والشهداء والقديسين 

ها أيضًا صلوات حتى اليوم. ويمكن أن تتخلل

  .وتراتيل ودراسة للكتاب المقدس

ترجمة الكتب والمقالات الهامة إلى   1.1.5 

الألمانية ويفُضّل التركيز على المواد ذات الطابع 

الكرازي، الموجّهة للإنسان العادي غير 

 .المتخصص في الدراسات اللاهوتية والتاريخية
 

ن يمك إنتاج أفلام قصيرة باللغة الألمانية  1.1.6

إرسالها عبر الإنترنت للأصدقاء الألمان، بهدف 



 

التعريف بكنيستنا وجذب المشاهد إلى محبة السيد 

 .المسيح والحياة معه وفقاً لوصاياه

 توعية الشباب الألماني بكنيستنا القبطية. 2  

  إعداد برنامج للتعريف بالكنيسة القبطية  2.1

ه لطلاب المدارس الأل  مانية، إعداد برنامج موجَّ

نرُسله إلى مُدرّسي مادة الدين في المدارس، 

ليقوموا باصطحاب فصولهم في أحد أيام الأسبوع 

لزيارة كنيستنا، بحيث تحُتسب الزيارة كنشاط 

 .مدرسي رسمي

 : ويمكن أن يتضمن البرنامج العناصر التالية  

وإن أمكن، إقامة قداس تعليمي  صلاة طقسية(   +

 .(مختصر

ار مفتوح للتعريف بالكنيسة محاضرة وحو   +

 . القبطية وإيمانها وتعليمها



 

تقديم تذكارات روحية للطلاب، مثل صلبان    +

 .جلدية وكتيبات تعريفية بالإيمان الأرثوذكسي

 .صلاة ختامية لطلب بركة الرب للجميع   +

 تدريب شباب الكنيسة للمشاركة الأكاديمية  2.2

مرحلة تدريب شبابنا في إطار حصص الدين بال

الثانوية على تقديم محاضرات عن كنيستنا. وأيضا 

في الجامعات على إعداد وتقديم محاضرات وندوات 

تعريفية عن إيمان الكنيسة القبطية، وذلك ضمن 

بر والإنجيليين والمتاحة عالأنشطة الدينية للكاثوليك 

 . هيئة خدمات الطلاب في الجامعات الألمانية

اركة الفعاّلة في البرامج كما ندرّب شبابنا على المش

القبطية الكرازية داخل المؤتمرين السنويين للكنيسة 

الإنجيلية والكنيسة الكاثوليكية بألمانيا، اللذين 

 .يحضرهما عشرات الآلاف من الشباب

  تنظيم رحلات لزيارة الآثار القبطية والفرعونية .3



 

تنظيم رحلات لزيارة مسار العائلة المقدسة والآثار 

ية والفرعونية في مصر، بمشاركة شبابنا القبط

 : القبطي وأصدقائهم الألمان. ويمكن أن تشمل الرحلة

 خلوة روحية في أحد الأديرة   +

فترة خدمة للمسنين أو المعوقين أو الأيتام أو    +

 .حضانات الأطفال في إحدى الإيبارشيات

ويتطلبّ ذلك تنظيمًا دقيقاً وإشرافاً كاملاً، مع التعاون 

 .ع شركة سياحية قبطية موثوقةم

 إعداد كاتيشزم عقيدي مختصر .4

إعداد دليل عقيدي( كاتيشزم( باللغة الألمانية في حدود  

صفحة، يقدّم خلاصة الإيمان والتعليم القبطي،  50

ليكون مناسباً لشباب الجيل الثاني والثالث، وكذلك 

 .لأصدقائنا من الشباب الألمان

 خاتمة

يتساءل البعض: هل يعدّ هذا تبشيرًا أيها الأحباء، قد 

أم مجرد خدمات اجتماعية؟ والحق أنه يعني تقديم 



 

خدمات اجتماعية وثقافية نهدف من خلالها، بروح 

المحبة، إلى تقديم بشارة الخلاص لكل من يشاركنا 

هذه الأنشطة.  فالسيد المسيح له المجد لم يكتفِ بتعليم 

ثم أشبعهم، الجموع، بل شفى مرضاهم، ثم علمّهم، 

 .وباركهم، وصرفهم بسلام واحدًا واحدًا

هذه مجرد اقتراحات متواضعة نضعها أمام محبتكم. 

اختاروا منها ما يناسبكم، وطوّروها، وأضيفوا ما 

ترونه نافعاً. ولنبدأ معاً بالصلاة، ولنجرب تنفيذ واحد 

 .منها كبداية مباركة

إياها:  ولنجندّ كل الطاقات والمواهب التي منحنا الله 

من يجيد الكلام والعرض، من يتقن الترجمة والكتابة، 

… من يعلمّ الألحان، من يصوّر ويعدّ مواد إعلامية

 .فنعمة الرب لا تعُوز شباب كنيستنا المجتهد

 فلنسرع ما دام الوقت مُقصّرًا، ولنردد مع الرب يسوع

: 



 

 .  فاَطْلبُوُا مِنْ إنَِّ الْحَصَادَ كَثِيرٌ وَلكِنَّ الْفعَلَةََ قلَِيلوُنَ « 

 (.2: 10رَبِّ الْحَصَادِ أنَْ يرُْسِلَ فعَلَةًَ إلِىَ حَصَادِهِ" )لو 

 

 إبراهم  فؤاد



 

كل يفس ثمنها ربنا يدبر توبة ونجاة ل

دم المسمح

 

 

 .سامحني على تقصيري في كتابة المعجزات



 

لوب الأس لكن ،في الحقيقة نشكر الله في معجزات كتير 

وبالتالي محتاجين نركز  ،المعجزةلا يوضح قوة  الركيك

  .في التعليق على المعجزات لكي يتمجد اسم الله

في  مع أحدي العائلات حدثت خطيرة جدا في معجزة

 لأن ،لكن الزوجة رافضة تقول اسمها أوروبا،

  .حساس جدا الموضوع

 الأنبا توضح مدي درجة شفافيةوالمعجزة كبيرة أوي 

ومش  .الرب لخائفيهوان فعلا سر  ( ،2023ميشائيل )

 ويصلي علشان ،سيدنا كان بيعرف المشكله :كده وبس

الروح القدس يفصح له وبقوة ربنا  .المشكله تتحل

 .لحلا

 همل كانتكان في عائلة قبطية. و :والموضوع باختصار

السيدة  سيطرت علي زوجف .اخلاقها فاسده جارة

ي زعنيف وقاسي  الزوج صبحأو صاحبة القصة.

نفسية الزوجه والأطفال الابرياء ...  ردمّ ف ،فرعون

 في ألمانيا وسمعت الزوجة عن سيدنا الانبا ميشائيل

وفوجئت من خلال كلام سيدنا أنه كما  .ولجأت  إليه



 

ذي ماكان الانبا رويس زلوكان شايف تصرفات الزوج 

بيشوف الشماس لما بيحزن قلب المسيح ويدنس جسده 

يرجعه عن  المهم حاول سيدنا .بالخطية في الصوم

وكمان كان بيكابر  .لكن الزوج كان مبسوط بحاله .غلطه

 .وكانت ضيقة كبيرة ومالهاش حل .وينكر أنه بيغلط

وطمن  .ووضع الانبا ميشائيل المشكله على المذبح

وفعلا الحل جاء من السماء )قرار بازالة  .الزوجة

 ل(العمارة وكل السكان تعزّ 

وعرفها  .الاسره لوا الا هذه كل السكان وافقوا وعزّ 

ل ي ما قال فعلا ربنا سهّ زو .السكن الجديد كام حجرة

وشكرت ربنا إن بصلوات  .وأوجد لهم سكن مناسب

سيدنا ربنا اوجد الحل المناسب علشان يبعد الجارة 

ربنا يدبر توبة ونجاة لكل نفس ثمنها دم  .الفاسده عنهم

ي مادبر توبة ونجاة لأهل نينوى وليونان زالمسيح 

 .ي خادمهالنب

 من السيدة ناهد/عفيفة سليمان من فرنسا

 

 



 

 للقانبركة الزيت المقدس وماء ا

جزة بمعوافتنا السيدة عفيفة )ناهد( سليمان بفرنسا 

تمت مع أحدي بنات الانبا ميشائيل بتقول إن زوجها كان 

 .                             في مصر وكان للاسف تعامل مع سحره

ند ع في كريفلباخ لانبا انطونيوسوهي كانت في دير ا

وصلي لها واعطاها زيت مصلي وماء  ،الانبا ميشائيل

من الدير في نفس اليوم كانت  البيت ولما رجعت .اللقان

 ده من المكان قامتوبعدبن  حجرة الجلوس،قاعده في 

حاجة  .وفجأة سمعت صوت قوي  حجرة النوم،ودخلت 

م تجد أي دخلت في المطبخ ولوتجري راحت  .انكسرت

 .رسمت الصليب وشكرت ربنا ونامتف .حاجة مكسورة

ي ف وتاني يوم فوجئت بأن المكان اللي كانت جالسه فيه

اللي كانت فوق رأسها  لنجفة الثقيلةا حجرة الجلوس

استمرت جالسه في  كانت )يعني لو .مكسورةوواقعة 

وقعت على  لنجفةهذا المكان لدقيقة أخري كانت ا

 (.رأسها



 

حضرتك كم كان الانبا ميشائيل اسقف متواضع لا تتخيل 

معجزات دون أن  انايتشبه بالسيد المسيح يعمل مع

 ييربنا ينجّ  ،يرسم الصليب على أولاده أن بمجرد ،طلبن

 .دتمجّ وي

 (λεκάνη - lekánē) "  *(صطلحًا م "تعُد كلمة "لقان

كنسياً ليتورجياً، وهي في الأصل كلمة يونانية تعني "إناء 

في غسل الأيدي أو الأرجل بالماء". وقد أصبحت هذه يستخدم 

الكلمة جزءًا لا يتجزأ من قاموس الكنيسة، حيث يسُتخدم هذا 

الإناء بشكل خاص في صلوات تقديس المياه لغسل الأيدي 

 ."والأرجل في مناسبات معينة

 التعاليم الروحية في صلوا  اللقانيرح صلاة اللقان | 

وتجري صلوات اللقان ثلاث مرات في السنة في الغطاس  

واعتاد الشعب ان ياخذ  .وفي خميس العهد وفي عيد الرسل

معة من الكنيسة كمية من المياة المقدسة ويحتفظون بها في 

تستخدم لشفاء الامراض ، وبيوتهم كمياة مقدسة للشرب

 .وطرد الشياطين

 

 

 

https://www.coptickoogi.com/2019/01/2.html


 

 س في أهمية الإفتقاددر
ً في قريته في  لما كان سامى )الأنبا ميشائيل( خادما

هل كان يقوم إسبوعيا بعمل درس كتاب لأ ،مصر

القرية البسطاء. وكان دائما قبل الدرس يجول بالقرية 

بعد عمله فى البنك )رئيس المقاصه الخارجية بالبنك 

المركزي( ويطرق على الأبواب ويدعو الناس لحضور 

الكتاب. فقال له أحد الرجال مرّه: "آسف، مش  درس

فاضى." فقال له سامى: "ليه خير إن شاء الله." 

 رايح فاعتذر الرجل مرّة أخرى قائلا: "لا. مفيش حاجة

 سارقين باببينى وبينك، انا وواحد صاحبى عشان، 

ورايحين نبيعه" )ملحوظة: تباع الأبواب والشبابيك 

الأسواق الريفية  الخشبية الجديدة والقديمة في

المصرية(. فقال له سامى: " الباب بكام؟" قال له: " 

قرش." فأخرج سامى المبلغ  ٥٠قرش أو  ٣٠يجيله 

من جيبه وأعطاه للرجل وقال:" بسيطة، إتفضل فلوس 

 ،ونصلى ،وناخد بركتك في درس الكتاب ،الباب اهى



 

ادتنى  ما دام“ :" فرد الراجل وقال.وربنا يتصرف

 .ى معاك منين متقولهاج ،الفلوس

انت  ح انت لوحدكرو .وقال لصاحبه: "خلاص 

  ك. أنا مش جاى معاك."لوحد

 .سامى يكمل إفتقاده لخراف الراعى الصالح راحو  

وجدوا عند بيت الراجل  ،بعد الانتهاء من الاجتماع

دوشة جامده  ،اللى كان عنده الباب المسروق ،التانى

أن صاحب الباب  قالولهم ؟فية اية :سألواف .وزحمه

عرف مين اللى سرقه وجاب ناس وضربوا الراجل 

وخدوا منه الباب. فالراجل اللى كان مع استاذ سامى 

 "!ضرب معاهالولاك كان زمانى ب ."انت انقذتنى :قاله

 

 رضا سلامه بمصر

 

 



 

 

 هجرأقاباط الم نجاحلمثال 

 إممل جرجس مايكل

    من هو إميل جرجس مايكل ؟

رجل أعمال  إميل جرجس مايكل
أمريكي مصري الأصل، هاجر مع 

عائلتة وهو في صغر السن من ضمن  
الجاليات القبطية التي هاجرت الي 

امريكا في الستينيات و أوئل 
 السبعنيات

تعلم في المداس والجامعات الأمريكية  ثم تخرج من   
 جامعات مرموقة كـجامعة هارفارد

 وجامعة ستانفورد    
، في أحد «وحدة الابتكار الدفاعي»تم تكليفه بإدارة  

أبرز القرارات المفصلية ضمن إطار سياسة الابتكار 
العسكري للولايات المتحدة منذ إعادة هيكلة 

 )وزارة الحرب« البنتاغون»

 



 

وتم تعيين إميل مايكل وكيلاً  ٢٠١٧الأميركية( عام في  
   للبحث والهندسة« البنتاغون»لـ
سؤال الأستاذ  ولب الموضوع والسؤال المهم هو 

 في فديو: أبراهيم عيسى
updated claim -YT  -German  -30sec 16x9  -Scams  -Avast  -DE  -VerB  

  ألا هو 
هل يمكن لأميل جرجس مايكل لو كان في مصران يكون 

حساسة( في في موقع بارز ) ما يسمى من المواقع ال
 السياسة الفعلية  في مصر في الأدارة والحكومة؟
وأجابة  السؤال كما جائت في فيديوا الحلقة يمكن 

تلخيصها في الحقائق والوقائع لأضطهاد الأقباط في 
مصر في فترات الرؤساء الذين حكموا مصر قبل وبعد 
الأنقلاب العسكري والغاء النظام الملكى في نقطتين 

   :أساسيين
(  يسيطر جماعة الإخوان المسلمين  علي الفكر ١)

الشعبوى المصري ذلك منذ زمن تأسيس  علي يد حسن 
  البنا وهو مؤسس الكتاتب في الجوامع الأسلامية

 ١٩٢٨سنة
 (راجع )

Vgl:(1): https ://ar.wikipedia.org/wiki/ 

https://www.youtube.com/watch?v=rUOzMAI7J_A


 

لتغيير  ١٩٥٣( الذين قاموا من مجلس قيادة الثورة  ٢)
أستسناء  النظام الجمهوري كلهم بلا نظام الحكم إلى

وفي الواقع  لم  ٠كانوا من جماعة الإخوان المسلمين
يكن هناك اي اختلاف في الفكر الديني  بين اعضاء 
مجلس قيادة الثورة وبين جماعة الأخوان المسلمين 

واتباع حسن البنا التي تمركزت في الأزهر  و الأختلاف 
 طلقة لقيادة لمصركان فقط في الاستيلاء للسلطة الم

والرؤساء الذين حكموا مصر بعد الغاء النظام الملكى هم 
     كالأتي

تقرب وتعامل  مع جماعة الإخوان  :محمد نجيب -١
المسلمين ولكنة حكم مصر لمدة قصيره جدا  وقدم 

بسب  ١٩٥٤فبراير  ٢٢محمد نجيب استقالته في 
 الصراع والخلافات المستمرة مع مجلس قيادة الثورة

https://ar.wikipedia.org/wiki/محمد_نجيب 

م ١٩٥٦) حكم مصر من يونيو  :جمال عبد الناصر -٢
 (١٩٧٠سبتمبر  -

لأقباط  تدريجيا و ضدا وبداء يظهر التميز العنصري
واضحا من  رؤساء مصر الفعليين منذ قيام الانقلاب 

 العسكري الي اليوم



 

ن جمال عبد الناصر وزملأه كانوا من جماعة الأخوا
 المسلمين، ولم يختلف معهم في

 ٠الفكرالديني ولكنه اراد السلطة المطلقة لنفسة 
ويمكن تلخيص التميز العنصري للأقباط في فترة  :

 حكمة
الأستيلاء علي الاراضي الزراعية المملوكه للأقباط  - 

 وتوزيعها علي المسلمين
الأستيلاء وتأميم الشركات والمصانع والبنوك الملوكه  - 
 ود او من الأقباطلليه

أنشاء الجامعات والمعاهد والمدارس الأزهرية خاصة 
 للمسلمين والتي لأ يسمح لدخول

 الأقباط المسيحيين فيها
 ( راجع )

 /https ://ar. wikipedia.org/wiki/ 
   جمال_عبد_الناصر

 -م ١٩٧٠محمد أنور السادات ) حكم من اكتوبر  -٣
 (١٩٨١اكتوبر 

خواني للسادات علي يد الشيخ أولا تأسس الفكر الأ -
 عبدالحميد عباس في كتاب القرية



 

عدل الدستور الي ماسمي بدستور السادات وينص  -
علي ان الشريعة الاسلامية الـــــمصدر الأساسى 

للتشريع للقانون المصري وقال عن نفسة أنة مسلم 
 ٠رئيس دولة مسلم

التي  ١٩٧٢اموتمت في عهدة كل احداث الخانكة ع -
 فيها عدد من الاقباط قتل
التهميش الأجتماعي للأقباط الناتج عن التميز  -

 حكمة العنصري الممنهج في فترة
 ( راجع)

 https://ar.wikipedia.org/wiki  محمد_أنور_السادات

 -م ١٩٨١) حكم من اكتوبر  :محمد حسني مبارك -٣
 م ( ٢٠١١فبراير 

 تعاون مع الأخوان وترك لهم العنان للسيطرة علي
 وسائل الأعلام ومفاصل الهيئات

 ٠والمؤاسسات الحكومية 
وفي عهدة حصلت التفجيرات الأرهابية للكنائس القبطية 

 لكنيسة ٢٠١١كما حدث ذلك عام
 ٧٠قبطيا واصابة  ٢١لأسكندرية وقتل االقديسين ب 

 .أخرون
 اثناء الحكم العسكرى بعد تنحى مبارك.



 

 ٣٢١ن قبطيا وكان عدد  ما لا يقل ع ٢٨مقتل   -
قبطيا من المتظاهرين الأقباط بجروح متفاوتة  ٣٢٩إلى

 ٢٠١١أكتوبر  ٩الخطورة.وقعت هذه الأحداث في 
بالقرب من مبنى الإذاعة والتلفزيون في القاهرة، 

وتعُرف باسم "مذبحة ماسبيرو". وتم ذلك  بالمدرعات 
العسكرية  التي قامت بدهس المتظاهرين، بالإضافة إلى 

الحي. ولأ ننسي أن الرئيس الحالي استخدام الرصاص 
عبد الفتاح السيسي كان يشغل منصب مدير إدارة 
المخابرات الحربية والاستطلاع وقت وقوع أحداث 

 ماسبيرو
  

https://www.youtube.com/results?search_query 
 www.youtube.com/results?search_queryأحداث+ماسبيرو
 https://ar.wikipedia.org/wiki/wikأحداث_ماسبيرو

 أحداث ماسبيرو كما رواها شاهد عيان
https: //www.youtube.com/watch?v=vo38M_n2su 
https: //www.youtube.com/watch?v=taot-NhbSAI 

   https://ar.wikipedia.org/wiki/wikiأحداث_ماسبيرو

محمد محمد مرسي عيسى العياط ) حكم من يونيو  -٤
 م(٢٠١٣م إلي يوليو ٢٠١٢

كان عضوا أساسيا في جماعة الأخوان المسلمين 
سة اواختير للترشيح  من المجلس العسكري الأخواني لر

ية وكان من حزب الحريه و العداله و جماعة رالجمهو



 

الإخوان المسلمين كمرشح احتياطى فى انتخابات رياسة 
 ٢٠١٢مصر سنة 

كانت العلاقات بين الإخوان المسلمين وحركة حماس 
ة طويلة. وخلال محادثات مع قادة حماس في وثيقة لفتر

القاهرة بعد أسابيع فقط من أدائه اليمين الدستورية وعد 
مرسي بـ "اتخاذ التدابير اللازمة لمساعدة  جماعة 

حماس الأرهابية في قطاع غزة" وسهل لهم التحرك بلا 
حدود في الأراضي المصرية و سمح لهم وللأرهابيين 

 باطبالهجمات علي كنائس الأق
كنيسة ومؤسسة قبطية انتقاما  ٩٠وتم تدمير اكثر من  -

 لعزلة
 (راجع)

/https://arz.wikipedia.org/wiki/محمد_مرسى 
https://wikiped.fandom.com/ar/wiki/محمد_مرسي 

 
فترة عبد الفتاح سعيد حسين خليل السيسي ) حكم من  )

   حتي اليوم - ٢٠١٤يونيو 
ديسمبر  ١١بولس في  تفجير كنيسة القديس بطرس و -

الكنيسة البطرسية الملاصقة للكاتدرائية   ٢٠١٦
قبطيا داخل الكنيسة وكان  ٢٩المرقسية,  استشهاد 



 

حات  امعظمهم من النساء والأطفال وايضا اصيب بجر
 ٣١خطيرة ما لايقل عن 

تفجير عند مدخل  الكاتدرائية المرقسية بالاسكندرية  -
 ا وإصابة آخرينقبطي ١٧يوم أحد الشعانين وقتل 

وفي نفس اليوم وقع انفجار في كنيسة مار  ٤٨ 
جرجس في مدينة طنطا ونجم عن انفجار عبوة ناسفة 

 ٠آخرين ٧٦شخصًا وإصابة  ٢٩شديدة الانفجار وقتل 
وقع هجومان إرهابيان على المسيحيين الأقباط في 

طريقهم لزيارة دير الأنبا صموئيل المعترف في محافظة 
 ٢٠١٨ونوفمبر  ٢٠١٧في مايوالمنيا، وذلك 

هاجم مسلحون ملثمون  ٢٠١٧مايو  ٢٦هجوم -
يرتدون زياً عسكرياً رحلة من الأقباط في طريق زيارة 
لدير الأنبا صموئيل المعترف في الصحراء الغربية وقتل 

آخرين وذلك  ٢٥أطفال وإصابة  ١٠قبطيا منهم  ٢٩
 ٠أكبر اللهوسط  صيحات 

تهدف ألأرهابيون الذي اس ٢٠١٨نوفمبر  ٢هجوم 
المسلحون حافلتين صغيرتين كانتا تقلّ أقباطًا عائدين 

أشخاص  ٧من زيارة الدير وأسفر الهجوم عن مقتل 
 آخرين ١٩وإصابة 



 

 ٢٩هجوم على كنيسة مار مينا في حلوان  يوم الجمعة 
 ٩و أسفر الهجوم عن استشهاد  ٢٠١٧ديسمبر 
 آخرين ٥وإصابة 

في صعيد مصر العنف الطائفي تحدث، خاصة  -
والمناطق الريفية،ولقد وثقت المبادرة المصرية للحقوق 

حالة اعتداء طائفي في محافظة المنيا  ٧٧الشخصية 
 ٢٠١٦و  ٢٠١١وحدها بين عامي 

 
    التمييز المجتمعي والطائفي

الإفلات من العقاب والأستغناء عن القانون المدني  -
 بحجة التحكيم للاحكام  العرفية

خطف والتحول القسري المستمرة   والتي لا عمليات ال -
تزال حتي اليوم  حالات اختطاف النساء والفتيات 

القبطيات وإجبارهن على اعتناق الإسلام والزواج من 
 رجال مسلمين

   تفجيرات_أحد_السعف/https://ar.wikipedia.org/wiki (راجع)
 https: // www.eipr.org  راجع

https: // www.masrawy. 
com/news/news_various/details/2018/11 

https: // www. euromesco.net/news/7-coptic-
christians-killed-in-an- attack-in-egypt 

     ar.wikipedia.org/wiki/. حادث_كنيسة_مارمينا 



 

 /والحل-المشكلة-مصر-في-الأقباط 
https://www.copticsolidarity.org/2018/01/15/ 

 /والحل-المشكلة-رمص-في-الأقباط

 وتلخص التعليقات الموجودة علي الفديوا كالأتي
معظم المتفقين لرأي الأستاذ ابراهيم عيسى من أقباط   -

 المهجر ومنها تعليق الأستاذ ميلاد خليل
 ( @miladkhalil305 ): 

جميعنا عانينا من التمييز الدينى العنصري الوظيفى  " 
 :التالىبدعم من الشريعه الاسلاميه ونصها 

، تلك الكلمات "أولى الأمر لايكونوا من الكافرين"
العنصريه حرمتنى من إمتيازات كثيره في أثناء حياتى 

 "العمليه وحتى خلال تأديتى للخدمه العسكريه
عدد قليل من الأقباط  ربما ليسوا من أقباط المهجر أو  -

الأستاذ ابراهيم    حديثى الهجرة لأ يتفقون مع رأى
 عيسى

 
ايضا عدد قليل من الأقباط يتبعون سياسة الحياد و -

السلبي بمعني غير متفق مع أبراهيم عيسى في الرأى  
 ٠ولكن متفقوا معه في بعض النقط

هي المصدر  ١٩٧٠ومبادئ الشريعة الأسلامية منذ عام 
 الرئيسي للتشريع في مصر تعتبر



 

النصوص القرأنية قطعية الثبوت  قطعية الدلالة )أى أن 
القرأني لا يحتمل إلا معنى واحدًا فقط، ولا يمكن  النص 

 فهمه على بمعنيين ولا يقبل التأويل (
 ٣و"النص القرأني" حسب سورة آل عمران سورة رقم 

 :يقول ٢٨أني آوالنص القر
لاَّ يتََّخِذِ الْمُؤْمِنوُنَ الْكَافِرِينَ أوَْلِياَء مِن دُونِ الْمُؤْمِنيِنَ "

ِ فيِ شَيْء  إِلاَّ أنَ تتََّقوُاْ مِنْهُمْ وَمَن يفَْعلَْ ذَلِكَ  فلَيَْسَ مِنَ اللََّّ
ِ الْمَصِيرُ  ُ نفَْسَهُ وَإِلىَ اللََّّ رُكُمُ اللََّّ  تقُاَةً وَيحَُذِّ

 .wwwالدلالة-قطعي-الثبوت-قطعي-القرآن-معنى 
islamweb.net/ar/fatwa/50153 

لثانية من و طالما ان مبادئ الشريعة الأسلامية  وفقاً لـ المادة ا 
الدستور المصري الحالي المصدر الرئيسي للتشريع في مصر 

   لن يتغير وضع الأقباط في مصر بتغير الرؤساء

 أ/ جمال بطرس 
 
 
 
 
 



 

 سيلفانا عاطف

 
سم سيلفانا يتردد كثيرًا هذه الأيام على وسائل إ

التواصل الاجتماعي في مصر وبين أقباط المهجر، 

وحزن  عميقين، لما تحمله قضيتها من ألم  

وإحساس  صارخ بعدم العدل والانحياز ضد أقباط 

هذه القضية ليست حالة فردية، . مصر في وطنهم

بل واحدة من مئات حالات الفتيات القبطيات اللاتي 

يختفين سنوياً في مصر، حيث تكتشف أسرهن 

لاحقاً أنهن وقعن ضحايا شبكات منظمة تقوم 

الشبكات  باستدراجهن عبر وسائل مختلفة. هذه



 

انتشرت منذ ثمانينيات القرن الماضي، وغالباً ما 

تنُسب إلى تيارات سلفية إسلامية، بعضها ممول 

من دول الخليج العربي، وتحظى  بتغاض  أو دعم 

من أجهزة الإدارة المصرية، بل وأحياناً من القضاء 

المصري، الذي يعتمد في مثل هذه القضايا على 

ا إلى المادة الثانية من الشريعة الإسلامية، استنادً 

مبادئ »الدستور المصري التي تنص على أن 

 »الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للتشريع
الفتاة المعنية قاصر، وتعاني من فرط الحركة 

وتشتت الانتباه وتأخر ذهني وضعف في التركيز. 

 يجب –نقلًا عن والدتها  –ووفقاً لتقارير الأطباء 

  .كطفلة في الثامنة من عمرها معاملتها ذهنياً

اكتوبر  ٢٨اختفت البنت من وسط عائلتها يوم  ●

٢٠٢٥ 

تم عمل محضر من الأم بقسم الشرطة بعد مرور  ●

 ٢٠٢٥اكتوبر  ٢٩ساعة علي إختفائها ، يوم  ٢٤



 

نوفمبر تم إتصال قسم الشرطة بالأم  ١يوم !!!! ●

  ، ليخبرها ان ابنتها اشهرت اسلامها

ابنتها قاصر و غير مسئولة عن اوضحت الأم ان 

تصرفاتها و ان هذا شيئ غير قانوني و لن يتم 

 .قبوله
ذهبت الأم لقسم الشرطة لتري ابنتها لتفاجأ ان 

حليتها  سلبها منابنتها ترتدي النقاب كما تم 

الذهبية و تليفونها المحمول ، و عند سؤال البنت 

أخلعوها  كيف و من ألبسها هذا ، قالت فقط انهم

البسوها هكذا في إحدي الغرف. ثم و بسها ملا

بعد هذه  خرجت و هي مرتعبة و مسرعة 

 المواحهة.

هنا تم أخذها من أفراد الأمن و لم يتم تسليمها 

  ، حسب وعد الشرطة.لأسرتها



 

بطاقات الهوية للأم  ت الشرطة في نفس اليوم أخد

 و الإبنة و التي كانت بحوزة الأم ، ولم يتم إرجاعها

 .تم صرف الأسرة دون ابنتهم ، ولهما

 ●  ذهبت الأم مرة أخري  ٢٠٢٥نوفمبر  ٢يوم

تم تقديم أوراق لها  هناك . لقسم الشرطة

م ما لانها لم تعل و بعد رفضها التوقيع .لتوقيعها

، تم توجيهها للنيابة حيث من هو مكتوب فيها

  .المفترض ان تتسلم ابنتها
م كان قد تمن قسم الشرطة  عند خروج الأسرة

تحضير تجمهر كبير من الملتحين ، لترهيب الأسرة 

علي مرأي و مسمع من الأمن، مما اضطر الأسرة 

لطلب التأمين حتي مبني النيابة،  و هو ما حدث ، 

ضد  حيث تم ايصالهم بعربات الشرطة لتأمينهم

  هجمات المتجمهرين الملتحين.

في النيابة كانت المفاجأة المذهلة حيث أخبر رئيس 

 ، في تصرف ليس"طردها" بة الأم ان ابنتها تمالنيا



 

فقط غير مسئول و انما يستهين بعقلية الناس ، 

  .فقط لأنهم بسطاء

إخراجها من يوجد شهود عيان ان البنت تم ولكن 

 لمتوعالنيابة في سيارة أحد ضباط المباحث  مبنى

الأسرة انه تم تسليمها لأسرة الخاطفين ، و الذي 

  .ا كأمين شرطةيعمل أحد الأشخاص به

مع  أمام هذا التواطؤ الواضح و الصريح من الأمن

من النيابة أيضا، ؤ، و المصيبة الأكبر  المجرمين

  :أتوجه ببعض الأسئلة المشروعة

أولا:  كيف تقول الشرطة ان البنت أشهرت اسلامها 

 و هي قاصر؟

نوفمبر  ٢ثانيا : لماذا لم يتم تسليم البنت يوم 

 مباشرة لأهلها ؟

الثا: لماذا تم أخذ بطاقات الهوية من  الأم ، و لماذا ث

  لم يتم ارجاعها؟



 

رابعا: أين أقامت البنت منذ معرفة الشرطة بمكانها و 

حتي تاريخه؟  هل بمنزل أسرة مسلمة ، لا تربطها بها 

  أي علاقة شرعية ؟

خامسا: ماذا فعلت الشرطة ضد التجمهر للترهيب الذي 

 حدث؟؟

باطؤ في الحل؟ هل تريدون أخذ فرصة سادسا: لماذا الت

حتي تتم البنت السن القانوني ؟ مع العلم ان هذا غير 

 !قانوني في كل الأحوال

سابعا: هل طلبت النيابة توقيع كشف طبيب شرعي علي 

الفتاة ، لمعرفة ما اذا كانت هناك جريمة اغتصاب 

قاصرأم لا؟ أم تنتظرون حتي تتم السن القانوني ، و 

بح الأمر كأنه بالتراضي و ليس اغتصاب بالتالي يص

 قاصر دون السن؟؟

لم  ٢٠٢٥ديسمبر  ٢٩اليوم  وحتى كتابة هذه الأسطر

من لأسرتها ، و لم يتم معاقبة أي  إرجاع الفتاةيتم 

 المجرمين!!!

 مارى سرجة



 

Die Botschaft S.H. Anba 

Tawadros II zum Fest der 

Geburt Christi und zum 

Beginn des neuen Jahres 

2026 
 

 

 

 

 

 

Im Namen des Vaters, des 

Sohnes und des Heiligen 

Geistes, Ein Gott. Amen. 



 

Ein frohes neues Jahr und ein 

glorreiches Fest der Geburt. 

 

 Ich bin glücklich, Ihnen diese 

Weihnachtsbotschaft für das 

neue Jahr 2026 zu senden. 

Zunächst möchte ich Ihnen allen 

zum glorreichen Fest der Geburt 

gratulieren. Ich gratuliere jedem 

von Ihnen und all unseren 

koptischen Kirchen auf der 

ganzen Welt; allen koptischen 

Diözesen auf jedem Kontinent, in 

Afrika und Asien, in Europa, in 

Nord- und Südamerika und auch 

in Australien; jeder Familie, 



 

jedem Jugendlichen, jedem 

Diakon und jedem Vater: den 

Priestern, den Metropoliten und 

den Bischöfen. Jedes Jahr 

denken wir über das glorreiche 

Fest der Geburt nach. Zu den 

bekannten menschlichen 

Erfahrungen im Leben gehört 

der Akt des Schenkens. In der 

Tat bieten uns die Ereignisse der 

Geburt unseres Herrn Jesus 

Christus und Seine 

Menschwerdung in Bethlehem 

ein neues Verständnis der Idee 

eines Geschenks. Ein Geschenk 

ist ein menschlicher und 



 

gesellschaftlicher Akt, der allen 

Menschen bekannt ist. 

Geschenke variieren zwischen 

materiellen Geschenken, 

moralischen, greifbaren und 

verbalen, wie Poesie und Lob, 

und so weiter. In der 

Weihnachtsgeschichte 

begegnen wir drei Arten von 

Geschenken: das Geschenk der 

Freude, das Geschenk der 

Bedeckung und das Geschenk 

der Liebe. Diese drei Geschenke 

sehen wir in den verschiedenen 

Ereignissen der Geburt. Was das 

Geschenk der Freude betrifft, 



 

sehen wir zuerst den Stern, von 

dem einige Väter sagten, dass er 

kein gewöhnlicher 

astronomischer Stern war, 

sondern eher „ein Engel“, wie 

der heilige Johannes 

Chrysostomus sagte. Der Stern 

war ein Zeichen am Himmel 

(Matthäus 2:2). Es war ein 

Geschenk nicht nur für 

Einzelpersonen, sondern für 

Völker – die Völker, von denen 

die Weisen kamen, die Gelehrte 

waren, die sich mit Astronomie, 

den Berechnungen der Sterne 

und der Zeitrechnung befassten. 



 

Der Stern war ein führender und 

leitender Stern, der sich mit 

diesen Weisen bewegte, bis er 

über der Krippe in Bethlehem 

stehen blieb. Es war ein 

Geschenk vom Himmel, ein 

Geschenk der Freude. Ich 

möchte, dass Sie sich mit mir 

vorstellen, wie die Weisen 

reisten und über den Stern 

nachdachten. In jenen Tagen 

waren die Straßen natürlich sehr 

begrenzt, da es kein GPS, keine 

asphaltierten Straßen, keine 

Flugzeuge, keine Autos usw. 

gab. Dieser Stern war also der 



 

Star der Veranstaltung und ein 

Geschenk vom Himmel an diese 

Weisen, nicht nur für sie, 

sondern für alle ihre Leute. Zu 

den Geschenken der Freude, die 

der Himmel in der 

Weihnachtsgeschichte anbot, 

gehörten die Engel. Vor Freude 

waren sie froh und sangen eine 

zeitlose Hymne, die wir immer 

noch in der Liturgie beten und 

uns daran erinnern. Jedes Mal, 

wenn wir die Geburt feiern, 

erinnern wir uns an diese Hymne 

als Geschenk: „Ehre sei Gott in 

der Höhe und Friede auf Erden, 



 

den Menschen ein Wohlgefallen“ 

(Lukas 2:14). Es ist nicht nur ein 

Vers oder eine Hymne, sondern 

in unserer modernen Sprache 

betrachten wir es als eine 

Roadmap. Die Menschen sollten 

Gott Ehre erweisen, Frieden auf 

Erden verbreiten und eine Quelle 

der Freude für all ihre 

Mitmenschen sein. Dies ist ein 

Geschenk der Freude durch die 

Engel, die mit großer Freude 

sangen. Ein weiteres Geschenk 

der Freude war der Engel, der in 

der Dunkelheit der Nacht schien 

und die Hirten erleuchtete. Er 



 

begann ihnen von der Geburt 

unseres Herrn Jesus Christus zu 

erzählen. In jenen Tagen gab es 

natürlich kein Radio, kein 

Fernsehen, keine sozialen 

Medien, nichts dergleichen. Der 

Engel war jedoch der 

freudenbringende Bote, der eine 

Freudenbotschaft überbrachte: 

„Heute ist euch in Bethlehem der 

Heiland geboren“ (Lukas 2:11). 

Es war eine Freudenbotschaft 

für Menschen, die die ganze 

Nacht in der Wildnis wach 

waren. Das sind alles Geschenke 

der Freude, die der Himmel uns 



 

gegeben hat. Die zweite Art von 

Geschenken sind die der 

Bedeckung. Das Wort 

„Bedeckung“ ist ein mächtiges 

menschliches Wort und eine 

Tugend. Wenn wir beten, sagen 

wir jedes Mal: „Danke, Herr, 

dass Du uns bedeckt hast“, in 

Bezug auf die göttliche 

Bedeckung. Es ist eine sehr 

große Tugend im Leben eines 

Menschen. Gesegnet ist die 

Person, die ihren Bruder oder 

ihre Schwester oder andere in 

ihrem Zuhause, ihrer 

Gemeinschaft, ihrem Dienst, 



 

ihrer Kirche und ihrem Land 

bedeckt. Bedeckung ist eine 

Gnade und ein Geschenk, das 

der Himmel uns gegeben hat. 

Wo sehen wir sie? Der erste Ort, 

an dem wir sie sehen, ist die 

Krippe. Stellen Sie sich den 

heiligen Joseph, den 

Zimmermann, vor, 

fortgeschrittenen Alters, einen 

alten Mann, mit der jungen 

Jungfrau Maria, die schwanger 

ist und sich in ihren letzten 

Tagen der Schwangerschaft 

befindet. Sie konnten keinen 

Platz für sie finden, um das Kind 



 

zur Welt zu bringen. Sie gingen 

zu vielen Orten, sie gingen nach 

Bethlehem, und sie gingen an 

allen Häusern vorbei, aber es 

war kein Platz. Aber da war der 

Besitzer der Krippe, und die 

Krippe selbst war ein Geschenk 

der Bedeckung für diese Frau, 

die im Begriff war zu gebären. 

Die Krippe bedeckte die Geburt 

unserer Mutter, der Jungfrau, 

und war ein Schutz für das 

kleine Kind. Sie bedeckte diese 

kleine Familie, bestehend aus 

dem heiligen Joseph, dem 

Zimmermann, als Hüter des 



 

Geheimnisses der 

Menschwerdung, und dieser 

gebärenden Jungfrau, die jung 

an Jahren und erschöpft war, da 

medizinische Versorgung, wie 

wir sie heute kennen, damals 

nicht existierte. Und all das, 

während sie auch weit weg von 

zu Hause war, aber die Krippe 

bot ihnen Bedeckung. Nicht nur 

das, sondern auch die Nacht war 

eine Bedeckung – eben jene 

Nacht, in der unser Herr Jesus 

Christus geboren wurde, und es 

war eine stille Nacht. Diese Stille 

und Dunkelheit im Allgemeinen 



 

bot Bedeckung und erlaubte, 

dass alles klar gesehen wurde 

im Hinblick auf das vom Himmel 

gesandte Licht, sei es mit den 

Engeln oder mit dem Engel, der 

den Hirten die Nachricht 

verkündete. Auch als Teil dieser 

Bedeckung gibt es ein schönes 

Detail: Als die Jungfrau Maria in 

der Krippe gebar, gab es 

Windeln, kleine Tücher, um das 

Neugeborene einzuwickeln 

(Lukas 2:12). Woher kamen 

diese? Vielleicht hat der Besitzer 

der Krippe sie zur Verfügung 

gestellt, oder vielleicht waren sie 



 

bei unserer Mutter, der Jungfrau. 

Das ist hier nicht die Frage, aber 

diese Windeln boten ebenfalls 

Bedeckung. Dieses kleine Baby 

war bedeckt und geschützt, 

geboren in der Kälte der Nacht 

und dem kalten Wetter zu jener 

Zeit. Vergessen wir nicht, dass 

Bedeckung von großem Wert 

und großer Tugend ist. Das 

dritte Geschenk, das der Himmel 

uns gegeben hat, ist ein 

menschliches Geschenk, das 

Geschenk der Liebe. Ich 

erwähnte das Geschenk der 

Freude, das Geschenk der 



 

Bedeckung und das Geschenk 

der Liebe. Das Geschenk der 

Liebe, wie wir alle wissen, hat 

viele Formen, und diese 

variieren darin, wie Geschenke 

als Ausdruck der Liebe gegeben 

werden. Das erste Geschenk, 

das der Himmel uns gegeben 

hat, ist unsere Mutter, die 

Jungfrau Maria, die Auserwählte, 

die schöne Taube und der Stolz 

unseres Geschlechts. Sie, die 

Gott erwählte, um der Weg für 

die Menschwerdung des Sohnes 

Gottes, unseres Herrn Jesus 

Christus, zu sein, war ein 



 

Geschenk in der Menschheit. 

Deshalb sagen wir, dass sie der 

Stolz unseres Geschlechts ist. 

Wir sagen auch über ihren 

Schoß, der den Herrn Jesus 

Christus trug, dass er die 

göttliche Werkstatt war, durch 

die Christus Mensch wurde und 

die Gottheit sich mit der 

Menschheit vereinte. Zu den 

Geschenken der Liebe gehören 

auch die von den Weisen 

dargebrachten. Sie waren 

Gelehrte, reich und Philosophen. 

Als die Weisen kamen, um den 

König, den König der Juden, zu 



 

besuchen, brachten sie 

Geschenke mit. Sie brachten 

Geschenke dar, die für die 

jüdische Gesellschaft vielleicht 

neu waren: Gold, Weihrauch und 

Myrrhe (Matthäus 2:11). Diese 

Geschenke waren insgesamt ein 

Ausdruck der Liebe, die diese 

Männer zu diesem kleinen Kind 

hatten. Gold bedeutet einen 

großen König, Weihrauch einen 

großen Priester und Myrrhe 

einen Leidenden, einen Träger 

des Kreuzes, einen Großen. Aber 

die Geschenke kamen nicht nur 

von den Weisen, sondern auch 



 

von den Hirten, die auf den 

freien Feldern Wache hielten. 

„Wache halten“ bedeutet, nachts 

in der Wildnis zu sitzen, wach zu 

bleiben, um ihre Herden zu 

bewachen. Diese Hirten waren 

voll des Lobes, und ihr Lob war 

ein Geschenk, das die Liebe 

ausdrückte, die sie in ihren 

Herzen trugen. Abschließend ist 

die Geburt unseres Herrn Jesus 

Christus eine menschliche 

Botschaft, die uns ein 

gesellschaftliches Konzept 

bietet, nach dem wir leben: den 

Austausch von Geschenken. Sie 



 

wählen ein Geschenk, das Sie 

einem geliebten Menschen zu 

vielen Anlässen geben. Das 

Geschenk wird durch den Geber 

und den Empfänger bestimmt. 

Ihr Geschenk sollte nützlich, 

vorteilhaft und schön sein. Es 

muss nicht teuer sein, aber es 

kann bedeutungsvoll sein. Ein 

einfaches Geschenk kann sehr 

ausdrucksstark sein. Eines der 

schönen Geschenke, die wir 

einander geben, besonders 

unseren jungen Söhnen und 

Töchtern, ist die Heilige Bibel in 

ihren vielen Formen: mit 



 

farbigen Bildern, in großer 

Schrift, in Audio-Versionen oder 

mit mobilen Anwendungen, die 

es ihnen ermöglichen, sie zu 

nutzen, zu sehen und in die Welt 

der Bibel einzutauchen. Das 

Geschenk der Bibel ist ein sehr 

nützliches Geschenk; das ist nur 

ein kleines Beispiel. Aber die 

Weihnachtsbotschaft, die ich 

Ihnen an diesem glorreichen 

Fest übermitteln möchte, ist das 

Verständnis eines Geschenkes, 

das Freude ausdrücken, 

Bedeckung ausdrücken und 

Liebe ausdrücken kann. Ich 



 

gratuliere Ihnen, Geliebte, und 

all unseren Kirchen, all unseren 

koptisch-orthodoxen Diözesen, 

und überbringe Ihnen große 

Liebe aus dem Herzen Ägyptens, 

aus Kairo, aus der St.-Markus-

Kathedrale in Abbasiyya, wo 

sich das Heiligtum des heiligen 

Apostels Markus befindet. Ich 

gratuliere Ihnen allen und 

wünsche Ihnen in diesem neuen 

Jahr alles Gute, allen Frieden, 

alle Gesundheit, alle Freude, alle 

Bedeckung und alle Liebe. Meine 

Grüße an alle, jung und alt, und 

an alle koptischen Diözesen auf 



 

der ganzen Welt, die geliebten 

Väter und alle Diener und 

Dienerinnen in jeder Kirche und 

jeder Diözese. Gott sei mit Ihnen. 

Ein frohes neues Jahr und ein 

glorreiches Fest der Geburt. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Die Botschaft  

S. E. Anba Deuscoros 

zum Fest der Geburt Christi 

und zum Beginn des neuen 

Jahres 2026 

 

Meine geliebten, 

gesegneten 

Kinder,ich möchte 

euch allen zum 

Beginn des neuen 

Jahres, zum Fest 

der Geburt Christi 

und zum Fest der Erscheinung 

des Herrn (Epiphanias) herzlich 



 

gratulieren.Ich bitte den Herrn 

Jesus, der in der Krippe geboren 

wurde, dieses Jahr mit allen 

himmlischen Segnungen zu 

erfüllen und euer Leben und das 

Leben eurer Familien zu segnen 

Wenn wir über das Fest der 
Geburt Christi sprechen, führt 
uns dies dazu, über die 
Bedeutung der geistlichen 
Wiedergeburt in unserem Leben 
nachzudenken. 
Die geistliche Bedeutung der 
Wiedergeburt besteht darin, ein 
Leben fortwährender Buße zu 
führen. Buße bedeutet, sich von 
allem fernzuhalten, was unser 



 

wahres geistliches Leben 
behindert – von Sünden und 
Verfehlungen –, und sie im 
Sakrament der Beichte zu 
bekennen. Dies führt uns zur 
Buße (denn es heißt das 
Sakrament der Buße und der 
Beichte). 
Wer ein Leben der Buße führt, 
wird auch zum Tun des Guten 
und zur Hilfe für andere geführt. 
So wie der Herr Jesus Christus in 
unsere Welt kam und als Kind 
einer armen Jungfrau in einer 
einfachen Krippe geboren 
wurde,so lehrt Er uns, das Leid 
der Armen und Bedürftigen zu 



 

fühlen, sie zu spüren und ihnen 
zu helfen. 
Er lehrt uns, dass alle Freuden 
und Vergnügungen der Welt 
nichts wert sind, uns weder 
glücklich machen noch uns 
wahre Freude schenken 
…Vielleicht bedeuten sie für 
manche eine vorübergehende 
Freude oder ein kurzzeitiges 
Glück, aber Werke der Güte und 
Barmherzigkeit und die Hilfe für 
andere sind es, die uns wahre, 
bleibende Freude schenken und 
uns den guten Anteil im 
Himmelreich geben. 
Ich bete für euch alle,dass der 
Herr, der Gott, der in der Krippe 



 

geboren wurde, euch alle Freude, 
alles Glück und echte Buße 
schenke, durch den Segen und 
die Gebete unseres aller Vaters 
und unseres ehrwürdigen 
Hohepriesters, S. H. Papst 
Tawadros II., dessen Leben Gott 
uns für viele Jahre und friedvolle 
Zeiten bewahren möge. 
Bleibt wohl. 
 
 
Anba Deuscoros 
Bischof von Süddeutschland 
und Abt des Klosters des 
heiligen Antonius d. Gr. in 
Kröffelbach 



 

Der Unterschied zwischen 

Vertrauen und Faulheit - 

Widerspricht der Glaube der 

Arbeit? 

 

Der heilige Jakobus lehrt uns und 

sagt: "Denn wie der Körper ohne 

den Geist tot ist, so ist auch der 

Glaube ohne Werke tot" (Jakobus 

2:26). Das Vertrauen auf Gott ist das 



 

Vertrauen des Glaubens, begleitet 

von Handlungen, Überlegungen und 

Vorbereitungen, um Gottes Absicht 

in Ihrem Leben zu verwirklichen. 

Hingegen ist die Faulheit das 

genaue Gegenteil, das 

Stehenbleiben an einem Ort, ohne 

zu handeln oder darüber 

nachzudenken, was zu tun ist. Auf 

Gott zu vertrauen bedeutet, das zu 

tun, was in Ihrer Macht steht, und 

den Rest Gott zu überlassen. Die 

Jünger Christi brachten das mit, was 

sie hatten, um das Wunder der 

Brotvermehrung zu vollbringen - 

fünf Brote und zwei Fische. Ebenso 

lehrt uns der heilige Apostel Paulus: 

"So ist weder der etwas, der pflanzt, 



 

noch der, der begießt, sondern nur 

Gott, der wachsen lässt" (1. 

Korinther 3:7). Ja, Gott wird das 

Wachstum dessen bewirken, was du 

pflanzt und gießt. An anderer Stelle 

hoben die Jünger Christi, 

gemeinsam mit der Menge, den 

Stein vom Grab des Lazarus - das 

waren ihre Möglichkeiten -, aber 

Jesus, der Herr, erweckte Lazarus 

aus den Toten. Derjenige, der faul 

und träge ist, verdient jedoch Tadel, 

wie es bereits mit dem faulen und 

untätigen Diener geschah, der sein 

Talent vergrub und nicht nutzte. Die 

Bibel, die vor uns liegt, fordert uns 

auf, unsere Angelegenheiten zu 

bedenken, damit wir zur richtigen 



 

Zeit die richtige Entscheidung 

treffen können, wie es in den Versen 

heißt: "Denn wenn einer von euch 

einen Turm bauen will, setzt er sich 

dann nicht zuerst hin und berechnet 

die Kosten, ob seine Mittel für das 

ganze Vorhaben ausreichen? Sonst 

könnte es geschehen, dass er das 

Fundament gelegt hat, dann aber 

den Bau nicht fertigstellen kann. 

Und alle, die es sehen, würden ihn 

verspotten und sagen: Der da hat 

einen Bau begonnen und konnte ihn 

nicht zu Ende führen" (Lukas 14:28-

30). Arbeit ist in allen Bereichen des 

Lebens notwendig. Zum Beispiel ist 

es schön, an die Existenz Gottes zu 

glauben, aber die Frage ist, ob sich 



 

dein Glaube in deinem Umgang mit 

anderen zeigt. In deiner Akzeptanz 

anderer, die möglicherweise im 

Glauben, in der Hautfarbe oder im 

Herkunftsland unterschiedlich sind. 

Reflektiert dein Glaube sich in 

deinen täglichen Handlungen, oder 

behandeln wir diesen Glauben wie 

ein teures Kunstwerk, das wir in 

unseren Häusern an einem 

besonderen Ort aufbewahren, ohne 

es zu berühren oder damit in 

Berührung zu kommen, ohne ihm 

die Gelegenheit zu geben, unser 

Leben zu verändern? Gott hat alle 

Geschöpfe erschaffen und ihnen die 

entsprechenden Fähigkeiten und 

Möglichkeiten gegeben. Er schuf die 



 

Vögel und gab ihnen Flügel, damit 

sie fliegen und Nahrung finden 

können. Wenn sie nicht fliegen, 

werden sie vor Hunger sterben. Er 

schuf die Bienen mit der Fähigkeit, 

den Nektar der Blumen 

aufzunehmen und Honig 

herzustellen. Aber wenn sie träge 

sind, werden sie keine Nahrung 

finden. Deshalb ist es für jeden von 

uns wichtig, die uns gegebenen 

Fähigkeiten und Möglichkeiten zu 

entdecken und sie bestmöglich zu 

nutzen. 

 

Abouna Petrus Beshay 
St.-Marien Koptische Bunkerkirche, 
Düsseldor  



 

Warum liebe ich diesen 

Gott? (1) 
 
 
 
 

 

 

 

Warum hat Gott den Menschen 

geschaffen? 

Die Geschichte Gottes mit dem 

Menschen im orthodoxen 

Denken. 

Die Geschichte Gottes mit dem 

Menschen in der orthodoxen 

(östlichen) Theologie beginnt nicht 



 

mit der Geschichte der Sünde und 

des Falls, sondern mit dem 

Erkennen des Zieles Gottes bei der 

Schöpfung des Menschen. 

Gott ist nicht ein Wesen, das sich 

langweilt und daher beschließt, 

eine Schar von Geschöpfen zu 

erschaffen, um sich an ihnen zu 

erfreuen oder ihr Schicksal zu 

formen. 

Gott ist auch nicht das Wesen, das 

Lebewesen schafft, um von ihnen 

angebetet zu werden, um ihren 

Lobpreis und ihre Verehrung zu 

genießen. „Nicht du hast meiner 

Knechtschaft bedurft, sondern ich 



 

deiner Herrschaft,“ heißt es in der 

gregorianischen Liturgie. 

Gott ist nicht das Wesen, das 

Geschöpfe schafft, um seinen 

Stolz zu befriedigen, indem er sie 

beherrscht und ihren Gehorsam 

erzwingt. 

Gott ist nicht das Wesen, das den 

Gehorsam und die Unterwerfung 

des Menschen erkauft – nicht 

gegen das Paradies – und auch 

nicht ein Gott, der seine 

Widersacher rächt, indem er sie in 

die Hölle verbannt. 

Wir beginnen unsere Abhandlung 

damit, diese falschen und 

negativen Vorstellungen über Gott 



 

und Sein Ziel bei der Schöpfung 

des Menschen zu verwerfen, weil 

viele Menschen sich genau solche 

Szenarien vorstellen und daher 

den Glauben an diesen Gott 

ablehnen — und dies wäre in 

gewisser Hinsicht auch berechtigt. 

Es bleibt die Frage: Wer ist Gott 

wirklich? Und welches ist der 

Grund, aus dem Er das Universum, 

alle Geschöpfe und besonders den 

Menschen geschaffen hat? 

Gott ist derjenige, der die einzige 

wahre Selbst-Existenz besitzt, der 

Ursprung allen Seins. In 

kirchlicher Sprache ist er „der 

Seiende“, im hebräischen heiligen 



 

Namen YHWH („Jahwe“) oder, wie 

Christus von sich sagt: „ἐγώ εἰμι“ 

(„Ich bin, der ich bin.“) – „Ich bin 

der Seiende.“ 

Gott ist der in sich selbst Seiende; 

außerhalb von Ihm existiert nur 

das Nichts. 

Gott ist der Lebendige in sich 

selbst, Ursprung und Quelle des 

Lebens; außerhalb von Ihm gibt es 

nichts als Tod, Vergänglichkeit 

und Nichtsein. 

Gott ist vollkommene Liebe, 

vollkommene Heiligkeit, 

vollkommene Freiheit. 

Dieser Gott war durch Seine 

Dreifaltigkeit in Seinem Wesen 



 

vollkommen; Er wirkte alle Seine 

Eigenschaften in der Heiligen 

Trinität: 

Der Vater liebt den Sohn im 

Heiligen Geist, der Sohn erwidert 

die Liebe des Vaters im Heiligen 

Geist. 

Also hatte Gott keinen Mangel 

oder kein Bedürfnis, eine andere 

Kreatur zu erschaffen, damit Er in 

ihr Seine Eigenschaften zeigt oder 

durch sie Seine Liebe lebt – denn 

die Liebe existierte von Ewigkeit 

her bereits innerhalb der 

Dreifaltigkeit. 

Doch dieser Gott, der Ursprung 

allen Seins, entschied sich – aus 



 

Überfluss Seiner Güte, Seines 

Reichtums und Seiner Liebe – 

etwas von Seinem Sein dem 

Nichts zu schenken, sodass das 

Nichts existiert. 

Dieser göttliche Beschluss, das 

Nicht-Sein in Sein zu versetzen, ist 

ein Beschluss der Liebe, ein 

selbstloses Geben, ein erstes 

Aus­leeren (Kēnosis) der 

göttlichen Substanz. Gott, in 

Seiner Liebe, behielt Sein Sein 

nicht nur für Sich, sondern teilte 

es mit dem Nicht-Sein, indem Er 

dem Nicht-Existierenden wirkliche 

Seinswürde schenkte. 

Wie der heilige Athanasius sagt:  



 

„Denn selbst wenn sie (die 

Menschen), da sie sich im Nicht-

Sein befanden, durch das Wort 

und Sein Erbarmen ins Dasein 

gerufen wurden … weil sie ihr Sein 

vom Seienden empfangen haben, 

… so ist der Mensch doch von 

Natur vergänglich, da er aus dem 

Nicht-Sein erschaffen wurde; aber 

wegen seiner Schöpfung nach 

dem Bilde des seienden Gottes 

war es möglich, die natürliche 

Macht des Vergehens zu 

überwinden und in Nicht-

Vergänglichkeit zu verbleiben, 

wenn er Gott in seiner Erkenntnis 

bewahrt hätte.“ 



 

(Athanasius, De Incarnatione 

Verbi, Kapitel 4, Absätze 5-6)  

Ebenfalls sagt der heilige Gregor 

von Nazianz (der Theologe) 

„Gott hat aus Seiner Güte den 

Menschen aus dem Nicht-Sein ins 

Dasein herausgerufen, damit Er 

ihn an Seinem Glück teilhaben 

lasse, denn die Liebe neigt von 

Natur zur Teilhabe.“ 

(Homilie 45 an Ostern, PG 36, S. 

632)     

Wenn also die erste Motivation 

dieser Schöpfung Liebe war – ein 

Beschluss Gottes, Seine göttliche 

Liebe über die Grenzen der Trinität 

hinaus auszugießen – und da 



 

außerhalb der Trinität nur das 

Nicht-Sein existiert, so beschloss 

Gott, dem Nichts Seinswürde zu 

geben, und so wurde die 

Schöpfung zum Gegenstand 

Seiner Liebe. Nicht einmal jede 

Rede kann die Tiefe Deiner Liebe 

zu den Menschen messen: „Du 

hast mich erschaffen als Mensch, 

weil Du die Menschen liebst.“ 

(gregorianische Liturgie) 

Dieser Schöpfungsakt war nicht 

zufällig in Gottes Gedanken, 

sondern Teil Seines uralten 

Planes…. 

„der uns errettet und berufen hat 

zu einer heiligen Berufung, nicht 



 

wegen unserer Werke, sondern 

wegen Seines Vorsatzes und der 

Gnade, die uns in Christus Jesus 

gegeben wurde vor den Zeitaltern 

der Welt“. (2.Timotheus 1,9)     

Diese Schöpfung war nicht 

getrennt von der Trinität oder 

losgelöst von ihr, sondern durch 

die Trinität und in der Trinität. 

Der Mensch wurde geschaffen, um 

in Gemeinschaft mit der Trinität zu 

leben: 

Adam wurde „Sohn des Vaters“ 

genannt – „Sohn Adams, Sohn 

Gottes“ (Lukas 3,38). 

Er wurde „geschaffen durch den 

Sohn und in dem Sohn.“ 



 

Und der Atem des Lebens in ihm 

war der Heilige Geist. 

So wurde der Mensch in 

trinitarischer Gemeinschaft 

erschaffen, um in lebendiger 

Beziehung zur Heiligen 

Dreifaltigkeit zu stehen. Das ist 

das ursprüngliche Ziel der 

Schöpfung. 

Wie der heilige Basilius der Große 

in seinem Werk Über den Heiligen 

Geist sagt: 

„Der Schöpfer aller Dinge ist eins: 

Er erschafft durch den Sohn und 

vollendet durch den Heiligen Geist 

… Seht, sie sind drei: der Herr, der 



 

gebietet; das Wort, das schafft; 

und der Geist, der stärkt“. 

Und wie der heilige Kyrill von 

Alexandria in seinem Kommentar 

zu Johannes bemerkt: 

Gott hat uns nicht erschaffen, 

damit wir von Ihm getrennt sind, 

sondern damit wir Ihm nahe sind, 

in Ihm wohnen und in 

Gemeinschaft mit der Heiligen 

Dreifaltigkeit wandeln“. (PG 73, S. 161) 

Der Mensch wurde auf dem 

Ebenbild Gottes geschaffen, damit 

er seinem Schöpfer in Liebe, 

Freiheit und Reinheit ähnelt. 



 

Wie Johannes Chrysostomos in 

seiner Predigt zu Genesis 1,26 

sagt: 

„Was bedeutet es: ‚nach unserem 

Bilde, nach unserem Ebenbild‘? Es 

ist das Bild der Herrschaft und des 

Regierens. Denn Er sagte: ‚Lasst 

uns den Menschen machen nach 

unserem Bild …‘ – das heißt, ihm 

Autorität und Würde zu geben, 

damit er die Schöpfung in Gottes 

Namen herrscht“. 

Gott schuf den Menschen auch, 

damit er an Seiner ewigen Existenz 

teilhat.  

Er schuf ihn, damit er das Leben 



 

genießt durch die Einheit mit der 

Quelle des Lebens. 

Er schuf ihn, damit er in Freiheit 

lebt, ganz wie sein Schöpfer in 

freier Willensentscheidung. 

Und Er schuf ihn, damit er 

vergöttlicht werde — nicht so, 

dass er ein Gott in seinem Wesen 

wird, sondern dass er durch 

Gnade teilhat am Leben, an der 

Heiligkeit und an der Natur Gottes. 

Wie Athanasius schreibt: 

„Denn er wurde Mensch, damit wir 

Gott werden; er offenbart sich im 

Fleisch, damit wir das Bild des 

unsichtbaren Vaters wahrnehmen 

können“  (De Incarnatione Verbi, Kapitel 54) 



 

Ebenso sagt der heilige Gregor 

von Nazianz: 

„Der Mensch ist geschaffen, um 

durch Gnade Gott zu werden.“ 

 (Homilie 40 über die Taufe, PG 36, S. 369)  

Gott schuf den Menschen auch, 

damit er König der Schöpfung ist, 

das Kronjuwel: 

„Du hast alles unter meine Füße 

gelegt, nichts von Deiner 

Herrlichkeit blieb mir entzogen … 

und Du hast in mir das Bild Deines 

Königtums geschrieben.“ (die 

gregorianische Liturgie) 

 

Diakon Maurice (Wadie Mansour) 



 

Das Erste Ökumenische 

Konzil von Nicäa 

im Jahr 325 und der heilige 

Athanasius der Apostolische 

als Pionier der 

ökumenischen Arbeit 

 



 

Wenn wir dieses Thema 

sorgfältig studieren, ist es 

erforderlich, zunächst über das 

Erste Ökumenische Konzil von 

Nicäa zu sprechen: über die 

Gründe seiner Einberufung, die 

dort geführten 

Auseinandersetzungen und die 

getroffenen Beschlüsse. 

Denn vieles von dem, was nach 

diesem Konzil geschah – wie wir 

noch sehen werden –, sei es 

politischer, gesellschaftlicher 

oder kirchlicher Natur, warf 

seinen Schatten auf die führende 



 

Rolle des heiligen Athanasius in 

der ökumenischen Arbeit. 

Dies beschäftigt uns alle und 

macht ihn zu einem Vorbild in 

unserem gemeinsamen Streben 

nach einem echten Dialog und 

einer wahren Gemeinschaft, die 

auf dem einen Glauben gründet 

und den Willen des Mensch 

gewordenen Sohnes 

verwirklicht, wie er in seinem 

abschließenden Gebet zum 

himmlischen Vater sprach: 

„…damit sie alle eins seien, wie 

du, Vater, in mir bist und ich in 

dir, damit auch sie in uns eins 



 

seien, damit die Welt glaube, 

dass du mich gesandt hast“ (Joh 

17,21). 

Das Konzil von Nicäa bemühte 

sich – wie bekannt – den Streit 

über die Gottheit des 

menschgewordenen Sohnes und 

seine Wesenseinheit mit dem 

Vater zu lösen, im Gegensatz zur 

Lehre des Arius. Doch in 

Wirklichkeit setzte es dem 

arianischen Konflikt kein 

endgültiges Ende und klärte 

auch nicht abschließend diese 

heilbringende Glaubenslehre. 

Auf der anderen Seite hinderte 



 

die Verurteilung des Arius das 

Arianertum nicht daran, seine 

Ideen weiterzuentwickeln, zu 

verbreiten und seinen Einfluss 

auszudehnen. 

Das Konzil wurde sogar 

beschuldigt, die Lehre des 

Sabellius zu vertreten, da es den 

Begriff homoousios (ὁμοούσιος, 

„wesensgleich“) in das 

Glaubensbekenntnis 

aufgenommen hatte, ohne 

diesen – aus Sicht der 

westlichen Theologen – 

ausreichend zu erklären. 



 

So wurde dieses Konzil, das im 

Wesentlichen einberufen worden 

war, um den Glauben an die eine 

göttliche Dreifaltigkeit zu 

bekräftigen und die Gottheit des 

Sohnes in seiner hypostatischen 

und wesensmäßigen Beziehung 

zum Vater zu verteidigen, selbst 

zum Anlass heftiger 

theologischer 

Auseinandersetzungen. 

Diese erfassten zunächst den 

Osten des Römischen Reiches 

und später auch den Westen, 

wobei es um die Bestimmung 

der Identität der heiligen 



 

Dreifaltigkeit ging – 

insbesondere die Hypostase des 

Sohnes, und in weiterer Folge 

auch die des Heiligen Geistes. 

Der heilige Athanasius 
übernahm die Verteidigung des 
Konzils von Nicäa gegen Arius 
und seine Verbündeten. 
Msgr. Louis Duchesne, ein 
Bewunderer des heiligen 
Athanasius, bemerkte erstaunt: 
„Man kann sagen, dass 
Athanasius zu gewissen Zeiten 
der einzige Held war, der den 
Glauben verteidigte. Doch das 
war genug. Denn ihm standen 
die ganze Kaiserherrschaft, das 



 

Heer, Konzilien und Bischöfe 
entgegen. Obwohl er lange Zeit 
standhaft blieb, war der Kampf 
keineswegs einseitig.“ (1) 

In seiner Widerlegung der 
Häretiker entkräftete der heilige 
Athanasius sowohl das 
arianische Lehrsystem als auch 
die biblischen Argumente, die 
sie zu ihrer Verteidigung 
vorbrachten. 

Bezüglich des Lehrsystems 
antwortete er mit einer präzisen 
Darlegung der christlichen 
Glaubenslehre an den strittigen 
Punkten. Der Konflikt dauerte 
viele Jahre und nahm immer 



 

neue Formen an, die zu weiteren 
Abspaltungen führten – bis hin 
zur makedonianischen Häresie, 
welche die Gottheit des Heiligen 
Geistes leugnete. 

Es war nur natürlich, dass in 
diesem verworrenen Umfeld 
auch extreme Positionen unter 
den Verteidigern des Konzils 
von Nicäa auftraten, etwa die 
von Apollinaris, der zwar den 
Begriff homoousios vehement 
verteidigte, dann aber selbst in 
eine neue Häresie fiel, die nicht 
weniger gefährlich war als die 
des Arius. 



 

Denn er führte in die damalige 
trinitarische Debatte 
(τριαδολογία) einen neuen 
Streitpunkt über die Christologie 
(χριστολογία) ein, indem er 
lehrte,  

der Sohn und Logos Gottes 
habe einen Leib angenommen – 
jedoch ohne eine 
vernunftbegabte menschliche 
Seele. (2) 

 

Man könnte fragen: Welche 

Beziehung hat der heilige 

Athanasius, der im Jahr 373 

entschlafen ist, zu unserer 

heutigen Realität mit all ihren 



 

Herausforderungen und 

Schwierigkeiten in der 

ökumenischen Arbeit? 

Die Antwort lautet: Natürlich 

besteht keine direkte Beziehung 

zwischen dem heiligen 

Athanasius und den heutigen 

Ereignissen. 

------------------------ 

(1) – Verteidigung des Konzils von Nicäa 
– Histoire ancienne de l’Église, Bd. 2, S. 
168 

(2) – Der heilige Athanasius nahm diese 

Irrlehren wahr und widerlegte sie (vgl. die 

Drei Reden gegen die Arianer). 

– „Wer die Gottheit des Sohnes leugnet 

(die Arianer), leugnet auch die Gottheit 

seines Geistes.“ (hl. Athanasius) 



 

– Die Gefahr dieser Lehre bestand darin, 

dass, wenn sie zuträfe, der 

menschgewordene Sohn uns nicht in 

allem gleich wäre – außer der Sünde. Die 

Väter, darunter auch der hl. Gregor von 

Nazianz, widerlegten dies mit den Worten: 

„Was nicht angenommen wird, wird nicht 

erlöst; was aber angenommen wird, das 

wird ganz erlöst.“ 

------------------------------ 

Doch wer sich der Geschichte 

der Ereignisse nach dem Konzil 

bewusst ist, erkennt umso mehr 

die Bedeutung und 

Vorbildfunktion dieses 

erleuchteten und vom Heiligen 

Geist geleiteten Vaters. 



 

Bekannt ist die Rolle der 

kappadokischen Väter bei der 

Klärung der Begriffe über die 

Hypostasen der Dreifaltigkeit – 

insbesondere die des hl. Gregor 

von Nazianz, des „Theologen 

des Dreieinigen“, der sich große 

Verdienste erwarb, indem er 

Konstantinopel von den 

Arianern befreite. 

Ebenso entschied das Konzil 

von Konstantinopel im Jahr 381 

endgültig die Frage der Gottheit 

des Heiligen Geistes. Doch diese 

Irrlehre hatte bereits zwanzig 

Jahre vor Einberufung dieses 



 

Konzils begonnen. 

Schon im Jahr 361 wurde die 

Gottheit des Heiligen Geistes 

massiv angegriffen – von jenen, 

die der heilige Athanasius 

„Verfälscher“ nannte. Er sah in 

ihnen eine Fortsetzung der 

arianischen Lehre, welche die 

Gottheit des Sohnes und seine 

Wesenseinheit mit dem Vater 

leugnete. 

Dies brachte er in seiner Antwort 

an seinen Freund, den hl. 

Serapion, zum Ausdruck, der ihn 

um Rat wegen dieser neuen 

Häresie gebeten hatte: 



 

„Ich rieche in ihrer Lehre den 

Geist der Arianer; denn wer die 

Gottheit des Sohnes leugnet, der 

leugnet auch die Gottheit seines 

Geistes.“ (3) 

 
(3) – Vgl. die Briefe des hl. Athanasius an 

Serapion über die Gottheit des Heiligen 

Geistes. 

----------------------- 

 

Als der hl. Athanasius im Jahr 

362 aus seinem Exil 

zurückkehrte – nach dem Tod 

von Kaiser Constantius II. (337–

361) und auf Anordnung von 



 

Kaiser Julian dem Abtrünnigen 

(361–363), der alle verbannten 

Bischöfe auf ihre Sitze 

zurückrief –, erkannte er mit 

scharfem Geist, dass es nun 

notwendig sei, unter den 

Christen Frieden und 

Versöhnung herzustellen. 

Es musste eine umfassende 

Aussöhnung zwischen den 

verfeindeten Parteien erfolgen, 

gegründet auf festen 

Glaubensgrundlagen, die den 

„ein für allemal den Heiligen 

überlieferten Glauben“ 

bewahrten. 



 

Da der hl. Athanasius die 

Geschichte des Konflikts kannte, 

begriff er, dass er selbst dann, 

wenn es ihm nicht gelingen 

würde, alle Gegner zu 

überzeugen, zumindest die 

Mehrheit der Gleichgesinnten 

sammeln konnte. Gemeinsam 

sollten sie den alten und neuen 

Häresien standhalten. 

Sein Weg dahin war die 

Einberufung einer Synode. Diese 

fand im Sommer 362 in 

Alexandria statt, zu der er 

achtzig Bischöfe einlud, 

größtenteils aus dem 



 

alexandrinischen Patriarchat 

und einige aus dem Westen. 

Obwohl nur 21 Bischöfe 

tatsächlich anwesend waren, 

bezeichnete der 

Kirchenhistoriker Sokrates sie 

als „Synode der Bekenner“. 

Diese Synode gilt als eine der 

wichtigsten in der Zeit des 

arianischen Streits, da sie eine 

starke Autorität und großen 

Einfluss auf den Verlauf der 

Ereignisse hatte. Sie half vielen, 

zum orthodoxen Glauben 

zurückzukehren. 

Das Konzil befasste sich mit drei 



 

zentralen Fragen und suchte 

nach endgültigen Lösungen, um 

den Konflikt zu beenden und die 

Einheit der zerrissenen Kirche 

wiederherzustellen: 

1. Widerlegung der Irrlehre, 

die die Gottheit des Heiligen 

Geistes bestritt. 

2. Die Frage der 

vernunftbegabten 

menschlichen Seele Christi 

(Apollinaris). 

3. Der ost-westliche Streit 

über die sprachliche 

Unterscheidung der drei 



 

Hypostasen (ein Problem, 

das später die 

kappadokischen Väter 

weiterführten). ( Vgl. Dictionnaire 

de Théologie Catholique I, 1833) 
 

Bei der Behandlung der ersten 

Frage stützte sich die Synode 

von Alexandria auf die Lehre 

und Schriften des hl. 

Athanasius, insbesondere seine 

Briefe an den hl. Serapion. 

Sie bestätigte, dass der Heilige 

Geist dem Vater und dem Sohn 

im Wesen gleich ist – nichts in 

der Dreifaltigkeit ist geschaffen. 



 

Hier erkennen wir bereits den 

entscheidenden Beitrag des hl. 

Athanasius zur späteren 

endgültigen Lösung des Zweiten 

Ökumenischen Konzils von 381. 

– Briefe des hl. Athanasius an den 

hl. Serapion über die Gottheit des 

Heiligen Geistes (Übers. Dr. N. 

Abdel Shahid, Orthodoxes 

Zentrum für Patristische Studien, 

Kairo, S. 33, 45). 

– Die christologische 

Vereinbarung mit den 

chalkedonensischen Kirchen. 

– Athanasius, De decretis 18, 21; 

De synodis 39, 45; Contra Arianos 



 

2,3; Ad Afr. 9; Ad episc. 4,8; vgl. 

Ad Ant. 8. 

Die tiefe Einsicht, Weisheit und 

Klugheit des hl. Athanasius zeigte 

sich auch in der Lösung des 

Streits zwischen den östlichen und 

westlichen Vätern über die drei 

Hypostasen. 

Er erkannte, dass der Grund des 

Streits darin lag, dass beide Seiten 

den Begriff „Hypostase“ 

unterschiedlich verstanden. 

Er bat beide Parteien, ihren 

Glauben darzulegen. Dadurch 

wurde klar, dass es sich um 

ein Missverständnis aufgrund 

unterschiedlicher Begriffe, 



 

Ausdrücke und Sprachen 

handelte. 

Schließlich wurde das 

Missverständnis ausgeräumt, und 

alle einigten sich darauf, am 

Glauben des Konzils von Nicäa 

festzuhalten. 

So begründete der hl. Athanasius 

ein grundlegendes Prinzip: In 

Glaubensfragen kommt es nicht 

auf einzelne Wörter oder Begriffe 

an, die in der Heiligen Schrift 

vorkommen, sondern auf die 

Bedeutungen, die sie 

transportieren, und auf die 

Wahrheiten, auf die sie verweisen. 



 

So gelang es dieser Synode 

einerseits, die Orthodoxen 

untereinander zu einen, und 

andererseits, die Abgespaltenen 

zurück zum rechten Glauben zu 

führen – durch Verständnis, 

Barmherzigkeit und Mäßigung. 

Insgesamt führte dieses Konzil 

und die weise Politik des hl. 

Athanasius zu einem starken 

orthodoxen Zusammenschluss 

gegen den Arianismus. Dadurch 

wurde dessen Macht gebrochen, 

ebenso wie die nachfolgenden 

Häresien. 

Dies bereitete schließlich das 

Konzil von Konstantinopel vor, bei 



 

dem die weltliche Autorität den 

orthodoxen Vätern ermöglichte, 

zusammenzukommen und zu 

bestätigen, was die Väter von 

Nicäa beschlossen hatten – und 

die Gottheit des Heiligen Geistes 

zu bekennen. 

So entstand das 

Glaubensbekenntnis von Nicäa-

Konstantinopel, das bis heute die 

gemeinsame Grundlage aller 

Kirchen der Welt bildet. 

 

Dr. Joseph M. Faltas 

(Diakon Athanasius) 

 
 



 

Unsere Vorfahren verkündeten 

dem Volk Irlands im 4. 

Jahrhundert die frohe Botschaft – 

lasst uns ihrem Beispiel folgen. 

 



 

 cortanaAm 17. März eines jeden 
Jahres feiern die Iren – und noch 
mehr als sie die Amerikaner – 
„St. Patrick’s Day“, das Fest des 
heiligen Patrick, von dem man 
sagt, er habe im 5. Jahrhundert 
n. Chr. das Christentum nach 
Irland gebracht.  Doch die 
Geschichte berichtet, dass der 
heilige Patrick das Christentum 
bereits ein ganzes Jahrhundert 
vor seiner Ankunft in Irland 
vorfand – durch sieben 
koptische Mönche, die ihm 
vorausgegangen waren. Daher 
bewahrten die irischen 
Katholiken über viele 
Jahrhunderte einige koptische 



 

Riten, die sie von jenen 
Mönchen geerbt hatten. In der 
Litanei gedenken sie der sieben 
koptischen Mönche, die ihnen 
das Evangelium verkündeten, 
sowie des großen Anba 
Antonius, des Vaters der 
Mönche. Auf die Steine ihrer 
Kirchen meißelten sie 
Darstellungen des Anba Pola 
und des Anba Antonius, und sie 
errichteten ihre Klosterzellen 
(beehives) an entlegenen Orten 
fern der Bewohner, die sie 
„Wüste“ nannten – in Anlehnung 
an die ägyptische Wüste, obwohl 
Irland eine grüne Insel ist, reich 
an Regen das ganze Jahr 



 

hindurch. 
Coptic-Influence-on-early-Irish-Christianity.pdf 

Einer der kunstvollsten 
Evangelienhandschriften der 
Welt ist das „Book of Kells“, 
eine irische Handschrift aus dem 
8. Jahrhundert, die mit 
außerordentlicher künstlerischer 
Meisterschaft geschaffen wurde 
– im Stil der illuminierten 
koptischen 
Evangelienhandschriften. 
Betrachte das Bild der Jungfrau 
Maria mit dem Jesuskind: Man 
wird feststellen, dass es im 
koptisch-byzantinisch-
armenischen Stil dargestellt ist. 

https://christianmeditation.ie/wp-content/uploads/2024/12/Coptic-Influence-on-early-Irish-Christianity.pdf


 

In diesem kurzen Artikel möchte 
ich meine Mitdiener eindringlich 
bitten, zu versuchen, unsere 
heiligen Vorfahren in ihrem 
außergewöhnlichen Eifer für die 
Verkündigung des Heils im 
Namen Jesu Christi 
nachzuahmen. Zweifellos war 
die Reise der sieben koptischen 
Mönche von Alexandria nach 
Irland – über das Mittelmeer, 
durch die Straße von Gibraltar 
und hinaus in den Atlantik – in 
jener Zeit alles andere als 
einfach.  
Im Vergleich dazu verfügen wir 
heute über gewaltige 
Möglichkeiten, moderne 



 

Technologien und vielfältige 
Fähigkeiten; es fehlt uns nur am 
Willen und an dem Glauben, 
dass Gott in unserer 
Schwachheit wirkt. 
Wahr ist auch, dass unsere 
koptischen Klöster in Nord- und 
Süddeutschland tatsächlich eine 
Anzahl Deutscher für unsere 
koptische Kirche gewonnen 
haben. Doch wie in den anderen 
koptischen Diasporakirchen in 
Europa, Amerika und Australien 
gilt auch hier: Über 95 % des 
pastoralen Dienstes richtet sich 
auf die Betreuung der 
koptischen Migranten. So hat 
etwa die Kirche, der ich seit ihrer 



 

Gründung im Jahr 1976 
angehöre, in einem halben 
Jahrhundert keinen einzigen 
Deutschen angezogen – außer 
denen, die durch die Ehe mit 
einem Kopten oder einer Koptin 
Mitglieder unserer Kirche 
wurden. 
Vielleicht liegt der Grund dafür, 
dass die Missionsarbeit 
vernachlässigt wurde, darin, 
dass die Betreuung der vielen 
bedürftigen und belasteten 
koptischen Migranten sämtliche 
Kräfte der Verantwortlichen 
erschöpft. Deshalb verdienen sie 
unseren ganzen Dank, unsere 



 

Anerkennung und unsere 
Wertschätzung. 
Hier möchte ich jedoch meinen 
Schwestern und Brüdern im 
Dienst, die aufgrund ihrer 
beruflichen Aufgaben nicht in 
die seelsorgerische Betreuung 
der Gemeinde in der Diaspora 
eingebunden sind, ans Herz 
legen, einen Teil ihrer Zeit der 
missionarischen Arbeit zu 
widmen. Damit ist nicht gemeint, 
dass wir – wie die Zeugen 
Jehovas – an Türen klopfen oder 
auf Märkten und Straßenecken 
predigen sollten (obwohl ich mir 
manchmal wünschte, ich hätte 
den Mut dazu). Es gibt jedoch 



 

andere Wege der Evangelisation, 
auch für Schüchterne wie mich. 
Mit der Hilfe Jesu Christi wird 
Gott uns Mut, Erfolg und Sieg 
schenken, wenn wir gemeinsam 
mit einem Herzen dienen und 
jeder von uns – sei es auch nur 
ein kleiner Beitrag – gemäß 
seinen Neigungen, Fähigkeiten 
und den Talenten, die Gott ihm 
anvertraut hat, mitwirkt. Der Herr 
sagte zu Paulus: „Fürchte dich 
nicht! Rede nur, schweige 
nicht!“ (1Kor 2,3)   
Durch Glauben und 
gemeinsames Handeln werden 
wir Erfolg in unserer 
missionarischen Aufgabe haben 



 

und den Weg unserer heiligen 
Vorfahren fortsetzen, indem wir 
das Licht Christi überall dort 
verbreiten, wo wir sind. 
Manche von uns entschuldigen 
sich vom missionarischen 
Dienst mit den Worten: „Die 
Deutschen wissen ohnehin alles 
und sprechen besser als wir; wir 
können sie mit unserem 
schwachen Deutsch nicht 
überzeugen.“ Diese 
Entschuldigung wäre nur dann 
gültig, wenn wir mit den 
Deutschen theologische 
Streitgespräche über 
dogmatische Unterschiede 
führen wollten. Genau das haben 



 

die sieben koptischen Mönche, 
die vor 1700 Jahren nach Irland 
aufbrachen, sicher nicht getan. 
Wahrscheinlich beeindruckten 
sie die Iren durch ihre Liebe, ihre 
Freundlichkeit, ihren Dienst und 
ihre Heiligkeit – und so nahmen 
die Menschen sie an und wurden 
freudig Teil ihres Glaubens. 
Wir müssen außerdem 
verstehen, dass die großen 
deutschen Kirchen sich heute 
nicht wie wir mit theologischen 
und konfessionellen 
Streitigkeiten beschäftigen, 
sondern mit ihrem größten 
Problem: dem Rückgang des 
Christentums in Deutschland auf 



 

unter 50 % und dem jährlichen 
Austritt von mehr als einer 
halben Million Mitglieder. Und 
selbst unter den verbleibenden 
Mitgliedern besuchen weniger 
als 5 % regelmäßig die Kirche. 
Um dem Leser das Ausmaß der 
Notlage der großen Kirchen in 
Deutschland zu verdeutlichen, 
möchte ich eine Geschichte 
erzählen, die sich erst vor 
wenigen Wochen ereignet hat: 
Meine Familie wohnt in einem 
Stadtteil, in dem etwa 
zehntausend evangelische 
Christen leben. Der freundliche 
evangelische Pfarrer lud uns zu 
einem Gottesdienst ein, der nur 



 

30 Minuten dauern sollte, und 
meine Frau und ich folgten der 
Einladung. Zu unserem 
schockierenden Erstaunen 
waren außer einer einzigen 
älteren Dame nur der Pfarrer 
selbst anwesend – und sonst 
niemand! 
Bei einer anderen Gelegenheit 
gingen wir wieder hin, und 
diesmal waren vier 
Gottesdienstbesucher da, dazu 
die betagten Eltern des Pfarrers 
sowie meine Frau und ich. Das 
Durchschnittsalter der 
Anwesenden lag bei etwa 85 
Jahren. 



 

Deshalb bin ich überzeugt, dass 
Deutschland eine erneute 
Evangelisierung mit Christus 
braucht. Wenn wir untätig 
bleiben und das Christentum in 
Deutschland dem Atheismus, 
dem Buddhismus und anderen 
Religionen überlassen, werden 
wir keinen Anteil am Reich 
Gottes haben. Denn wie der 
Apostel Paulus schrieb: 
„denn ein Zwang liegt auf mir. 
Weh mir, wenn ich das 
Evangelium nicht verkünde“ (1 
Kor 9,16). 
Die Sache ist also nicht 
freiwillig, wie wir manchmal 
meinen.  



 

Hier müssen wir ehrlich zu uns 
selbst sein: Die meisten unserer 
Kinder der zweiten und dritten 
Generation in der Diaspora 
benötigen dasselbe, denn sie 
unterscheiden sich in ihrem 
Denken, ihrem sozialen Umfeld 
und ihrem Verhalten kaum von 
den Deutschen. Daher richtet 
sich die hier gemeinte 
Evangelisation auch an diese 
vulnerablen koptischen 
Generationen, die gefährdet 
sind, ihren Weg zu verlieren, 
wenn sie keine klare geistliche 
Nahrung und eine Sprache 
finden, die sie anspricht und 



 

ihrer Lebenswirklichkeit 
entspricht.  
Die in den folgenden Zeilen 
vorgeschlagenen Methoden der 
Evangelisation richten sich nicht 
an die breite deutsche 
Öffentlichkeit – denn unsere 
Möglichkeiten sind begrenzt und 
wir sind wenige. Sie beruhen 
vielmehr auf sozialer und 
geistlicher Interaktion mit den 
Deutschen, die uns und unsere 
Kirche lieben, sowie mit den 
Freunden unserer Kinder und 
Enkelkinder in Schule und 
Umfeld. Dabei geht es darum, 
Informationen über unsere 
Kirche und unser Verständnis 



 

des Weges des Heils durch 
unseren Herrn Jesus Christus, 
den Sohn des lebendigen 
Gottes, weiterzugeben. Sehr 
wichtig ist dabei auch, den 
Deutschen Dienste zu erweisen 
und gemeinsam gute Werke zu 
tun, damit sie unseren Vater im 
Himmel verherrlichen, wie es 
uns der Herr der Herrlichkeit 
geboten hat. 
Ich möchte euch, meine Lieben, 
einige Vorschläge für 
missionarische Methoden 
darlegen, deren Nutzen und 
Wirksamkeit ich in kleinem 
persönlichen Rahmen während 
der sechzig Jahre, die ich in 



 

Deutschland gelebt habe, 
erprobt habe: 
1. Die Deutschen mit unserer 
Kirche bekannt machen 
1.1. Beginnen wir mit jenen 
Deutschen, die sich bereits für 
unsere Kirche interessieren: 
Es gibt eine beachtliche Anzahl 
von Deutschen, die unsere 
Kirche lieben und nach uns 
suchen, noch bevor wir 
versuchen, sie zu erreichen. Sie 
interessieren sich für unsere 
Kirche, unser Volk und unser 
Herkunftsland Ägypten und 
möchten mehr darüber erfahren. 
Wenn sie uns Fragen zu unserer 
Kirche stellen, finden wir 



 

manchmal kein geeignetes Buch 
oder keinen passenden Artikel 
auf Deutsch, der genau ihre 
Fragen beantwortet. Daher 
greifen wir auf alternative 
Bücher zurück, die häufig tief in 
Theologie und 
Kirchengeschichte gehen und 
den gewöhnlichen Leser, der 
kein Fachmann auf diesen 
Gebieten ist, nicht ansprechen. 
Mit anderen Worten: Wir haben 
kaum missionarische Bücher 
oder Veröffentlichungen. 
Hier einige Vorschläge, um diese 
Lücke zumindest vorübergehend 
zu schließen: 



 

1.1.1. Aufmerksamkeit für die 
Deutschen, die an unseren 
Gottesdiensten und Gebeten 
teilnehmen. 
Wir sollten die deutsche Sprache 
verwenden und ihnen die 
kirchlichen Riten erklären, die 
wir in diesen Gottesdiensten 
vollziehen. Es reicht keineswegs 
aus, ihnen das deutsche 
Euchologion in die Hand zu 
drücken – wie wir es oft tun – 
und dann weiter auf Arabisch 
und Koptisch zu beten. Auch die 
Verwendung eines Beamers 
oder Monitors ist nicht 
ausreichend, denn die 
Konzentration auf einen 



 

Bildschirm über zwei Stunden 
hinweg ist anstrengend für die 
Augen, lenkt den Geist ab und 
lässt wenig Raum für 
Herzensgebet und geistliche 
Meditation. Außerdem richtet der 
deutsche Besucher seinen Blick 
vor allem auf den Ritus, der im 
Altarraum vollzogen wird. 
Sehr wünschenswert wäre es, 
wenn unser geliebter Bischof 
uns segnen und alle zwei 
Monate einmal eine Lehr-Liturgie 
auf Deutsch feiern würde. 
1.1.2. Vorträge und Seminare für 
Deutsche organisieren, um 
ihnen unsere Kirche 
näherzubringen – entweder in 



 

unseren Gemeinderäumen oder 
in ihrer eigenen Kirche. 
1.1.3. Gemeinsame 
Gesprächsrunden mit 
katholischen und evangelischen 
Kirchen organisieren, besonders 
mit jenen Gemeinden, die uns 
aufnehmen und in deren 
Räumen wir unsere Liturgien 
feiern, wenn wir keine eigene 
Kirche besitzen. 
 
In solchen Veranstaltungen 
können religiöse und geistliche 
Themen besprochen werden, 
über die es keine theologischen 
Streitpunkte gibt. 



 

1.1.4. Seminare in deutscher 
Sprache veranstalten, die einen 
ganzen oder zwei Tage dauern. 
Sie können Vorträge über die 
Geschichte der koptischen 
Kirche, ihre Lehre, ihre Riten, 
ihre Spiritualität, die Geschichte 
des Mönchtums sowie die 
Geschichte der Märtyrer und 
Heiligen bis heute enthalten. 
Dazu gehören auch Gebet, 
Hymnen und Bibelstudium. 
1.1.5. Wichtige Artikel und 
Bücher über unsere Kirche, ihre 
Geschichte und ihre Spiritualität 
ins Deutsche übersetzen. 
Hier sollte der Schwerpunkt auf 
missionarisch ausgerichteten 



 

Texten liegen, die den 
gewöhnlichen Menschen 
ansprechen, der kein Spezialist 
für Theologie oder Geschichte 
ist. 
1.1.6. Kurze Filme auf Deutsch 
erstellen, die über das Internet 
an deutsche Freunde geschickt 
werden können. 
Ziel dieser Filme ist es, unsere 
Kirche vorzustellen und den 
Zuschauer zu Christus und zum 
Leben mit ihm gemäß seinen 
Geboten hinzuführen. 
2. Das deutsche 
Jugendpublikum für unsere 
koptische Kirche sensibilisieren 



 

2.1. Ein Programm vorbereiten, 
das deutschen Schülern die 
koptische Kirche vorstellt, und 
es an Religionslehrer in Schulen 
senden, damit sie ihre Klassen 
an einem Werktag zu einem 
Besuch unserer Kirche 
mitnehmen können (sodass es 
für Lehrer und Schüler als 
schulische Aktivität gilt). 
Das Programm kann aus 
folgenden Punkten bestehen: 
 Liturgisches Gebet (nach 
Möglichkeit eine Lehr-Liturgie) 

 Vortrag und Diskussion zur 
Einführung in die koptische 
Kirche 



 

 Verteilung von kleinen 
Lederkreuzen sowie Heftchen 
oder Faltblättern, die den 
orthodoxen Glauben erklären 

 Abschlussgebet 
2.2. Unsere koptischen 
Jugendlichen im 
Religionsunterricht der 
Oberstufe und an den 
Universitäten darin schulen, 
Seminare und Vorträge über die 
koptische Kirche im Rahmen der 
religiösen Aktivitäten der 
katholischen und evangelischen 
Hochschulgruppen zu halten, die 
derzeit unter der Trägerschaft 
des Studierendenwerks an den 
Universitäten bestehen. 



 

 Unsere Jugendlichen 
trainieren, aktiv an 
missionarisch-koptischen 
Programmen bei den beiden 
großen deutschen 
Kirchentagen – dem 
evangelischen und dem 
katholischen – teilzunehmen, 
an denen jedes Jahr 
Zehntausende junger 
Menschen erscheinen. 

 
3. Reisen organisieren, um 
koptische (wie den Weg der 
Heiligen Familie) und 
pharaonische Stätten in Ägypten 
zu besuchen – gemeinsam mit 
koptischen Jugendlichen und 



 

ihren deutschen Freunden.  
Die Reise sollte eine geistliche 
Einkehr in einem Kloster sowie 
eine Dienstphase (Senioren, 
Menschen mit Behinderung, 
Waisen, Kinderbetreuung) in 
einer der Diözesen beinhalten. 
Natürlich erfordert dies eine 
sorgfältige Organisation, Aufsicht 
und die Zusammenarbeit mit 
einem koptischen 
Reiseunternehmen. 
4. Einen kurzen deutschen 
Katechismus (lehrmäßige 
Einführung) über unsere 
koptische Glaubenslehre 
erstellen, etwa 50 Seiten, 
geeignet für unsere Jugend der 



 

zweiten und dritten Generation 
sowie für unsere deutschen 
Freunde. 
Meine Lieben, jemand könnte 
sagen: Ist das Evangelisation 
oder soziale Arbeit? 
Die Wahrheit ist: Es handelt sich 
um soziale Dienste und kulturelle 
Aktivitäten. Aber wir nutzen sie, 
um allen, die daran teilnehmen, 
die Frohe Botschaft des Heils zu 
vermitteln. Denn Christus, der 
Herr der Herrlichkeit, lehrte die 
Menschen nicht nur – er heilte 
ihre Kranken, dann lehrte er sie, 
dann sättigte er sie, dann segnete 
er sie und verabschiedete sie, 
einen nach dem anderen, damit 



 

sie in Frieden in ihre Dörfer 
zurückkehrten. 
Meine Lieben, dies sind 
bescheidene Vorschläge. Bitte 
wählt, was euch davon zusagt, 
verändert es oder fügt weitere 
Ideen hinzu. Lasst uns mit dem 
Gebet beginnen und wenigstens 
eines davon als Versuch in die 
Praxis umsetzen. Wir müssen 
unsere Gaben und Fähigkeiten 
einsetzen, jeder gemäß den 
Talenten, die Gott ihm gegeben 
hat. Manche können Seminare 
und Vorträge organisieren und 
fließend sprechen, andere 
können übersetzen und 
schreiben, wieder andere 



 

Hymnen lehren oder Filme 
produzieren usw. 
Und durch Gottes Gnade mangelt 
es uns nicht an jungen 
Menschen, die für diesen Dienst 
geeignet sind. 
Lasst uns retten, was zu retten ist 
– die Zeit ist kurz. 
Und sprechen wir mit dem Herrn 
Jesus: 
„Die Ernte ist groß, aber es gibt 
nur wenig Arbeiter. Bittet also 
den Herrn der Ernte, Arbeiter für 
seine Ernte auszusenden.“ (Lk 
10,2) 
 
Fouad Ibrahim 
  



 

 

 

 

 

 

 

Sehr geehrte 

Damen und 

Herren der 

United Nations, 

 

EUCHOR fordert die 

Durchsetzbarkeit der aus der 

UN-Charta bestehenden Rechte 

für die betroffenen Menschen, 

Appel an die Vereinten  

Nationen am 18. UN-

Forum zu 

Minderheitenfragen in 

Genf 27 - 28 November 2025 



 

die durch Repressionen der 

Scharia (z. B. Art. 2 der 

Ägyptischen Verfassung), durch 

daraus resultierende 

Verletzungen dieser Rechte in 

der ägyptischen Rechtspraxis 

sowie durch die Unterlassung 

einer echten rechtsstaatlichen 

Vollstreckbarkeit der 

Gerichtsstände nach dem 

Völkerrecht und der UN-Charta 

betroffen sind. 

Grundsatz: „Recht darf dem 

Unrecht nicht weichen.“ 

Ein Rechtsstaat, der die 

allgemeine Bevölkerung – 



 

einschließlich der Minderheiten 

– durch seine Gesetzgebung und 

Gerichtsbarkeit nicht schützen 

kann, wird zu einem Willkürstaat, 

der keinen einheitlichen Schutz 

für seine Bürger schafft. 

Die Generalprävention 

(Abschreckung) vor Straftaten 

verfehlt damit ihr Ziel, da 

aufgrund mangelnder 

Strafverfolgung Minderheiten 

wie die Kopten, Bahai oder 

andere nichtislamische 

Religionsgemeinschaften der 

Willkür einer verfehlten 

Rechtsausübung ausgesetzt 



 

sind. Sie sind letztlich der 

staatlichen Willkür schutzlos 

ausgeliefert. 

So geschieht es in Ägypten, 

wenn Straftäter aus der 

islamischen 

Mehrheitsgesellschaft trotz 

Überführung freigesprochen, 

frühzeitig aus der Haft entlassen 

oder im Strafprozess als nicht 

schuldfähig behandelt werden. 

Dies verschafft Minderheiten 

keinerlei echte Rechtssicherheit 

und setzt sie weiteren Straftaten 

aus. 



 

Es geht letztendlich um den 

nachhaltigen und zeitlosen 

Schutz des orientalischen 

Christentums in all seiner 

Vielfalt unter dem 

unwiderruflichen Schutz der 

UNO als lebendiges 

Weltkulturerbe. Ziel muss eine 

friedliche Koexistenz aller Völker 

in ihren Herkunftsländern des 

Nahen und Mittleren Ostens 

sein. Dies ist heute mehr denn je 

erforderlich, da orientalische 

Christen durch fortlaufende 

Genozide und systematische  



 

Verfolgung in ihren 

Heimatländern wie Ägypten, 

Syrien,  Irak und Libanon 

existenziell gefährdet sind. 

Jeder Mensch hat ein absolutes 

Selbstbestimmungsrecht, seine 

Religion nach Art. 18 der UN-

Charta frei zu wählen. 

Auch nach Art. 3 der UN-Charta 

hat jeder Mensch das Recht auf 

Leben, Freiheit und Sicherheit 

der Person. 

Art. 5 der UN-Charta garantiert, 

dass niemand aufgrund von 

Willkür – insbesondere wegen 

der freien Wahl seines Glaubens 



 

– Folter oder grausamer, 

unmenschlicher oder 

erniedrigender Behandlung oder 

Strafe unterworfen werden darf. 

Alle Menschen sind vor dem 

Gesetz gleich. Männer und 

Frauen sind unabhängig von 

ihrer Religionszugehörigkeit 

gleichberechtigt. Niemand darf 

wegen seines Geschlechts, 

seines Glaubens oder seiner 

religiösen Anschauungen 

benachteiligt oder bevorzugt 

werden. 

Die UN-Charta bekräftigt in Art. 2 

diesen Grundsatz: Jeder hat 



 

Anspruch auf alle in dieser 

Erklärung verkündeten Rechte 

und Freiheiten ohne irgendeinen 

Unterschied, etwa aufgrund von 

Religion. 

Dies wird in Art. 18 konkretisiert: 

Jeder hat das Recht auf 

Gedanken-, Gewissens- und 

Religionsfreiheit. Dieses Recht 

beinhaltet die Freiheit, seine 

Religion oder Weltanschauung 

zu wechseln sowie sie allein 

oder in Gemeinschaft mit 

anderen, öffentlich oder privat 

durch Lehre, Gottesdienst, 



 

Ausübung und 

Kultushandlungen zu bekennen. 

Weder die Gesinnung eines 

islamischen Staates noch die 

Auslegung des Korans nach Art. 

2 der ägyptischen Verfassung, 

wonach „der Koran Quelle und 

Auslegung aller Gesetze in 

Ägypten“ darstellt, erfüllen diese 

völkerrechtlich garantierten 

Grundsätze der UN-Charta zur 

freien Religionsausübung und 

freien Religionswahl. 

Art. 2 der ägyptischen 

Verfassung verletzt diesen 

Grundsatz vollständig. Der 



 

Präsident ist verpflichtet, allen 

Bürgern – unabhängig von ihrer 

Religion – ausreichenden Schutz 

gemäß den Grundsätzen der UN-

Charta zu gewährleisten. Ein 

echter Schutz, nicht ein bloß 

faktischer, der in Ägypten keine 

Rechtsgrundlage hat. 

Ein Staat, der diese Grundsätze 

verletzt, versagt im Bemühen um 

allgemeinen Rechtsschutz 

seiner Bürger – einschließlich 

der freien Wahl ihrer Religion, 

sei es vom Christentum zum 

Islam oder umgekehrt vom Islam 

zum Christentum – und stellt 



 

diesen Grundsatz weder 

ausreichend noch prozessual 

einklagbar sicher. 

 

Junge Frauen und Mädchen, die 

zwangsislamisiert werden und 

ohne ihren Willen durch Nötigung 

oder Erpressung, durch 

Repressionen gegen sie selbst 

oder ihre Familien unter Druck 

gesetzt werden, erhalten keinen 

ausreichenden Schutz, wenn sie 

aus einer Zwangsislamisierung in 

das Christentum zurückkehren 

möchten. Der durch die UN-Charta 

garantierte Schutz, ihre Religion 



 

frei zu wählen, wird ihnen 

verweigert. 

Ein Staat wie Ägypten, der keinen 

solchen Schutz schafft und keine 

justiziablen Rahmenbedingungen 

bereitstellt, widerspricht diesen 

völkerrechtlich garantierten 

Grundsätzen diametral und 

verletzt die Freiheitsrechte der 

Person bei der Wahl ihrer Religion, 

ohne jeglichen Rechtsrahmen für 

eine Wahlfreiheit zu gewährleisten. 

Folgende Rechtsverletzungen an 

Kopten in Ägypten sollten im Blick 

behalten werden: 

 Entführungen koptischer Frauen 
und Mädchen 



 

 Ausschluss von Kopten aus 
hohen und einflussreichen 
Staatsämtern 

 Angriffe auf koptische Häuser 
und Fälle erzwungener 
Vertreibung 

 Fehlender Rechtsstaat, 
insbesondere wenn der 
Angeklagte ein Christ ist 

 Existenz diskriminierender 
Gesetze gegen Kopten 

 Völliger Mangel an Gerechtigkeit 
und Gleichbehandlung 

 Verwerfliche Rolle der 
Salafisten, der Al-Azhar-Behörde 
und der Muslimbruderschaft 

 Rolle der Sicherheitsapparate 
und der Justiz bei der 
Verfolgung von Kopten und ihre 



 

Mitwirkung an der 
Zwangsislamisierung koptischer 
Frauen 

Um den Rechtsfrieden 

wiederherzustellen, ist es 

erforderlich, durch geeignete 

Präzedenzfälle auch vor einem UN-

Tribunal den Grundsatz des 

Rechts auf richterliches Gehör 

sicherzustellen. Menschen, die 

von diesen Repressionen 

betroffen sind und um ihr Leben 

oder vor Inhaftierung aus ihren 

Herkunftsländern fliehen müssen, 

benötigen ausreichenden Schutz, 

um den territorialen Grundsätzen 

eines Rechtsstaates nach dem 



 

Völkerrecht sowie den 

Menschenrechten Geltung zu 

verschaffen. 

Sonst bleiben unsere Grundrechte 

bedeutungslos und bieten keinen 

ausreichenden Schutz für zu uns 

geflüchtete Menschen. 

Ägypten hat die Grundsätze der 

Vereinten Nationen (UN-Charta) 

am 24. Oktober 1945 ratifiziert und 

ist daher verpflichtet, diese in 

nationales Recht zu überführen, 

was bis heute nicht geschehen ist. 

Ägypten erhält Entwicklungsmittel 

sowohl von der EU als auch von 

der Weltbank. Diese Mittel müssen 

an die Umsetzung des 



 

Völkerrechts gebunden werden, 

sonst machen wir uns in unserer 

Wertevorstellung unglaubwürdig – 

gegenüber anderen Nationen wie 

auch gegenüber einem echten 

einklagbaren Völkerrecht. 

Es ist an der Zeit, dass die 

internationale Gemeinschaft 

Gleichheit, Freiheit und 

Gerechtigkeit für alle 

ägyptischen Bürger – 

unabhängig von ihrem Glauben 

oder ihrer Religion – einfordert. 

Schweigen angesichts 

systematischer Verfolgung 

ermutigt nur zu weiteren 



 

Menschenrechtsverletzungen. 

Daher fordern und bitten wir die 

UNO, eine klare und prinzipielle 

Haltung zum Schutz der Kopten 

und orientalischen Christen 

einzunehmen und die 

ägyptischen Behörden zu 

drängen, Diskriminierung zu 

beenden, Rechenschaft 

sicherzustellen und die 

Rechtsstaatlichkeit zu wahren. 

Mina Ghattas, IGOC e. V. / EUCHOR 

 

 

 



 

Silvana Atif 

 

Der Name Silvana wird in letzter 
Zeit häufig in den sozialen 
Medien in Ägypten und unter 
den ägyptischen Kopten im 
Ausland erwähnt, da ihr Fall 
tiefes Leid, Trauer und ein 
starkes Gefühl der 
Ungerechtigkeit und 



 

Voreingenommenheit gegenüber 
den Kopten in Ägypten aufzeigt.  

Dieser Fall ist jedoch kein 
Einzelfall, sondern einer von 
hunderten von Fällen von 
koptischen Mädchen, die jährlich 
in Ägypten verschwinden, und 
deren Familien später 
entdecken, dass sie Opfer 
organisierter Netzwerke 
geworden sind, die sie auf 
verschiedene Weise in ihre 
Gewalt bringen. Diese 
Netzwerke, die seit den 1980er 
Jahren in Ägypten aktiv sind, 
werden oft islamischen 
salafistischen Strömungen 



 

zugeschrieben, die zum Teil aus 
den Golfstaaten finanziert 
werden und von den 
ägyptischen Behörden, 
einschließlich der Polizei, häufig 
gedeckt oder sogar unterstützt 
werden. Auch das ägyptische 
Justizsystem, das in solchen 
Fällen oft auf die Scharia 
zurückgreift, spielt dabei eine 
Rolle. Dies steht im Einklang mit 
Artikel 2 der ägyptischen 
Verfassung, der besagt, dass 
„die Prinzipien der islamischen 
Scharia die Hauptquelle der 
Gesetzgebung“ sind. 



 

Das betroffene Mädchen, 
Silvana, ist minderjährig und 
leidet unter Hyperaktivität, 
Aufmerksamkeitsstörungen, 
geistiger Retardierung und 
Konzentrationsschwäche. Laut 
den Ärzten – basierend auf den 
Angaben ihrer Mutter – sollte sie 
geistig wie ein achtjähriges Kind 
behandelt werden. 

Chronologie der Ereignisse: 

 Das Mädchen verschwand am 
28. Oktober 2025 aus ihrer 
Familie. 

 Am 29. Oktober 2025, 24 
Stunden nach ihrem 
Verschwinden, erstattete die 



 

Mutter eine Anzeige bei der 
Polizei. 

 Am 1. November 2025 erhielt 
die Mutter einen Anruf von der 
Polizei, die ihr mitteilte, dass 
ihre Tochter „den Islam 
angenommen“ habe. 

Die Mutter erklärte, dass ihre 
Tochter minderjährig und nicht 
verantwortlich für ihre 
Handlungen sei und dass dies 
rechtlich nicht akzeptabel sei. 
Die Mutter ging zur Polizei, um 
ihre Tochter zu sehen, und war 
schockiert, als sie bemerkte, 
dass ihre Tochter den Niqab trug 
und ihr Schmuck sowie ihr 



 

Handy weggenommen worden 
waren.  

Als sie das Mädchen fragte, wie 
und von wem ihr das 
Kleidungsstück angelegt worden 
war, antwortete sie nur, dass sie 
ihre Kleidung ausgezogen und 
sie in einem der Räume 
umgezogen hätten. Daraufhin 
lief das Mädchen ängstlich und 
schnell aus dem Raum. 

Das Mädchen wurde dann von 
Sicherheitskräften abgeführt und 
nicht wie versprochen an ihre 
Familie übergeben. 
Am selben Tag nahm die Polizei 
die Ausweise von Mutter und 



 

Tochter, die sich im Besitz der 
Mutter befanden, und gab sie 
nicht zurück. Die Familie wurde 
ohne ihre Tochter entlassen. 

 Am 2. November 2025 ging die 
Mutter erneut zur Polizei. Dort 
wurde ihr ein Dokument zur 
Unterschrift vorgelegt. 
Nachdem sie sich geweigert 
hatte, zu unterschreiben, da 
sie nicht wusste, was darin 
stand, wurde sie zur 
Staatsanwaltschaft verwiesen, 
wo sie ihre Tochter abholen 
sollte. 

Als die Familie das Polizeirevier 
verließ, war ein großes 



 

Zusammentreffen von Männern 
mit Bärten vorbereitet worden, 
um die Familie öffentlich zu 
ängstigen, was die Familie 
zwang, um Schutz zu bitten, bis 
zum Gebäude der 
Staatsanwaltschaft. Sie wurden 
schließlich von 
Polizeifahrzeugen begleitet, um 
sie vor Angriffen durch die 
Menge zu schützen. 

In der Staatsanwaltschaft erlebte 
die Mutter eine überraschende 
Wendung, als der Staatsanwalt 
ihr mitteilte, dass ihre Tochter 
„entlassen“ worden sei – ein 
äußerst verantwortungsloses 



 

Verhalten, das die Intelligenz der 
Menschen unterschätzt, nur weil 
sie einfach sind. 
Es gibt jedoch 
Augenzeugenberichte, dass das 
Mädchen aus dem Gebäude der 
Staatsanwaltschaft in einem 
Fahrzeug eines 
Ermittlungsbeamten abgeführt 
wurde. Die Familie erfuhr später, 
dass sie an die Familie der 
Entführer übergeben worden 
war, wobei einer der Täter als 
Polizeibeamter arbeitet. 

Angesichts dieses 
offensichtlichen und offenen 
Komplottes der Polizei mit den 



 

Tätern und der noch größeren 
Katastrophe der 
Staatsanwaltschaft, stelle ich 
einige berechtigte Fragen: 

1. Wie kann die Polizei 
behaupten, dass das Mädchen 
den Islam angenommen hat, 
wenn sie minderjährig ist? 

2. Warum wurde das Mädchen 
nicht sofort am 2. November 
an ihre Familie übergeben? 

3. Warum wurde der Ausweis 
der Mutter einbehalten und 
nicht zurückgegeben? 

4. Wo hat das Mädchen 
seitdem, dass die Polizei ihren 
Aufenthaltsort kannte, bis 



 

heute gelebt? War sie in einem 
Haus einer muslimischen 
Familie, zu der sie keine 
gesetzliche Beziehung hat? 

5. Was hat die Polizei gegen 
die Menschenansammlung 
unternommen, die darauf 
abzielte, die Familie 
einzuschüchtern? 

6. Warum dauert die Lösung 
des Falls so lange? Wollt ihr 
warten, bis das Mädchen 
volljährig ist? Dabei ist das in 
jedem Fall illegal! 

7. Hat die Staatsanwaltschaft 
eine forensische 
Untersuchung des Mädchens 
angeordnet, um festzustellen, 



 

ob eine Straftat wie sexuelle 
Gewalt gegen eine 
Minderjährige vorliegt? Oder 
wartet ihr, bis sie volljährig ist, 
damit es als „einvernehmlich“ 
gilt und nicht als Missbrauch 
einer minderjährigen Person? 

Bis zum heutigen Tag, dem 1. 

Januar 2026, wurde das 

Mädchen nicht an ihre Familie 

zurückgegeben, und niemand 

wurde für die Verbrechen 

bestraft! 

Mary Sarga 

 

 



 

Über Dinge, die zu sehen 

scheinen …  

und doch unsichtbar sind 

 

In unserem Alltag 

beschäftigen wir 

uns oft mit dem, 

was für andere 

sichtbar ist: dem 

äußeren 

Erscheinungsbild, 

den Worten und 

den Ritualen, an die wir uns in 

der Kirche gewöhnt haben. Doch 

manche Erscheinungen – so 



 

schön sie auch wirken mögen – 

können eine Distanz zwischen 

dem Menschen und dem Herzen 

des wahren Glaubens verbergen. 

Denn Glaube ist nicht nur das, 

was man sieht, sondern das, 

was im Inneren wohnt und das 

echte Veränderung im Leben 

eines Menschen bewirkt. 

Formale Religiosität ist eine 

dieser stillen Distanzen. Sie 

entsteht, wenn sich der Glaube 

in eine äußere Form verwandelt, 

die unsere Umgebung 

zufriedenstellt, aber unsere 

Tiefen nicht berührt. Wenn das 



 

Ziel darin besteht, fromm zu 

wirken, statt Gott nahe zu sein. 

Die Schrift sagt: „Den Schein der 

Frömmigkeit wahren sie, 

verleugnen aber deren Kraft“ (2. 

Timotheus 3,5) – das heißt: Die 

äußere Form mag stimmen, doch 

das Wesen ist leer vom Geist. 

Diese Trennung geschieht nicht 

plötzlich, sondern bildet sich 

allmählich durch 

Lebenserfahrungen, Erziehung 

und die Bilder, die wir von Gott 

in uns tragen. Wer die Liebe 

nicht erfahren hat, sucht seinen 

Wert vielleicht im Blick der 



 

anderen; wer sich unsicher fühlt, 

findet im religiösen 

Erscheinungsbild 

möglicherweise einen Halt; und 

wer Gott als strengen Richter 

sieht, hält sich aus Angst statt 

aus Liebe an Regeln. Mit der Zeit 

wird die Form zum Ersatz für die 

Tiefe, denn die Gesellschaft 

applaudiert oft dem Sichtbaren, 

während Gott auf das Herz 

schaut. 

Die Auswirkungen dieser 

Trennung beschränken sich 

nicht nur auf das persönliche 

Innere, sondern erstrecken sich 



 

auf die Gemeinschaft und den 

Glauben insgesamt. Wenn die 

Wärme der Beziehung zu Gott 

verblasst, verliert der Glaube 

seine Fähigkeit, in der Welt 

Zeugnis zu geben. Menschen 

werden von dem beeinflusst, 

was wir leben, nicht von dem, 

was wir sagen. Deshalb spüren 

sie, wenn sie Worte ohne Geist 

hören oder Rituale ohne Liebe 

sehen, die Distanz zwischen der 

Botschaft und denen, die sie 

tragen. Darum sagte Christus zu 

seinen Jüngern: „Wer bei euch 

der Erste sein will, soll der 



 

Sklave aller sein“ (Markus 10,44) 

– eine Erinnerung daran, dass 

die Berufung nicht dem äußeren 

Schein gilt, sondern dem Dienst 

und der Demut. 

Der Weg liegt nicht darin, Form 

oder Rituale abzulehnen, 

sondern ihnen ihren 

ursprünglichen Sinn 

zurückzugeben: Mittel der 

Begegnung zu sein, nicht bloß 

formale Pflichten. Gebet ist eine 

Einladung zur Gegenwart, Dienst 

eine Teilhabe an der Liebe 

Gottes, und Rituale sind eine 

Sprache, die lebendiges Leben 



 

ausdrückt, nicht bloß 

wiederholte Gewohnheit. Wenn 

der Glaube zu seinem Wesen 

zurückfindet, wird die äußere 

Form zu einem echten Zeugnis 

dessen, was im Inneren lebt. 

Am Ende besteht das Problem 

nicht darin, dass das religiöse 

Leben geordnet oder 

diszipliniert erscheint, sondern 

darin, dass die Herzenswärme 

und die Einfachheit der 

Beziehung zu Gott verloren 

gehen. Denn Gott verlangt nicht 

äußere Vollkommenheit, 

sondern innere Aufrichtigkeit; 



 

denn Glaube wird nicht mit den 

Augen gemessen, sondern mit 

der Liebe, die man nicht sieht, 

aber spürt. 

Dieser Zustand spiegelt sich 

auch in unseren geistlichen 

Praktiken und kirchlichen 

Ritualen wider. Wenn die innere 

Gegenwart schwach wird, richtet 

sich die größte Aufmerksamkeit 

auf die Perfektion der Form und 

die Ordnung der äußeren 

Erscheinungen, als liege die 

Schönheit allein in der 

Genauigkeit und nicht in der 

Tiefe der Anbetung. Ordnung 



 

und Struktur sind heilig, doch 

wenn ihnen die Wärme des 

Geistes fehlt, wird das Ritual zu 

einem schönen, aber leblosen 

Bild, und die Niederwerfung zu 

einer Körperbewegung statt zu 

einer Neigung des Herzens. Der 

Herr Jesus sagte: „Gott ist Geist 

und alle, die ihn anbeten, 

müssen ihn im Geist und in der 

Wahrheit anbeten“ (Johannes 4,24). 

Wenn diese Anbetung im Geist 

und in der Wahrheit fehlt, verliert 

der Gottesdienst seine Stille, 

und die Stimmen werden lauter 

als die Gebete. Unruhe tritt an 



 

die Stelle der Andacht, Lärm an 

die Stelle der Ehrfurcht vor der 

göttlichen Gegenwart. Wahre 

Anbetung braucht keine 

sinnliche Aufregung, sondern 

ein Herz, das die Größe dessen 

kennt, vor dem es steht. Eine 

Kirche, die vom Geist erfüllt ist, 

ist nicht von Stimmen überfüllt, 

sondern von Frieden 

überströmend; denn wo Gott 

wohnt, herrscht verherrlichte 

Stille und nicht leerer Lärm 

 

Mina Sawires 

Hamminkeln - Deutschland 



 

Die Wundertaten des Papst 

Kyrillos VI kennt keine 

Religionsschranken. 

 

Am Jahresgedächtnistag des 

Papstes Kyrillos VI. am 

9. März 1987 berichtete 

Bischof Philippos von 

Dakahlia über Abba 

Kyrillos: 

    „ Im Jahre 1970 

besuchte einen muslimischen 

hohen Beamten. Er erzählte mir 

voller Liebe und Verehrung von 

Papst Kyrillos VI. Natürlich 

musste ich ihn fragen: "Woher 



 

kennen Sie ihn?" Er antwortete 

ohne Zögern: "Ich hatte einen 

Bruder, der Jura studierte. Er 

bekam eigenartige Anfälle, die die 

Ärzte nicht erklären konnten. Ihm 

wurde während der Prüfung 

schwindelig und unwohl, so dass 

er sie unterbrechen musste. 

Diese Anfälle begleiteten ihn drei 

Jahre lang. Ihm drohte die 

Verweisung von der Universität. 

     Einige christliche Freunde 

brachten ihn nach Alt-Kairo zu 

Vater Mena (später Papst Kyrillos 

VI). Sie erzählten ihm von den 

Schwierigkeiten des 

Jurastudenten. Daraufhin gab er 



 

meinem Bruder eine kleine Karte, 

auf der geschrieben stand: "Im 

Namen Gottes des Allmächtigen." 

Er sagte: "Nimm diese Karte mit 

in die Prüfung und stecke sie in 

Deine Jackentasche." Überzeugt 

und voller Vertrauen nahm mein 

Bruder die Karte. Er tat, was Vater 

Mena ihm befohlen hatte und 

bestand erstaunlicherweise seine 

Prüfung ohne Mühe. Er ist jetzt 

ein bekannter Rechtsanwalt. 

     Der hohe Staatsbeamte 

erzählte mir eine weitere 

Geschichte: 



 

Eines Tages ging ich mit meinem 

Bruder ohne vorherige 

Verabredung zu Abba Kyrillos. 

Als sein Sekretär uns sah, fragte 

er mich: "Sind Sie Herr N.N.?" Ich 

antwortete: "Ja." Er sagte: "Der 

Papst hat mir gerade gesagt, daß 

er Sie erwartet." Ich sagte: "Wie 

konnte der Papst das wissen? 

Wir haben uns ganz plötzlich 

entschlossen, herzukommen. 

Keiner außer uns beiden wusste 

davon. Er hat zweifellos 

übermenschliche Kräfte." 

     Der Papst empfing uns sehr 

freundlich. Während des 

Gespräches fragte er mich, wie es 



 

mir ginge, und, ohne es 

beabsichtigt zu haben, erzählte 

ich plötzlich von meiner 

Gliederkrankheit und darüber, 

daß die Behandlung weder in 

Ägypten noch im Ausland 

angeschlagen hätte. 

     Der Papst sagte beruhigend: 

"Malesch ...malesch." (Es macht 

nichts.) Er gab mir ein Messbrot, 

das er in zwei Teile gebrochen 

hatte und sprach: "Essen Sie die 

eine Hälfte morgen, wenn Sie 

noch nüchtern sind. Am 

folgenden Tag essen Sie dann die 

andere Hälfte, und Gott wird 

Ihnen seine Herrlichkeit zeigen." 



 

     Mit großem Respekt nahm ich 

das Messbrot entgegen und tat, 

was der Papst mir aufgetragen 

hatte. 

     Ich schwöre, dass ich völlig 

von meiner Krankheit geheilt 

wurde.“ 

(P.S. Das Messbrot, das hier 

erwähnt ist, war keine Hostie, 

sondern lediglich ein geweihtes 

Brot.)  

Quelle: Fouad Ibrahim: Das wunderbare 

Wirken des koptischen Papstes Kyrillos VI 

(1902 - 1971). 1990. S.26-27.   ISBN 3-

927464-10-4 

 

 



 

Der Segen des heiligen Öls 

und des Laqan-Weihwassers 

 

Frau Afifa (Nahid) Suleiman aus 

Frankreich berichtete uns von 

einem Wunder, das einer der 

„Töchter“ von Bischof Michael 

widerfahren ist. Sie erzählte, 

dass ihr Ehemann in Ägypten 

war und – leider – mit Magie „in 

Berührung“ gekommen war. 

Einmal war sie zu Besuch im 

Kloster des heiligen Antonius in 

Kröffelbach bei Bischof Michael. 

Er betete für sie und gab ihr 



 

gesegnetes Öl und Laqan-

Weihwasser. 

Als sie am selben Tag nach 

Hause zurückkehrte, saß sie 

zunächst im Wohnzimmer. Dann 

stand sie auf und ging ins 

Schlafzimmer. Plötzlich hörte sie 

ein lautes Knall – etwas war 

zerbrochen. Sie rannte in die 

Küche, fand aber nichts 

Zerstörtes. Sie bekreuzigte sich, 

dankte Gott und ging schlafen. 

Am nächsten Tag stellte sie 

überrascht fest, dass genau an 

dem Platz, an dem sie am Abend 

zuvor im Wohnzimmer gesessen 



 

hatte, der schwere Kronleuchter, 

der über ihrem Kopf hing, 

heruntergefallen und zerbrochen 

war. (Hätte sie nur eine Minute 

länger dort gesessen, wäre der 

Kronleuchter auf ihren Kopf 

gefallen.) 

Man kann sich kaum vorstellen, 

wie demütig Bischof Michael war 

– ein wahrer Nachfolger Christi. 

Er wirkte Wunder unter uns, 

ohne dass wir darum baten. 

Sobald er das Kreuzzeichen über 

seine Kinder machte, wird Gott 

verherrlicht und rettet uns. 



 

*) Das Wort „Laqan“ (griechisch: 

λεκάνη – lekánē) ist ein 

kirchlich-liturgischer Begriff und 

bedeutet ursprünglich „Schale“ 

oder „Gefäß“, das zum Waschen 

der Hände oder Füße mit Wasser 

verwendet wird. Dieses Wort ist 

zu einem festen Bestandteil des 

orthodoxen kirchlichen 

Wortschatzes geworden, da 

dieses Gefäß besonders bei den 

Gebeten zur Wasserweihe für 

das Waschen von Händen und 

Füßen in bestimmten Anlässen 

verwendet wird. 



 

شرح صلاة اللقان | التعاليم الروحية في صلوات 

 اللقان

 Die Laqan-Gebete werden 

dreimal im Jahr gefeiert: an 

Epiphanias (Taufe des Herrn), 

am Gründonnerstag und am Fest 

der Apostel. Das Laqan-Wasser 

wir in kleinen Flaschen nach 

Hause zum Trinken 

mitgenommen. Es wird zur 

Heilung von Krankheiten und zur 

Austreibung von Dämonen 

verwendet. 

 

Frau Afifa (Nahid) Suleiman aus 

Frankreich 



 

Eine Lektion über die 

Bedeutung der pastoralen 

Besuche 

 

Als Samy (Anba Michael, 

Bischof der Diözese 

Süddeutschland) in seinem Dorf 

in Ägypten als „“Diener“ tätig 

war, hielt er wöchentlich eine 

Bibelstunde für die einfachen 

Dorfbewohner. Vor der Stunde 

ging er nach seiner Arbeit (als 

Leiter der Außenabrechnungen 

bei der Zentralbank) stets durch 

das Dorf, klopfte an die Türen 



 

und lud die Menschen zur 

Bibelstunde ein. 

Eines Tages sagte ihm ein Mann: 

„Tut mir leid, ich habe keine 

Zeit.“ 

Samy antwortete: „Warum, ist 

etwas passiert, so Gott will?“ 

Der Mann entschuldigte sich 

erneut und sagte: „Nein, nichts 

Besonderes. Ich gehe mit einem 

Freund – unter uns gesagt – wir 

haben eine Tür gestohlen und 

wollen sie verkaufen.“ 

(Hinweis: Neue und alte hölzerne 

Türen und Fenster werden auf 

den ländlichen Märkten 



 

Ägyptens verkauft.) Samy fragte 

ihn: „Wie viel kostet die Tür?“ 

Der Mann antwortete: „Etwa 30 

oder 50 Piaster.“ 

Daraufhin holte Samy den 

Betrag aus seiner Tasche, gab 

ihn dem Mann und sagte: 

„Das ist eine Kleinigkeit, bitte 

sehr – hier ist das Geld für die 

Tür. Komm mit uns zur 

Bibelstunde, so empfangen wir 

deinen Segen, beten, und Gott 

lasse seinen Willen 

geschehen.“Der Mann erwiderte: 

„Da du mir das Geld gegeben 



 

hast, dann komme ich natürlich 

mit dir, hne weitere Worte.“ 

Und er sagte zu seinem Freund: 

„Alles klar. Geh du allein, ich 

komme icht mit dir.“ 

So ging Samy weiter und 

kümmerte sich um die weiteren 

Schafe des guten Hirten. 

Nach dem Ende der 

Versammlung fanden sie beim 

Haus des anderen Mannes – 

desjenigen, der die gestohlene 

Tür hatte – großen Lärm und ein 

Gedränge. Sie fragten: „Was ist 

los?“ 



 

Man sagte ihnen, dass der 

Besitzer der Tür herausgefunden 

hatte, wer sie gestohlen hatte, 

Leute geholt hatte, den Mann 

geschlagen und ihm die Tür 

weggenommen hatte. 

Da sagte der Mann, der mit Samy 

gewesen war, zu ihm: 

„Du hast mich gerettet. Ohne 

dich wäre ich jetzt mit ihm 

zusammengeschlagen worden! „ 

 

Reda Salama – Ägypten 

 

 

 


