
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ikone aus dem St.-Antonius-Kloster, Waldsolms-

Kröffelbach 

 كريفلباخ أيقونة من دير القديس اÝنبا أنطونيوس



 

 

 

 

 اǮنبا ديسقوروس

وكل اãباء واåخوة بدير اáنبا أنطونيوس 
 بكريفيلباخ وكل ابروشية جنوب ا انيا

 داسهتهنئ صاحب الغبطه والق

البابا تواضروس الثاني وأحبار الكنيسه 
اáجàء و�يع اãباء الكهنة والشمامسة 

 والشعب فى �يع الكرازة ا رقسية

 2026بالعام ا يàدى ا�ديد 

 وعيد ا يàد ا�يد



 

 

Anba Deuscoros, 

die Väter und die Brüder des St.-

Antonius-Klosters und der ganzen 

Diözese Süddeutschlands gratulieren 

Ihnen herzlich zum Neuen Jahr des 

Herrn 2026 und wünschen Ihnen  

den Segen der Heiligen Nacht. Möge 

der allmächtige Gott Sie auf all Ihren 

Wegen begleiten. 
 

 

 

 
 
 



 

 
INHALTSVERZEICHNIS SEITE 

9 

32 

37 

43 

59 

 Inhaltsverzeichnis الفهرس



 

84 

115 

132 

144 

154 

160 



 

165 

170 

181 

184 

186 

189 

202 

222 

232 

240 

252 

279 

282 



 

287 

306 

309 

311 

313 

324 

 
ISBN  3-927464-4X 

St.-Antonius-Kloster       

35647 Waldsolms-Kröffelbach 

Bankverbindung: Koptisches Kloster 
Kröffelbach, Volksbank Brandoberndorf 
IBAN: DE04 5159 1300 0050 1015 
09               
  BIC: GENODE51WB 



 

Die Botschaft S.H. Anba 

Tawadros II zum Fest der 

Geburt Christi und zum 

Beginn des neuen Jahres 

2026 
 

 

 

 

 

 

Im Namen des Vaters, des 

Sohnes und des Heiligen 

Geistes, Ein Gott. Amen. 



 

Ein frohes neues Jahr und ein 

glorreiches Fest der Geburt. 

 

 Ich bin glücklich, Ihnen diese 
Weihnachtsbotschaft für das 
neue Jahr 2026 zu senden. 
Zunächst möchte ich Ihnen allen 
zum glorreichen Fest der Geburt 
gratulieren. Ich gratuliere jedem 
von Ihnen und all unseren 
koptischen Kirchen auf der 
ganzen Welt; allen koptischen 
Diözesen auf jedem Kontinent, in 
Afrika und Asien, in Europa, in 
Nord- und Südamerika und auch 
in Australien; jeder Familie, 



 

jedem Jugendlichen, jedem 
Diakon und jedem Vater: den 
Priestern, den Metropoliten und 
den Bischöfen. Jedes Jahr 
denken wir über das glorreiche 
Fest der Geburt nach. Zu den 
bekannten menschlichen 
Erfahrungen im Leben gehört 
der Akt des Schenkens. In der 
Tat bieten uns die Ereignisse der 
Geburt unseres Herrn Jesus 
Christus und Seine 
Menschwerdung in Bethlehem 
ein neues Verständnis der Idee 
eines Geschenks. Ein Geschenk 
ist ein menschlicher und 



 

gesellschaftlicher Akt, der allen 
Menschen bekannt ist. 
Geschenke variieren zwischen 
materiellen Geschenken, 
moralischen, greifbaren und 
verbalen, wie Poesie und Lob, 
und so weiter. In der 
Weihnachtsgeschichte 
begegnen wir drei Arten von 
Geschenken: das Geschenk der 
Freude, das Geschenk der 
Bedeckung und das Geschenk 
der Liebe. Diese drei Geschenke 
sehen wir in den verschiedenen 
Ereignissen der Geburt. Was das 
Geschenk der Freude betrifft, 



 

sehen wir zuerst den Stern, von 
dem einige Väter sagten, dass er 
kein gewöhnlicher 
astronomischer Stern war, 
sondern eher „ein Engel“, wie 
der heilige Johannes 
Chrysostomus sagte. Der Stern 
war ein Zeichen am Himmel 
(Matthäus 2:2). Es war ein 
Geschenk nicht nur für 
Einzelpersonen, sondern für 
Völker – die Völker, von denen 
die Weisen kamen, die Gelehrte 
waren, die sich mit Astronomie, 
den Berechnungen der Sterne 
und der Zeitrechnung befassten. 



 

Der Stern war ein führender und 
leitender Stern, der sich mit 
diesen Weisen bewegte, bis er 
über der Krippe in Bethlehem 
stehen blieb. Es war ein 
Geschenk vom Himmel, ein 
Geschenk der Freude. Ich 
möchte, dass Sie sich mit mir 
vorstellen, wie die Weisen 
reisten und über den Stern 
nachdachten. In jenen Tagen 
waren die Straßen natürlich sehr 
begrenzt, da es kein GPS, keine 
asphaltierten Straßen, keine 
Flugzeuge, keine Autos usw. 
gab. Dieser Stern war also der 



 

Star der Veranstaltung und ein 
Geschenk vom Himmel an diese 
Weisen, nicht nur für sie, 
sondern für alle ihre Leute. Zu 
den Geschenken der Freude, die 
der Himmel in der 
Weihnachtsgeschichte anbot, 
gehörten die Engel. Vor Freude 
waren sie froh und sangen eine 
zeitlose Hymne, die wir immer 
noch in der Liturgie beten und 
uns daran erinnern. Jedes Mal, 
wenn wir die Geburt feiern, 
erinnern wir uns an diese Hymne 
als Geschenk: „Ehre sei Gott in 
der Höhe und Friede auf Erden, 



 

den Menschen ein Wohlgefallen“ 
(Lukas 2:14). Es ist nicht nur ein 
Vers oder eine Hymne, sondern 
in unserer modernen Sprache 
betrachten wir es als eine 
Roadmap. Die Menschen sollten 
Gott Ehre erweisen, Frieden auf 
Erden verbreiten und eine Quelle 
der Freude für all ihre 
Mitmenschen sein. Dies ist ein 
Geschenk der Freude durch die 
Engel, die mit großer Freude 
sangen. Ein weiteres Geschenk 
der Freude war der Engel, der in 
der Dunkelheit der Nacht schien 
und die Hirten erleuchtete. Er 



 

begann ihnen von der Geburt 
unseres Herrn Jesus Christus zu 
erzählen. In jenen Tagen gab es 
natürlich kein Radio, kein 
Fernsehen, keine sozialen 
Medien, nichts dergleichen. Der 
Engel war jedoch der 
freudenbringende Bote, der eine 
Freudenbotschaft überbrachte: 
„Heute ist euch in Bethlehem der 
Heiland geboren“ (Lukas 2:11). 
Es war eine Freudenbotschaft 
für Menschen, die die ganze 
Nacht in der Wildnis wach 
waren. Das sind alles Geschenke 
der Freude, die der Himmel uns 



 

gegeben hat. Die zweite Art von 
Geschenken sind die der 
Bedeckung. Das Wort 
„Bedeckung“ ist ein mächtiges 
menschliches Wort und eine 
Tugend. Wenn wir beten, sagen 
wir jedes Mal: „Danke, Herr, 
dass Du uns bedeckt hast“, in 
Bezug auf die göttliche 
Bedeckung. Es ist eine sehr 
große Tugend im Leben eines 
Menschen. Gesegnet ist die 
Person, die ihren Bruder oder 
ihre Schwester oder andere in 
ihrem Zuhause, ihrer 
Gemeinschaft, ihrem Dienst, 



 

ihrer Kirche und ihrem Land 
bedeckt. Bedeckung ist eine 
Gnade und ein Geschenk, das 
der Himmel uns gegeben hat. 
Wo sehen wir sie? Der erste Ort, 
an dem wir sie sehen, ist die 
Krippe. Stellen Sie sich den 
heiligen Joseph, den 
Zimmermann, vor, 
fortgeschrittenen Alters, einen 
alten Mann, mit der jungen 
Jungfrau Maria, die schwanger 
ist und sich in ihren letzten 
Tagen der Schwangerschaft 
befindet. Sie konnten keinen 
Platz für sie finden, um das Kind 



 

zur Welt zu bringen. Sie gingen 
zu vielen Orten, sie gingen nach 
Bethlehem, und sie gingen an 
allen Häusern vorbei, aber es 
war kein Platz. Aber da war der 
Besitzer der Krippe, und die 
Krippe selbst war ein Geschenk 
der Bedeckung für diese Frau, 
die im Begriff war zu gebären. 
Die Krippe bedeckte die Geburt 
unserer Mutter, der Jungfrau, 
und war ein Schutz für das 
kleine Kind. Sie bedeckte diese 
kleine Familie, bestehend aus 
dem heiligen Joseph, dem 
Zimmermann, als Hüter des 



 

Geheimnisses der 
Menschwerdung, und dieser 
gebärenden Jungfrau, die jung 
an Jahren und erschöpft war, da 
medizinische Versorgung, wie 
wir sie heute kennen, damals 
nicht existierte. Und all das, 
während sie auch weit weg von 
zu Hause war, aber die Krippe 
bot ihnen Bedeckung. Nicht nur 
das, sondern auch die Nacht war 
eine Bedeckung – eben jene 
Nacht, in der unser Herr Jesus 
Christus geboren wurde, und es 
war eine stille Nacht. Diese Stille 
und Dunkelheit im Allgemeinen 



 

bot Bedeckung und erlaubte, 
dass alles klar gesehen wurde 
im Hinblick auf das vom Himmel 
gesandte Licht, sei es mit den 
Engeln oder mit dem Engel, der 
den Hirten die Nachricht 
verkündete. Auch als Teil dieser 
Bedeckung gibt es ein schönes 
Detail: Als die Jungfrau Maria in 
der Krippe gebar, gab es 
Windeln, kleine Tücher, um das 
Neugeborene einzuwickeln 
(Lukas 2:12). Woher kamen 
diese? Vielleicht hat der Besitzer 
der Krippe sie zur Verfügung 
gestellt, oder vielleicht waren sie 



 

bei unserer Mutter, der Jungfrau. 
Das ist hier nicht die Frage, aber 
diese Windeln boten ebenfalls 
Bedeckung. Dieses kleine Baby 
war bedeckt und geschützt, 
geboren in der Kälte der Nacht 
und dem kalten Wetter zu jener 
Zeit. Vergessen wir nicht, dass 
Bedeckung von großem Wert 
und großer Tugend ist. Das 
dritte Geschenk, das der Himmel 
uns gegeben hat, ist ein 
menschliches Geschenk, das 
Geschenk der Liebe. Ich 
erwähnte das Geschenk der 
Freude, das Geschenk der 



 

Bedeckung und das Geschenk 
der Liebe. Das Geschenk der 
Liebe, wie wir alle wissen, hat 
viele Formen, und diese 
variieren darin, wie Geschenke 
als Ausdruck der Liebe gegeben 
werden. Das erste Geschenk, 
das der Himmel uns gegeben 
hat, ist unsere Mutter, die 
Jungfrau Maria, die Auserwählte, 
die schöne Taube und der Stolz 
unseres Geschlechts. Sie, die 
Gott erwählte, um der Weg für 
die Menschwerdung des Sohnes 
Gottes, unseres Herrn Jesus 
Christus, zu sein, war ein 



 

Geschenk in der Menschheit. 
Deshalb sagen wir, dass sie der 
Stolz unseres Geschlechts ist. 
Wir sagen auch über ihren 
Schoß, der den Herrn Jesus 
Christus trug, dass er die 
göttliche Werkstatt war, durch 
die Christus Mensch wurde und 
die Gottheit sich mit der 
Menschheit vereinte. Zu den 
Geschenken der Liebe gehören 
auch die von den Weisen 
dargebrachten. Sie waren 
Gelehrte, reich und Philosophen. 
Als die Weisen kamen, um den 
König, den König der Juden, zu 



 

besuchen, brachten sie 
Geschenke mit. Sie brachten 
Geschenke dar, die für die 
jüdische Gesellschaft vielleicht 
neu waren: Gold, Weihrauch und 
Myrrhe (Matthäus 2:11). Diese 
Geschenke waren insgesamt ein 
Ausdruck der Liebe, die diese 
Männer zu diesem kleinen Kind 
hatten. Gold bedeutet einen 
großen König, Weihrauch einen 
großen Priester und Myrrhe 
einen Leidenden, einen Träger 
des Kreuzes, einen Großen. Aber 
die Geschenke kamen nicht nur 
von den Weisen, sondern auch 



 

von den Hirten, die auf den 
freien Feldern Wache hielten. 
„Wache halten“ bedeutet, nachts 
in der Wildnis zu sitzen, wach zu 
bleiben, um ihre Herden zu 
bewachen. Diese Hirten waren 
voll des Lobes, und ihr Lob war 
ein Geschenk, das die Liebe 
ausdrückte, die sie in ihren 
Herzen trugen. Abschließend ist 
die Geburt unseres Herrn Jesus 
Christus eine menschliche 
Botschaft, die uns ein 
gesellschaftliches Konzept 
bietet, nach dem wir leben: den 
Austausch von Geschenken. Sie 



 

wählen ein Geschenk, das Sie 
einem geliebten Menschen zu 
vielen Anlässen geben. Das 
Geschenk wird durch den Geber 
und den Empfänger bestimmt. 
Ihr Geschenk sollte nützlich, 
vorteilhaft und schön sein. Es 
muss nicht teuer sein, aber es 
kann bedeutungsvoll sein. Ein 
einfaches Geschenk kann sehr 
ausdrucksstark sein. Eines der 
schönen Geschenke, die wir 
einander geben, besonders 
unseren jungen Söhnen und 
Töchtern, ist die Heilige Bibel in 
ihren vielen Formen: mit 



 

farbigen Bildern, in großer 
Schrift, in Audio-Versionen oder 
mit mobilen Anwendungen, die 
es ihnen ermöglichen, sie zu 
nutzen, zu sehen und in die Welt 
der Bibel einzutauchen. Das 
Geschenk der Bibel ist ein sehr 
nützliches Geschenk; das ist nur 
ein kleines Beispiel. Aber die 
Weihnachtsbotschaft, die ich 
Ihnen an diesem glorreichen 
Fest übermitteln möchte, ist das 
Verständnis eines Geschenkes, 
das Freude ausdrücken, 
Bedeckung ausdrücken und 
Liebe ausdrücken kann. Ich 



 

gratuliere Ihnen, Geliebte, und 
all unseren Kirchen, all unseren 
koptisch-orthodoxen Diözesen, 
und überbringe Ihnen große 
Liebe aus dem Herzen Ägyptens, 
aus Kairo, aus der St.-Markus-
Kathedrale in Abbasiyya, wo 
sich das Heiligtum des heiligen 
Apostels Markus befindet. Ich 
gratuliere Ihnen allen und 
wünsche Ihnen in diesem neuen 
Jahr alles Gute, allen Frieden, 
alle Gesundheit, alle Freude, alle 
Bedeckung und alle Liebe. Meine 
Grüße an alle, jung und alt, und 
an alle koptischen Diözesen auf 



 

der ganzen Welt, die geliebten 
Väter und alle Diener und 
Dienerinnen in jeder Kirche und 
jeder Diözese. Gott sei mit Ihnen. 
Ein frohes neues Jahr und ein 
glorreiches Fest der Geburt. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Die Botschaft  

S. E. Anba Deuscoros 

zum Fest der Geburt Christi 

und zum Beginn des neuen 

Jahres 2026 
 

Meine geliebten, 
gesegneten 
Kinder,ich möchte 
euch allen zum 
Beginn des neuen 
Jahres, zum Fest 
der Geburt Christi 
und zum Fest der Erscheinung 
des Herrn (Epiphanias) herzlich 



 

gratulieren.Ich bitte den Herrn 
Jesus, der in der Krippe geboren 
wurde, dieses Jahr mit allen 
himmlischen Segnungen zu 
erfüllen und euer Leben und das 
Leben eurer Familien zu segnen 

Wenn wir über das Fest der 
Geburt Christi sprechen, führt 
uns dies dazu, über die 
Bedeutung der geistlichen 
Wiedergeburt in unserem Leben 
nachzudenken. 
Die geistliche Bedeutung der 
Wiedergeburt besteht darin, ein 
Leben fortwährender Buße zu 
führen. Buße bedeutet, sich von 
allem fernzuhalten, was unser 



 

wahres geistliches Leben 
behindert – von Sünden und 
Verfehlungen –, und sie im 
Sakrament der Beichte zu 
bekennen. Dies führt uns zur 
Buße (denn es heißt das 
Sakrament der Buße und der 
Beichte). 
Wer ein Leben der Buße führt, 
wird auch zum Tun des Guten 
und zur Hilfe für andere geführt. 
So wie der Herr Jesus Christus in 
unsere Welt kam und als Kind 
einer armen Jungfrau in einer 
einfachen Krippe geboren 
wurde,so lehrt Er uns, das Leid 
der Armen und Bedürftigen zu 



 

fühlen, sie zu spüren und ihnen 
zu helfen. 
Er lehrt uns, dass alle Freuden 
und Vergnügungen der Welt 
nichts wert sind, uns weder 
glücklich machen noch uns 
wahre Freude schenken 
…Vielleicht bedeuten sie für 
manche eine vorübergehende 
Freude oder ein kurzzeitiges 
Glück, aber Werke der Güte und 
Barmherzigkeit und die Hilfe für 
andere sind es, die uns wahre, 
bleibende Freude schenken und 
uns den guten Anteil im 
Himmelreich geben. 
Ich bete für euch alle,dass der 
Herr, der Gott, der in der Krippe 



 

geboren wurde, euch alle Freude, 
alles Glück und echte Buße 
schenke, durch den Segen und 
die Gebete unseres aller Vaters 
und unseres ehrwürdigen 
Hohepriesters, S. H. Papst 
Tawadros II., dessen Leben Gott 
uns für viele Jahre und friedvolle 
Zeiten bewahren möge. 
Bleibt wohl. 
 
 
Anba Deuscoros 
Bischof von Süddeutschland 
und Abt des Klosters des 
heiligen Antonius d. Gr. in 
Kröffelbach 



 

Der Unterschied zwischen 

Vertrauen und Faulheit - 

Widerspricht der Glaube der 

Arbeit? 
 

Der heilige Jakobus lehrt uns und 
sagt: "Denn wie der Körper ohne 
den Geist tot ist, so ist auch der 
Glaube ohne Werke tot" (Jakobus 
2:26). Das Vertrauen auf Gott ist das 



 

Vertrauen des Glaubens, begleitet 
von Handlungen, Überlegungen und 
Vorbereitungen, um Gottes Absicht 
in Ihrem Leben zu verwirklichen. 
Hingegen ist die Faulheit das 
genaue Gegenteil, das 
Stehenbleiben an einem Ort, ohne 
zu handeln oder darüber 
nachzudenken, was zu tun ist. Auf 
Gott zu vertrauen bedeutet, das zu 
tun, was in Ihrer Macht steht, und 
den Rest Gott zu überlassen. Die 
Jünger Christi brachten das mit, was 
sie hatten, um das Wunder der 
Brotvermehrung zu vollbringen - 
fünf Brote und zwei Fische. Ebenso 
lehrt uns der heilige Apostel Paulus: 
"So ist weder der etwas, der pflanzt, 



 

noch der, der begießt, sondern nur 
Gott, der wachsen lässt" (1. 
Korinther 3:7). Ja, Gott wird das 
Wachstum dessen bewirken, was du 
pflanzt und gießt. An anderer Stelle 
hoben die Jünger Christi, 
gemeinsam mit der Menge, den 
Stein vom Grab des Lazarus - das 
waren ihre Möglichkeiten -, aber 
Jesus, der Herr, erweckte Lazarus 
aus den Toten. Derjenige, der faul 
und träge ist, verdient jedoch Tadel, 
wie es bereits mit dem faulen und 
untätigen Diener geschah, der sein 
Talent vergrub und nicht nutzte. Die 
Bibel, die vor uns liegt, fordert uns 
auf, unsere Angelegenheiten zu 
bedenken, damit wir zur richtigen 



 

Zeit die richtige Entscheidung 
treffen können, wie es in den Versen 
heißt: "Denn wenn einer von euch 
einen Turm bauen will, setzt er sich 
dann nicht zuerst hin und berechnet 
die Kosten, ob seine Mittel für das 
ganze Vorhaben ausreichen? Sonst 
könnte es geschehen, dass er das 
Fundament gelegt hat, dann aber 
den Bau nicht fertigstellen kann. 
Und alle, die es sehen, würden ihn 
verspotten und sagen: Der da hat 
einen Bau begonnen und konnte ihn 
nicht zu Ende führen" (Lukas 14:28-
30). Arbeit ist in allen Bereichen des 
Lebens notwendig. Zum Beispiel ist 
es schön, an die Existenz Gottes zu 
glauben, aber die Frage ist, ob sich 



 

dein Glaube in deinem Umgang mit 
anderen zeigt. In deiner Akzeptanz 
anderer, die möglicherweise im 
Glauben, in der Hautfarbe oder im 
Herkunftsland unterschiedlich sind. 
Reflektiert dein Glaube sich in 
deinen täglichen Handlungen, oder 
behandeln wir diesen Glauben wie 
ein teures Kunstwerk, das wir in 
unseren Häusern an einem 
besonderen Ort aufbewahren, ohne 
es zu berühren oder damit in 
Berührung zu kommen, ohne ihm 
die Gelegenheit zu geben, unser 
Leben zu verändern? Gott hat alle 
Geschöpfe erschaffen und ihnen die 
entsprechenden Fähigkeiten und 
Möglichkeiten gegeben. Er schuf die 



 

Vögel und gab ihnen Flügel, damit 
sie fliegen und Nahrung finden 
können. Wenn sie nicht fliegen, 
werden sie vor Hunger sterben. Er 
schuf die Bienen mit der Fähigkeit, 
den Nektar der Blumen 
aufzunehmen und Honig 
herzustellen. Aber wenn sie träge 
sind, werden sie keine Nahrung 
finden. Deshalb ist es für jeden von 
uns wichtig, die uns gegebenen 
Fähigkeiten und Möglichkeiten zu 
entdecken und sie bestmöglich zu 
nutzen. 

 

Abouna Petrus Beshay 
St.-Marien Koptische Bunkerkirche, 
Düsseldor 

 



 

Warum liebe ich diesen 

Gott? (1) 
 

 

 

 

 

 

 

Warum hat Gott den Menschen 
geschaffen? 

Die Geschichte Gottes mit dem 
Menschen im orthodoxen 
Denken. 

Die Geschichte Gottes mit dem 
Menschen in der orthodoxen 
(östlichen) Theologie beginnt nicht 



 

mit der Geschichte der Sünde und 
des Falls, sondern mit dem 
Erkennen des Zieles Gottes bei der 
Schöpfung des Menschen. 
Gott ist nicht ein Wesen, das sich 
langweilt und daher beschließt, 
eine Schar von Geschöpfen zu 
erschaffen, um sich an ihnen zu 
erfreuen oder ihr Schicksal zu 
formen. 
Gott ist auch nicht das Wesen, das 
Lebewesen schafft, um von ihnen 
angebetet zu werden, um ihren 
Lobpreis und ihre Verehrung zu 
genießen. „Nicht du hast meiner 
Knechtschaft bedurft, sondern ich 



 

deiner Herrschaft,“ heißt es in der 
gregorianischen Liturgie. 

Gott ist nicht das Wesen, das 
Geschöpfe schafft, um seinen 
Stolz zu befriedigen, indem er sie 
beherrscht und ihren Gehorsam 
erzwingt. 
Gott ist nicht das Wesen, das den 
Gehorsam und die Unterwerfung 
des Menschen erkauft – nicht 
gegen das Paradies – und auch 
nicht ein Gott, der seine 
Widersacher rächt, indem er sie in 
die Hölle verbannt. 
Wir beginnen unsere Abhandlung 
damit, diese falschen und 
negativen Vorstellungen über Gott 



 

und Sein Ziel bei der Schöpfung 
des Menschen zu verwerfen, weil 
viele Menschen sich genau solche 
Szenarien vorstellen und daher 
den Glauben an diesen Gott 
ablehnen — und dies wäre in 
gewisser Hinsicht auch berechtigt. 
Es bleibt die Frage: Wer ist Gott 
wirklich? Und welches ist der 
Grund, aus dem Er das Universum, 
alle Geschöpfe und besonders den 
Menschen geschaffen hat? 

Gott ist derjenige, der die einzige 
wahre Selbst-Existenz besitzt, der 
Ursprung allen Seins. In 
kirchlicher Sprache ist er „der 
Seiende“, im hebräischen heiligen 



 

Namen YHWH („Jahwe“) oder, wie 
Christus von sich sagt: „ἐγώ εἰμι“ 
(„Ich bin, der ich bin.“) – „Ich bin 
der Seiende.“ 

Gott ist der in sich selbst Seiende; 
außerhalb von Ihm existiert nur 
das Nichts. 
Gott ist der Lebendige in sich 
selbst, Ursprung und Quelle des 
Lebens; außerhalb von Ihm gibt es 
nichts als Tod, Vergänglichkeit 
und Nichtsein. 
Gott ist vollkommene Liebe, 
vollkommene Heiligkeit, 
vollkommene Freiheit. 
Dieser Gott war durch Seine 
Dreifaltigkeit in Seinem Wesen 



 

vollkommen; Er wirkte alle Seine 
Eigenschaften in der Heiligen 
Trinität: 
Der Vater liebt den Sohn im 
Heiligen Geist, der Sohn erwidert 
die Liebe des Vaters im Heiligen 
Geist. 
Also hatte Gott keinen Mangel 
oder kein Bedürfnis, eine andere 
Kreatur zu erschaffen, damit Er in 
ihr Seine Eigenschaften zeigt oder 
durch sie Seine Liebe lebt – denn 
die Liebe existierte von Ewigkeit 
her bereits innerhalb der 
Dreifaltigkeit. 
Doch dieser Gott, der Ursprung 
allen Seins, entschied sich – aus 



 

Überfluss Seiner Güte, Seines 
Reichtums und Seiner Liebe – 
etwas von Seinem Sein dem 
Nichts zu schenken, sodass das 
Nichts existiert. 
Dieser göttliche Beschluss, das 
Nicht-Sein in Sein zu versetzen, ist 
ein Beschluss der Liebe, ein 
selbstloses Geben, ein erstes 
Aus­leeren (Kēnosis) der 
göttlichen Substanz. Gott, in 
Seiner Liebe, behielt Sein Sein 
nicht nur für Sich, sondern teilte 
es mit dem Nicht-Sein, indem Er 
dem Nicht-Existierenden wirkliche 
Seinswürde schenkte. 
Wie der heilige Athanasius sagt:  



 

„Denn selbst wenn sie (die 
Menschen), da sie sich im Nicht-
Sein befanden, durch das Wort 
und Sein Erbarmen ins Dasein 
gerufen wurden … weil sie ihr Sein 
vom Seienden empfangen haben, 
… so ist der Mensch doch von 
Natur vergänglich, da er aus dem 
Nicht-Sein erschaffen wurde; aber 
wegen seiner Schöpfung nach 
dem Bilde des seienden Gottes 
war es möglich, die natürliche 
Macht des Vergehens zu 
überwinden und in Nicht-
Vergänglichkeit zu verbleiben, 
wenn er Gott in seiner Erkenntnis 
bewahrt hätte.“ 



 

(Athanasius, De Incarnatione 
Verbi, Kapitel 4, Absätze 5-6)  

Ebenfalls sagt der heilige Gregor 
von Nazianz (der Theologe) 

„Gott hat aus Seiner Güte den 
Menschen aus dem Nicht-Sein ins 
Dasein herausgerufen, damit Er 
ihn an Seinem Glück teilhaben 
lasse, denn die Liebe neigt von 
Natur zur Teilhabe.“ 

(Homilie 45 an Ostern, PG 36, S. 
632)     

Wenn also die erste Motivation 
dieser Schöpfung Liebe war – ein 
Beschluss Gottes, Seine göttliche 
Liebe über die Grenzen der Trinität 
hinaus auszugießen – und da 



 

außerhalb der Trinität nur das 
Nicht-Sein existiert, so beschloss 
Gott, dem Nichts Seinswürde zu 
geben, und so wurde die 
Schöpfung zum Gegenstand 
Seiner Liebe. Nicht einmal jede 
Rede kann die Tiefe Deiner Liebe 
zu den Menschen messen: „Du 
hast mich erschaffen als Mensch, 
weil Du die Menschen liebst.“ 
(gregorianische Liturgie) 

Dieser Schöpfungsakt war nicht 
zufällig in Gottes Gedanken, 
sondern Teil Seines uralten 
Planes…. 
„der uns errettet und berufen hat 
zu einer heiligen Berufung, nicht 



 

wegen unserer Werke, sondern 
wegen Seines Vorsatzes und der 
Gnade, die uns in Christus Jesus 
gegeben wurde vor den Zeitaltern 
der Welt“. (2.Timotheus 1,9)     

Diese Schöpfung war nicht 
getrennt von der Trinität oder 
losgelöst von ihr, sondern durch 
die Trinität und in der Trinität. 
Der Mensch wurde geschaffen, um 
in Gemeinschaft mit der Trinität zu 
leben: 
Adam wurde „Sohn des Vaters“ 
genannt – „Sohn Adams, Sohn 
Gottes“ (Lukas 3,38). 
Er wurde „geschaffen durch den 
Sohn und in dem Sohn.“ 



 

Und der Atem des Lebens in ihm 
war der Heilige Geist. 
So wurde der Mensch in 
trinitarischer Gemeinschaft 
erschaffen, um in lebendiger 
Beziehung zur Heiligen 
Dreifaltigkeit zu stehen. Das ist 
das ursprüngliche Ziel der 
Schöpfung. 

Wie der heilige Basilius der Große 
in seinem Werk Über den Heiligen 
Geist sagt: 
„Der Schöpfer aller Dinge ist eins: 
Er erschafft durch den Sohn und 
vollendet durch den Heiligen Geist 
… Seht, sie sind drei: der Herr, der 



 

gebietet; das Wort, das schafft; 
und der Geist, der stärkt“. 
Und wie der heilige Kyrill von 
Alexandria in seinem Kommentar 
zu Johannes bemerkt: 

Gott hat uns nicht erschaffen, 
damit wir von Ihm getrennt sind, 
sondern damit wir Ihm nahe sind, 
in Ihm wohnen und in 
Gemeinschaft mit der Heiligen 
Dreifaltigkeit wandeln“. (PG 73, S. 161) 

Der Mensch wurde auf dem 
Ebenbild Gottes geschaffen, damit 
er seinem Schöpfer in Liebe, 
Freiheit und Reinheit ähnelt. 



 

Wie Johannes Chrysostomos in 
seiner Predigt zu Genesis 1,26 
sagt: 
„Was bedeutet es: ‚nach unserem 
Bilde, nach unserem Ebenbild‘? Es 
ist das Bild der Herrschaft und des 
Regierens. Denn Er sagte: ‚Lasst 
uns den Menschen machen nach 
unserem Bild …‘ – das heißt, ihm 
Autorität und Würde zu geben, 
damit er die Schöpfung in Gottes 
Namen herrscht“. 
Gott schuf den Menschen auch, 
damit er an Seiner ewigen Existenz 
teilhat.  
Er schuf ihn, damit er das Leben 



 

genießt durch die Einheit mit der 
Quelle des Lebens. 
Er schuf ihn, damit er in Freiheit 
lebt, ganz wie sein Schöpfer in 
freier Willensentscheidung. 
Und Er schuf ihn, damit er 
vergöttlicht werde — nicht so, 
dass er ein Gott in seinem Wesen 
wird, sondern dass er durch 
Gnade teilhat am Leben, an der 
Heiligkeit und an der Natur Gottes. 
Wie Athanasius schreibt: 
„Denn er wurde Mensch, damit wir 
Gott werden; er offenbart sich im 
Fleisch, damit wir das Bild des 
unsichtbaren Vaters wahrnehmen 
können“  (De Incarnatione Verbi, Kapitel 54) 



 

Ebenso sagt der heilige Gregor 
von Nazianz: 
„Der Mensch ist geschaffen, um 
durch Gnade Gott zu werden.“ 
 (Homilie 40 über die Taufe, PG 36, S. 369)  

Gott schuf den Menschen auch, 
damit er König der Schöpfung ist, 
das Kronjuwel: 
„Du hast alles unter meine Füße 
gelegt, nichts von Deiner 
Herrlichkeit blieb mir entzogen … 
und Du hast in mir das Bild Deines 
Königtums geschrieben.“ (die 
gregorianische Liturgie) 

 

Diakon Maurice (Wadie Mansour) 



 

Das Erste Ökumenische 

Konzil von Nicäa 

im Jahr 325 und der heilige 

Athanasius der Apostolische 

als Pionier der 

ökumenischen Arbeit 

 



 

Wenn wir dieses Thema 
sorgfältig studieren, ist es 
erforderlich, zunächst über das 
Erste Ökumenische Konzil von 
Nicäa zu sprechen: über die 
Gründe seiner Einberufung, die 
dort geführten 
Auseinandersetzungen und die 
getroffenen Beschlüsse. 

Denn vieles von dem, was nach 
diesem Konzil geschah – wie wir 
noch sehen werden –, sei es 
politischer, gesellschaftlicher 
oder kirchlicher Natur, warf 
seinen Schatten auf die führende 



 

Rolle des heiligen Athanasius in 
der ökumenischen Arbeit. 

Dies beschäftigt uns alle und 
macht ihn zu einem Vorbild in 
unserem gemeinsamen Streben 
nach einem echten Dialog und 
einer wahren Gemeinschaft, die 
auf dem einen Glauben gründet 
und den Willen des Mensch 
gewordenen Sohnes 
verwirklicht, wie er in seinem 
abschließenden Gebet zum 
himmlischen Vater sprach: 

„…damit sie alle eins seien, wie 
du, Vater, in mir bist und ich in 
dir, damit auch sie in uns eins 



 

seien, damit die Welt glaube, 
dass du mich gesandt hast“ (Joh 
17,21). 

Das Konzil von Nicäa bemühte 
sich – wie bekannt – den Streit 
über die Gottheit des 
menschgewordenen Sohnes und 
seine Wesenseinheit mit dem 
Vater zu lösen, im Gegensatz zur 
Lehre des Arius. Doch in 
Wirklichkeit setzte es dem 
arianischen Konflikt kein 
endgültiges Ende und klärte 
auch nicht abschließend diese 
heilbringende Glaubenslehre. 
Auf der anderen Seite hinderte 



 

die Verurteilung des Arius das 
Arianertum nicht daran, seine 
Ideen weiterzuentwickeln, zu 
verbreiten und seinen Einfluss 
auszudehnen. 

Das Konzil wurde sogar 
beschuldigt, die Lehre des 
Sabellius zu vertreten, da es den 
Begriff homoousios (ὁμοούσιος, 
„wesensgleich“) in das 
Glaubensbekenntnis 
aufgenommen hatte, ohne 
diesen – aus Sicht der 
westlichen Theologen – 
ausreichend zu erklären. 



 

So wurde dieses Konzil, das im 
Wesentlichen einberufen worden 
war, um den Glauben an die eine 
göttliche Dreifaltigkeit zu 
bekräftigen und die Gottheit des 
Sohnes in seiner hypostatischen 
und wesensmäßigen Beziehung 
zum Vater zu verteidigen, selbst 
zum Anlass heftiger 
theologischer 
Auseinandersetzungen. 

Diese erfassten zunächst den 
Osten des Römischen Reiches 
und später auch den Westen, 
wobei es um die Bestimmung 
der Identität der heiligen 



 

Dreifaltigkeit ging – 
insbesondere die Hypostase des 
Sohnes, und in weiterer Folge 
auch die des Heiligen Geistes. 

Der heilige Athanasius 
übernahm die Verteidigung des 
Konzils von Nicäa gegen Arius 
und seine Verbündeten. 
Msgr. Louis Duchesne, ein 
Bewunderer des heiligen 
Athanasius, bemerkte erstaunt: 
„Man kann sagen, dass 
Athanasius zu gewissen Zeiten 
der einzige Held war, der den 
Glauben verteidigte. Doch das 
war genug. Denn ihm standen 
die ganze Kaiserherrschaft, das 



 

Heer, Konzilien und Bischöfe 
entgegen. Obwohl er lange Zeit 
standhaft blieb, war der Kampf 
keineswegs einseitig.“ (1) 
In seiner Widerlegung der 
Häretiker entkräftete der heilige 
Athanasius sowohl das 
arianische Lehrsystem als auch 
die biblischen Argumente, die 
sie zu ihrer Verteidigung 
vorbrachten. 

Bezüglich des Lehrsystems 
antwortete er mit einer präzisen 
Darlegung der christlichen 
Glaubenslehre an den strittigen 
Punkten. Der Konflikt dauerte 
viele Jahre und nahm immer 



 

neue Formen an, die zu weiteren 
Abspaltungen führten – bis hin 
zur makedonianischen Häresie, 
welche die Gottheit des Heiligen 
Geistes leugnete. 

Es war nur natürlich, dass in 
diesem verworrenen Umfeld 
auch extreme Positionen unter 
den Verteidigern des Konzils 
von Nicäa auftraten, etwa die 
von Apollinaris, der zwar den 
Begriff homoousios vehement 
verteidigte, dann aber selbst in 
eine neue Häresie fiel, die nicht 
weniger gefährlich war als die 
des Arius. 



 

Denn er führte in die damalige 
trinitarische Debatte 
(τριαδολογία) einen neuen 
Streitpunkt über die Christologie 
(χριστολογία) ein, indem er 
lehrte,  

der Sohn und Logos Gottes 
habe einen Leib angenommen – 
jedoch ohne eine 
vernunftbegabte menschliche 
Seele. (2) 

 

Man könnte fragen: Welche 
Beziehung hat der heilige 
Athanasius, der im Jahr 373 
entschlafen ist, zu unserer 
heutigen Realität mit all ihren 



 

Herausforderungen und 
Schwierigkeiten in der 
ökumenischen Arbeit? 
Die Antwort lautet: Natürlich 
besteht keine direkte Beziehung 
zwischen dem heiligen 
Athanasius und den heutigen 
Ereignissen. 

------------------------ 
(1) – Verteidigung des Konzils von Nicäa 

– Histoire ancienne de l’Église, Bd. 2, S. 
168 

(2) – Der heilige Athanasius nahm diese 
Irrlehren wahr und widerlegte sie (vgl. die 
Drei Reden gegen die Arianer). 
– „Wer die Gottheit des Sohnes leugnet 
(die Arianer), leugnet auch die Gottheit 
seines Geistes.“ (hl. Athanasius) 



 

– Die Gefahr dieser Lehre bestand darin, 
dass, wenn sie zuträfe, der 
menschgewordene Sohn uns nicht in 
allem gleich wäre – außer der Sünde. Die 
Väter, darunter auch der hl. Gregor von 
Nazianz, widerlegten dies mit den Worten: 
„Was nicht angenommen wird, wird nicht 
erlöst; was aber angenommen wird, das 
wird ganz erlöst.“ 
------------------------------ 

Doch wer sich der Geschichte 
der Ereignisse nach dem Konzil 
bewusst ist, erkennt umso mehr 
die Bedeutung und 
Vorbildfunktion dieses 
erleuchteten und vom Heiligen 
Geist geleiteten Vaters. 



 

Bekannt ist die Rolle der 
kappadokischen Väter bei der 
Klärung der Begriffe über die 
Hypostasen der Dreifaltigkeit – 
insbesondere die des hl. Gregor 
von Nazianz, des „Theologen 
des Dreieinigen“, der sich große 
Verdienste erwarb, indem er 
Konstantinopel von den 
Arianern befreite. 
Ebenso entschied das Konzil 
von Konstantinopel im Jahr 381 
endgültig die Frage der Gottheit 
des Heiligen Geistes. Doch diese 
Irrlehre hatte bereits zwanzig 
Jahre vor Einberufung dieses 



 

Konzils begonnen. 
Schon im Jahr 361 wurde die 
Gottheit des Heiligen Geistes 
massiv angegriffen – von jenen, 
die der heilige Athanasius 
„Verfälscher“ nannte. Er sah in 
ihnen eine Fortsetzung der 
arianischen Lehre, welche die 
Gottheit des Sohnes und seine 
Wesenseinheit mit dem Vater 
leugnete. 
Dies brachte er in seiner Antwort 
an seinen Freund, den hl. 
Serapion, zum Ausdruck, der ihn 
um Rat wegen dieser neuen 
Häresie gebeten hatte: 



 

„Ich rieche in ihrer Lehre den 
Geist der Arianer; denn wer die 
Gottheit des Sohnes leugnet, der 
leugnet auch die Gottheit seines 
Geistes.“ (3) 

(3) – Vgl. die Briefe des hl. Athanasius an 
Serapion über die Gottheit des Heiligen 
Geistes. 

----------------------- 
 
Als der hl. Athanasius im Jahr 
362 aus seinem Exil 
zurückkehrte – nach dem Tod 
von Kaiser Constantius II. (337–
361) und auf Anordnung von 



 

Kaiser Julian dem Abtrünnigen 
(361–363), der alle verbannten 
Bischöfe auf ihre Sitze 
zurückrief –, erkannte er mit 
scharfem Geist, dass es nun 
notwendig sei, unter den 
Christen Frieden und 
Versöhnung herzustellen. 
Es musste eine umfassende 
Aussöhnung zwischen den 
verfeindeten Parteien erfolgen, 
gegründet auf festen 
Glaubensgrundlagen, die den 
„ein für allemal den Heiligen 
überlieferten Glauben“ 
bewahrten. 



 

Da der hl. Athanasius die 
Geschichte des Konflikts kannte, 
begriff er, dass er selbst dann, 
wenn es ihm nicht gelingen 
würde, alle Gegner zu 
überzeugen, zumindest die 
Mehrheit der Gleichgesinnten 
sammeln konnte. Gemeinsam 
sollten sie den alten und neuen 
Häresien standhalten. 
Sein Weg dahin war die 
Einberufung einer Synode. Diese 
fand im Sommer 362 in 
Alexandria statt, zu der er 
achtzig Bischöfe einlud, 
größtenteils aus dem 



 

alexandrinischen Patriarchat 
und einige aus dem Westen. 

Obwohl nur 21 Bischöfe 
tatsächlich anwesend waren, 
bezeichnete der 
Kirchenhistoriker Sokrates sie 
als „Synode der Bekenner“. 

Diese Synode gilt als eine der 
wichtigsten in der Zeit des 
arianischen Streits, da sie eine 
starke Autorität und großen 
Einfluss auf den Verlauf der 
Ereignisse hatte. Sie half vielen, 
zum orthodoxen Glauben 
zurückzukehren. 
Das Konzil befasste sich mit drei 



 

zentralen Fragen und suchte 
nach endgültigen Lösungen, um 
den Konflikt zu beenden und die 
Einheit der zerrissenen Kirche 
wiederherzustellen: 

1. Widerlegung der Irrlehre, 
die die Gottheit des Heiligen 
Geistes bestritt. 

2. Die Frage der 
vernunftbegabten 
menschlichen Seele Christi 
(Apollinaris). 

3. Der ost-westliche Streit 
über die sprachliche 
Unterscheidung der drei 



 

Hypostasen (ein Problem, 
das später die 
kappadokischen Väter 
weiterführten). ( Vgl. Dictionnaire 

de Théologie Catholique I, 1833) 
 
Bei der Behandlung der ersten 
Frage stützte sich die Synode 
von Alexandria auf die Lehre 
und Schriften des hl. 
Athanasius, insbesondere seine 
Briefe an den hl. Serapion. 
Sie bestätigte, dass der Heilige 
Geist dem Vater und dem Sohn 
im Wesen gleich ist – nichts in 
der Dreifaltigkeit ist geschaffen. 



 

Hier erkennen wir bereits den 
entscheidenden Beitrag des hl. 
Athanasius zur späteren 
endgültigen Lösung des Zweiten 
Ökumenischen Konzils von 381. 

– Briefe des hl. Athanasius an den 
hl. Serapion über die Gottheit des 
Heiligen Geistes (Übers. Dr. N. 
Abdel Shahid, Orthodoxes 
Zentrum für Patristische Studien, 
Kairo, S. 33, 45). 

– Die christologische 
Vereinbarung mit den 
chalkedonensischen Kirchen. 
– Athanasius, De decretis 18, 21; 
De synodis 39, 45; Contra Arianos 



 

2,3; Ad Afr. 9; Ad episc. 4,8; vgl. 
Ad Ant. 8. 

Die tiefe Einsicht, Weisheit und 
Klugheit des hl. Athanasius zeigte 
sich auch in der Lösung des 
Streits zwischen den östlichen und 
westlichen Vätern über die drei 
Hypostasen. 
Er erkannte, dass der Grund des 
Streits darin lag, dass beide Seiten 
den Begriff „Hypostase“ 
unterschiedlich verstanden. 
Er bat beide Parteien, ihren 
Glauben darzulegen. Dadurch 
wurde klar, dass es sich um 
ein Missverständnis aufgrund 
unterschiedlicher Begriffe, 



 

Ausdrücke und Sprachen 
handelte. 
Schließlich wurde das 
Missverständnis ausgeräumt, und 
alle einigten sich darauf, am 
Glauben des Konzils von Nicäa 
festzuhalten. 

So begründete der hl. Athanasius 
ein grundlegendes Prinzip: In 
Glaubensfragen kommt es nicht 
auf einzelne Wörter oder Begriffe 
an, die in der Heiligen Schrift 
vorkommen, sondern auf die 
Bedeutungen, die sie 
transportieren, und auf die 
Wahrheiten, auf die sie verweisen. 



 

So gelang es dieser Synode 
einerseits, die Orthodoxen 
untereinander zu einen, und 
andererseits, die Abgespaltenen 
zurück zum rechten Glauben zu 
führen – durch Verständnis, 
Barmherzigkeit und Mäßigung. 
Insgesamt führte dieses Konzil 
und die weise Politik des hl. 
Athanasius zu einem starken 
orthodoxen Zusammenschluss 
gegen den Arianismus. Dadurch 
wurde dessen Macht gebrochen, 
ebenso wie die nachfolgenden 
Häresien. 
Dies bereitete schließlich das 
Konzil von Konstantinopel vor, bei 



 

dem die weltliche Autorität den 
orthodoxen Vätern ermöglichte, 
zusammenzukommen und zu 
bestätigen, was die Väter von 
Nicäa beschlossen hatten – und 
die Gottheit des Heiligen Geistes 
zu bekennen. 
So entstand das 
Glaubensbekenntnis von Nicäa-
Konstantinopel, das bis heute die 
gemeinsame Grundlage aller 
Kirchen der Welt bildet. 

 

Dr. Joseph M. Faltas 

(Diakon Athanasius) 
 

 



 

Unsere Vorfahren verkündeten 

dem Volk Irlands im 4. 

Jahrhundert die frohe Botschaft – 

lasst uns ihrem Beispiel folgen. 

 



 

 cortanaAm 17. März eines jeden 
Jahres feiern die Iren – und noch 
mehr als sie die Amerikaner – 
„St. Patrick’s Day“, das Fest des 
heiligen Patrick, von dem man 
sagt, er habe im 5. Jahrhundert 
n. Chr. das Christentum nach 
Irland gebracht.  Doch die 
Geschichte berichtet, dass der 
heilige Patrick das Christentum 
bereits ein ganzes Jahrhundert 
vor seiner Ankunft in Irland 

vorfand – durch sieben 
koptische Mönche, die ihm 
vorausgegangen waren. Daher 
bewahrten die irischen 
Katholiken über viele 
Jahrhunderte einige koptische 



 

Riten, die sie von jenen 
Mönchen geerbt hatten. In der 
Litanei gedenken sie der sieben 
koptischen Mönche, die ihnen 
das Evangelium verkündeten, 
sowie des großen Anba 
Antonius, des Vaters der 
Mönche. Auf die Steine ihrer 
Kirchen meißelten sie 
Darstellungen des Anba Pola 
und des Anba Antonius, und sie 
errichteten ihre Klosterzellen 
(beehives) an entlegenen Orten 
fern der Bewohner, die sie 
„Wüste“ nannten – in Anlehnung 
an die ägyptische Wüste, obwohl 
Irland eine grüne Insel ist, reich 
an Regen das ganze Jahr 



 

hindurch. 
Coptic-Influence-on-early-Irish-Christianity.pdf 

Einer der kunstvollsten 
Evangelienhandschriften der 
Welt ist das „Book of Kells“, 
eine irische Handschrift aus dem 
8. Jahrhundert, die mit 
außerordentlicher künstlerischer 
Meisterschaft geschaffen wurde 
– im Stil der illuminierten 
koptischen 
Evangelienhandschriften. 
Betrachte das Bild der Jungfrau 
Maria mit dem Jesuskind: Man 
wird feststellen, dass es im 
koptisch-byzantinisch-
armenischen Stil dargestellt ist. 

https://christianmeditation.ie/wp-content/uploads/2024/12/Coptic-Influence-on-early-Irish-Christianity.pdf


 

In diesem kurzen Artikel möchte 
ich meine Mitdiener eindringlich 
bitten, zu versuchen, unsere 
heiligen Vorfahren in ihrem 
außergewöhnlichen Eifer für die 
Verkündigung des Heils im 
Namen Jesu Christi 
nachzuahmen. Zweifellos war 
die Reise der sieben koptischen 
Mönche von Alexandria nach 
Irland – über das Mittelmeer, 
durch die Straße von Gibraltar 
und hinaus in den Atlantik – in 
jener Zeit alles andere als 
einfach.  
Im Vergleich dazu verfügen wir 
heute über gewaltige 
Möglichkeiten, moderne 



 

Technologien und vielfältige 
Fähigkeiten; es fehlt uns nur am 
Willen und an dem Glauben, 
dass Gott in unserer 
Schwachheit wirkt. 
Wahr ist auch, dass unsere 
koptischen Klöster in Nord- und 
Süddeutschland tatsächlich eine 
Anzahl Deutscher für unsere 
koptische Kirche gewonnen 
haben. Doch wie in den anderen 
koptischen Diasporakirchen in 
Europa, Amerika und Australien 
gilt auch hier: Über 95 % des 
pastoralen Dienstes richtet sich 
auf die Betreuung der 
koptischen Migranten. So hat 
etwa die Kirche, der ich seit ihrer 



 

Gründung im Jahr 1976 
angehöre, in einem halben 
Jahrhundert keinen einzigen 
Deutschen angezogen – außer 
denen, die durch die Ehe mit 
einem Kopten oder einer Koptin 
Mitglieder unserer Kirche 
wurden. 
Vielleicht liegt der Grund dafür, 
dass die Missionsarbeit 
vernachlässigt wurde, darin, 
dass die Betreuung der vielen 
bedürftigen und belasteten 
koptischen Migranten sämtliche 
Kräfte der Verantwortlichen 
erschöpft. Deshalb verdienen sie 
unseren ganzen Dank, unsere 



 

Anerkennung und unsere 
Wertschätzung. 
Hier möchte ich jedoch meinen 
Schwestern und Brüdern im 
Dienst, die aufgrund ihrer 
beruflichen Aufgaben nicht in 
die seelsorgerische Betreuung 
der Gemeinde in der Diaspora 
eingebunden sind, ans Herz 
legen, einen Teil ihrer Zeit der 
missionarischen Arbeit zu 
widmen. Damit ist nicht gemeint, 
dass wir – wie die Zeugen 
Jehovas – an Türen klopfen oder 
auf Märkten und Straßenecken 
predigen sollten (obwohl ich mir 
manchmal wünschte, ich hätte 
den Mut dazu). Es gibt jedoch 



 

andere Wege der Evangelisation, 
auch für Schüchterne wie mich. 
Mit der Hilfe Jesu Christi wird 
Gott uns Mut, Erfolg und Sieg 
schenken, wenn wir gemeinsam 
mit einem Herzen dienen und 
jeder von uns – sei es auch nur 
ein kleiner Beitrag – gemäß 
seinen Neigungen, Fähigkeiten 
und den Talenten, die Gott ihm 
anvertraut hat, mitwirkt. Der Herr 
sagte zu Paulus: „Fürchte dich 
nicht! Rede nur, schweige 
nicht!“ (1Kor 2,3)   
Durch Glauben und 
gemeinsames Handeln werden 
wir Erfolg in unserer 
missionarischen Aufgabe haben 



 

und den Weg unserer heiligen 
Vorfahren fortsetzen, indem wir 
das Licht Christi überall dort 
verbreiten, wo wir sind. 
Manche von uns entschuldigen 
sich vom missionarischen 
Dienst mit den Worten: „Die 
Deutschen wissen ohnehin alles 
und sprechen besser als wir; wir 
können sie mit unserem 
schwachen Deutsch nicht 
überzeugen.“ Diese 
Entschuldigung wäre nur dann 
gültig, wenn wir mit den 
Deutschen theologische 
Streitgespräche über 
dogmatische Unterschiede 
führen wollten. Genau das haben 



 

die sieben koptischen Mönche, 
die vor 1700 Jahren nach Irland 
aufbrachen, sicher nicht getan. 
Wahrscheinlich beeindruckten 
sie die Iren durch ihre Liebe, ihre 
Freundlichkeit, ihren Dienst und 
ihre Heiligkeit – und so nahmen 
die Menschen sie an und wurden 
freudig Teil ihres Glaubens. 
Wir müssen außerdem 
verstehen, dass die großen 
deutschen Kirchen sich heute 
nicht wie wir mit theologischen 
und konfessionellen 
Streitigkeiten beschäftigen, 
sondern mit ihrem größten 
Problem: dem Rückgang des 
Christentums in Deutschland auf 



 

unter 50 % und dem jährlichen 
Austritt von mehr als einer 
halben Million Mitglieder. Und 
selbst unter den verbleibenden 
Mitgliedern besuchen weniger 
als 5 % regelmäßig die Kirche. 
Um dem Leser das Ausmaß der 
Notlage der großen Kirchen in 
Deutschland zu verdeutlichen, 
möchte ich eine Geschichte 
erzählen, die sich erst vor 
wenigen Wochen ereignet hat: 
Meine Familie wohnt in einem 
Stadtteil, in dem etwa 
zehntausend evangelische 
Christen leben. Der freundliche 
evangelische Pfarrer lud uns zu 
einem Gottesdienst ein, der nur 



 

30 Minuten dauern sollte, und 
meine Frau und ich folgten der 
Einladung. Zu unserem 
schockierenden Erstaunen 
waren außer einer einzigen 
älteren Dame nur der Pfarrer 
selbst anwesend – und sonst 
niemand! 
Bei einer anderen Gelegenheit 
gingen wir wieder hin, und 
diesmal waren vier 
Gottesdienstbesucher da, dazu 
die betagten Eltern des Pfarrers 
sowie meine Frau und ich. Das 
Durchschnittsalter der 
Anwesenden lag bei etwa 85 
Jahren. 



 

Deshalb bin ich überzeugt, dass 
Deutschland eine erneute 
Evangelisierung mit Christus 
braucht. Wenn wir untätig 
bleiben und das Christentum in 
Deutschland dem Atheismus, 
dem Buddhismus und anderen 
Religionen überlassen, werden 
wir keinen Anteil am Reich 
Gottes haben. Denn wie der 
Apostel Paulus schrieb: 
„denn ein Zwang liegt auf mir. 
Weh mir, wenn ich das 
Evangelium nicht verkünde“ (1 
Kor 9,16). 
Die Sache ist also nicht 
freiwillig, wie wir manchmal 
meinen.  



 

Hier müssen wir ehrlich zu uns 
selbst sein: Die meisten unserer 
Kinder der zweiten und dritten 
Generation in der Diaspora 
benötigen dasselbe, denn sie 
unterscheiden sich in ihrem 
Denken, ihrem sozialen Umfeld 
und ihrem Verhalten kaum von 
den Deutschen. Daher richtet 
sich die hier gemeinte 
Evangelisation auch an diese 
vulnerablen koptischen 
Generationen, die gefährdet 
sind, ihren Weg zu verlieren, 
wenn sie keine klare geistliche 
Nahrung und eine Sprache 
finden, die sie anspricht und 



 

ihrer Lebenswirklichkeit 
entspricht.  
Die in den folgenden Zeilen 
vorgeschlagenen Methoden der 
Evangelisation richten sich nicht 
an die breite deutsche 
Öffentlichkeit – denn unsere 
Möglichkeiten sind begrenzt und 
wir sind wenige. Sie beruhen 
vielmehr auf sozialer und 
geistlicher Interaktion mit den 
Deutschen, die uns und unsere 
Kirche lieben, sowie mit den 
Freunden unserer Kinder und 
Enkelkinder in Schule und 
Umfeld. Dabei geht es darum, 
Informationen über unsere 
Kirche und unser Verständnis 



 

des Weges des Heils durch 
unseren Herrn Jesus Christus, 
den Sohn des lebendigen 
Gottes, weiterzugeben. Sehr 
wichtig ist dabei auch, den 
Deutschen Dienste zu erweisen 
und gemeinsam gute Werke zu 
tun, damit sie unseren Vater im 
Himmel verherrlichen, wie es 
uns der Herr der Herrlichkeit 
geboten hat. 
Ich möchte euch, meine Lieben, 
einige Vorschläge für 
missionarische Methoden 
darlegen, deren Nutzen und 
Wirksamkeit ich in kleinem 
persönlichen Rahmen während 
der sechzig Jahre, die ich in 



 

Deutschland gelebt habe, 
erprobt habe: 
1. Die Deutschen mit unserer 
Kirche bekannt machen 
1.1. Beginnen wir mit jenen 
Deutschen, die sich bereits für 
unsere Kirche interessieren: 
Es gibt eine beachtliche Anzahl 
von Deutschen, die unsere 
Kirche lieben und nach uns 
suchen, noch bevor wir 
versuchen, sie zu erreichen. Sie 
interessieren sich für unsere 
Kirche, unser Volk und unser 
Herkunftsland Ägypten und 
möchten mehr darüber erfahren. 
Wenn sie uns Fragen zu unserer 
Kirche stellen, finden wir 



 

manchmal kein geeignetes Buch 
oder keinen passenden Artikel 
auf Deutsch, der genau ihre 
Fragen beantwortet. Daher 
greifen wir auf alternative 
Bücher zurück, die häufig tief in 
Theologie und 
Kirchengeschichte gehen und 
den gewöhnlichen Leser, der 
kein Fachmann auf diesen 
Gebieten ist, nicht ansprechen. 
Mit anderen Worten: Wir haben 
kaum missionarische Bücher 
oder Veröffentlichungen. 
Hier einige Vorschläge, um diese 
Lücke zumindest vorübergehend 
zu schließen: 



 

1.1.1. Aufmerksamkeit für die 
Deutschen, die an unseren 
Gottesdiensten und Gebeten 
teilnehmen. 
Wir sollten die deutsche Sprache 
verwenden und ihnen die 
kirchlichen Riten erklären, die 
wir in diesen Gottesdiensten 
vollziehen. Es reicht keineswegs 
aus, ihnen das deutsche 
Euchologion in die Hand zu 
drücken – wie wir es oft tun – 
und dann weiter auf Arabisch 
und Koptisch zu beten. Auch die 
Verwendung eines Beamers 
oder Monitors ist nicht 
ausreichend, denn die 
Konzentration auf einen 



 

Bildschirm über zwei Stunden 
hinweg ist anstrengend für die 
Augen, lenkt den Geist ab und 
lässt wenig Raum für 
Herzensgebet und geistliche 
Meditation. Außerdem richtet der 
deutsche Besucher seinen Blick 
vor allem auf den Ritus, der im 
Altarraum vollzogen wird. 
Sehr wünschenswert wäre es, 
wenn unser geliebter Bischof 
uns segnen und alle zwei 
Monate einmal eine Lehr-Liturgie 
auf Deutsch feiern würde. 
1.1.2. Vorträge und Seminare für 
Deutsche organisieren, um 
ihnen unsere Kirche 
näherzubringen – entweder in 



 

unseren Gemeinderäumen oder 
in ihrer eigenen Kirche. 
1.1.3. Gemeinsame 
Gesprächsrunden mit 
katholischen und evangelischen 
Kirchen organisieren, besonders 
mit jenen Gemeinden, die uns 
aufnehmen und in deren 
Räumen wir unsere Liturgien 
feiern, wenn wir keine eigene 
Kirche besitzen. 
 
In solchen Veranstaltungen 
können religiöse und geistliche 
Themen besprochen werden, 
über die es keine theologischen 
Streitpunkte gibt. 



 

1.1.4. Seminare in deutscher 
Sprache veranstalten, die einen 
ganzen oder zwei Tage dauern. 
Sie können Vorträge über die 
Geschichte der koptischen 
Kirche, ihre Lehre, ihre Riten, 
ihre Spiritualität, die Geschichte 
des Mönchtums sowie die 
Geschichte der Märtyrer und 
Heiligen bis heute enthalten. 
Dazu gehören auch Gebet, 
Hymnen und Bibelstudium. 
1.1.5. Wichtige Artikel und 
Bücher über unsere Kirche, ihre 
Geschichte und ihre Spiritualität 
ins Deutsche übersetzen. 
Hier sollte der Schwerpunkt auf 
missionarisch ausgerichteten 



 

Texten liegen, die den 
gewöhnlichen Menschen 
ansprechen, der kein Spezialist 
für Theologie oder Geschichte 
ist. 
1.1.6. Kurze Filme auf Deutsch 
erstellen, die über das Internet 
an deutsche Freunde geschickt 
werden können. 
Ziel dieser Filme ist es, unsere 
Kirche vorzustellen und den 
Zuschauer zu Christus und zum 
Leben mit ihm gemäß seinen 
Geboten hinzuführen. 
2. Das deutsche 
Jugendpublikum für unsere 
koptische Kirche sensibilisieren 



 

2.1. Ein Programm vorbereiten, 
das deutschen Schülern die 
koptische Kirche vorstellt, und 
es an Religionslehrer in Schulen 
senden, damit sie ihre Klassen 
an einem Werktag zu einem 
Besuch unserer Kirche 
mitnehmen können (sodass es 
für Lehrer und Schüler als 
schulische Aktivität gilt). 
Das Programm kann aus 
folgenden Punkten bestehen: 
 Liturgisches Gebet (nach 
Möglichkeit eine Lehr-Liturgie) 

 Vortrag und Diskussion zur 
Einführung in die koptische 
Kirche 



 

 Verteilung von kleinen 
Lederkreuzen sowie Heftchen 
oder Faltblättern, die den 
orthodoxen Glauben erklären 

 Abschlussgebet 
2.2. Unsere koptischen 
Jugendlichen im 
Religionsunterricht der 
Oberstufe und an den 
Universitäten darin schulen, 
Seminare und Vorträge über die 
koptische Kirche im Rahmen der 
religiösen Aktivitäten der 
katholischen und evangelischen 
Hochschulgruppen zu halten, die 
derzeit unter der Trägerschaft 
des Studierendenwerks an den 
Universitäten bestehen. 



 

 Unsere Jugendlichen 
trainieren, aktiv an 
missionarisch-koptischen 
Programmen bei den beiden 
großen deutschen 
Kirchentagen – dem 
evangelischen und dem 
katholischen – teilzunehmen, 
an denen jedes Jahr 
Zehntausende junger 
Menschen erscheinen. 

 
3. Reisen organisieren, um 
koptische (wie den Weg der 
Heiligen Familie) und 
pharaonische Stätten in Ägypten 
zu besuchen – gemeinsam mit 
koptischen Jugendlichen und 



 

ihren deutschen Freunden.  
Die Reise sollte eine geistliche 
Einkehr in einem Kloster sowie 
eine Dienstphase (Senioren, 
Menschen mit Behinderung, 
Waisen, Kinderbetreuung) in 
einer der Diözesen beinhalten. 
Natürlich erfordert dies eine 
sorgfältige Organisation, Aufsicht 
und die Zusammenarbeit mit 
einem koptischen 
Reiseunternehmen. 
4. Einen kurzen deutschen 
Katechismus (lehrmäßige 
Einführung) über unsere 
koptische Glaubenslehre 
erstellen, etwa 50 Seiten, 
geeignet für unsere Jugend der 



 

zweiten und dritten Generation 
sowie für unsere deutschen 
Freunde. 
Meine Lieben, jemand könnte 
sagen: Ist das Evangelisation 
oder soziale Arbeit? 
Die Wahrheit ist: Es handelt sich 
um soziale Dienste und kulturelle 
Aktivitäten. Aber wir nutzen sie, 
um allen, die daran teilnehmen, 
die Frohe Botschaft des Heils zu 
vermitteln. Denn Christus, der 
Herr der Herrlichkeit, lehrte die 
Menschen nicht nur – er heilte 
ihre Kranken, dann lehrte er sie, 
dann sättigte er sie, dann segnete 
er sie und verabschiedete sie, 
einen nach dem anderen, damit 



 

sie in Frieden in ihre Dörfer 
zurückkehrten. 
Meine Lieben, dies sind 
bescheidene Vorschläge. Bitte 
wählt, was euch davon zusagt, 
verändert es oder fügt weitere 
Ideen hinzu. Lasst uns mit dem 
Gebet beginnen und wenigstens 
eines davon als Versuch in die 
Praxis umsetzen. Wir müssen 
unsere Gaben und Fähigkeiten 
einsetzen, jeder gemäß den 
Talenten, die Gott ihm gegeben 
hat. Manche können Seminare 
und Vorträge organisieren und 
fließend sprechen, andere 
können übersetzen und 
schreiben, wieder andere 



 

Hymnen lehren oder Filme 
produzieren usw. 
Und durch Gottes Gnade mangelt 
es uns nicht an jungen 
Menschen, die für diesen Dienst 
geeignet sind. 
Lasst uns retten, was zu retten ist 
– die Zeit ist kurz. 
Und sprechen wir mit dem Herrn 
Jesus: 
„Die Ernte ist groß, aber es gibt 
nur wenig Arbeiter. Bittet also 
den Herrn der Ernte, Arbeiter für 
seine Ernte auszusenden.“ (Lk 
10,2) 
 
Fouad Ibrahim 
  



 

 

 

 

 

 

 

Sehr geehrte 
Damen und 
Herren der 
United Nations, 

 

EUCHOR fordert die 
Durchsetzbarkeit der aus der 
UN-Charta bestehenden Rechte 
für die betroffenen Menschen, 

Appel an die Vereinten  

Nationen am 18. UN-

Forum zu 

Minderheitenfragen in 

Genf 27 - 28 November 2025 



 

die durch Repressionen der 
Scharia (z. B. Art. 2 der 
Ägyptischen Verfassung), durch 
daraus resultierende 
Verletzungen dieser Rechte in 
der ägyptischen Rechtspraxis 
sowie durch die Unterlassung 
einer echten rechtsstaatlichen 
Vollstreckbarkeit der 
Gerichtsstände nach dem 
Völkerrecht und der UN-Charta 
betroffen sind. 
Grundsatz: „Recht darf dem 
Unrecht nicht weichen.“ 

Ein Rechtsstaat, der die 
allgemeine Bevölkerung – 



 

einschließlich der Minderheiten 
– durch seine Gesetzgebung und 
Gerichtsbarkeit nicht schützen 
kann, wird zu einem Willkürstaat, 
der keinen einheitlichen Schutz 
für seine Bürger schafft. 

Die Generalprävention 
(Abschreckung) vor Straftaten 
verfehlt damit ihr Ziel, da 
aufgrund mangelnder 
Strafverfolgung Minderheiten 
wie die Kopten, Bahai oder 
andere nichtislamische 
Religionsgemeinschaften der 
Willkür einer verfehlten 
Rechtsausübung ausgesetzt 



 

sind. Sie sind letztlich der 
staatlichen Willkür schutzlos 
ausgeliefert. 
So geschieht es in Ägypten, 
wenn Straftäter aus der 
islamischen 
Mehrheitsgesellschaft trotz 
Überführung freigesprochen, 
frühzeitig aus der Haft entlassen 
oder im Strafprozess als nicht 
schuldfähig behandelt werden. 
Dies verschafft Minderheiten 
keinerlei echte Rechtssicherheit 
und setzt sie weiteren Straftaten 
aus. 



 

Es geht letztendlich um den 
nachhaltigen und zeitlosen 
Schutz des orientalischen 
Christentums in all seiner 
Vielfalt unter dem 
unwiderruflichen Schutz der 
UNO als lebendiges 
Weltkulturerbe. Ziel muss eine 
friedliche Koexistenz aller Völker 
in ihren Herkunftsländern des 
Nahen und Mittleren Ostens 
sein. Dies ist heute mehr denn je 
erforderlich, da orientalische 
Christen durch fortlaufende 
Genozide und systematische  



 

Verfolgung in ihren 
Heimatländern wie Ägypten, 
Syrien,  Irak und Libanon 
existenziell gefährdet sind. 

Jeder Mensch hat ein absolutes 
Selbstbestimmungsrecht, seine 
Religion nach Art. 18 der UN-
Charta frei zu wählen. 
Auch nach Art. 3 der UN-Charta 
hat jeder Mensch das Recht auf 
Leben, Freiheit und Sicherheit 
der Person. 
Art. 5 der UN-Charta garantiert, 
dass niemand aufgrund von 
Willkür – insbesondere wegen 
der freien Wahl seines Glaubens 



 

– Folter oder grausamer, 
unmenschlicher oder 
erniedrigender Behandlung oder 
Strafe unterworfen werden darf. 

Alle Menschen sind vor dem 
Gesetz gleich. Männer und 
Frauen sind unabhängig von 
ihrer Religionszugehörigkeit 
gleichberechtigt. Niemand darf 
wegen seines Geschlechts, 
seines Glaubens oder seiner 
religiösen Anschauungen 
benachteiligt oder bevorzugt 
werden. 
Die UN-Charta bekräftigt in Art. 2 
diesen Grundsatz: Jeder hat 



 

Anspruch auf alle in dieser 
Erklärung verkündeten Rechte 
und Freiheiten ohne irgendeinen 
Unterschied, etwa aufgrund von 
Religion. 
Dies wird in Art. 18 konkretisiert: 
Jeder hat das Recht auf 
Gedanken-, Gewissens- und 
Religionsfreiheit. Dieses Recht 
beinhaltet die Freiheit, seine 
Religion oder Weltanschauung 
zu wechseln sowie sie allein 
oder in Gemeinschaft mit 
anderen, öffentlich oder privat 
durch Lehre, Gottesdienst, 



 

Ausübung und 
Kultushandlungen zu bekennen. 

Weder die Gesinnung eines 
islamischen Staates noch die 
Auslegung des Korans nach Art. 
2 der ägyptischen Verfassung, 
wonach „der Koran Quelle und 
Auslegung aller Gesetze in 
Ägypten“ darstellt, erfüllen diese 
völkerrechtlich garantierten 
Grundsätze der UN-Charta zur 
freien Religionsausübung und 
freien Religionswahl. 
Art. 2 der ägyptischen 
Verfassung verletzt diesen 
Grundsatz vollständig. Der 



 

Präsident ist verpflichtet, allen 
Bürgern – unabhängig von ihrer 
Religion – ausreichenden Schutz 
gemäß den Grundsätzen der UN-
Charta zu gewährleisten. Ein 
echter Schutz, nicht ein bloß 
faktischer, der in Ägypten keine 
Rechtsgrundlage hat. 
Ein Staat, der diese Grundsätze 
verletzt, versagt im Bemühen um 
allgemeinen Rechtsschutz 
seiner Bürger – einschließlich 
der freien Wahl ihrer Religion, 
sei es vom Christentum zum 
Islam oder umgekehrt vom Islam 
zum Christentum – und stellt 



 

diesen Grundsatz weder 
ausreichend noch prozessual 
einklagbar sicher. 

 

Junge Frauen und Mädchen, die 
zwangsislamisiert werden und 
ohne ihren Willen durch Nötigung 
oder Erpressung, durch 
Repressionen gegen sie selbst 
oder ihre Familien unter Druck 
gesetzt werden, erhalten keinen 
ausreichenden Schutz, wenn sie 
aus einer Zwangsislamisierung in 
das Christentum zurückkehren 
möchten. Der durch die UN-Charta 
garantierte Schutz, ihre Religion 



 

frei zu wählen, wird ihnen 
verweigert. 

Ein Staat wie Ägypten, der keinen 
solchen Schutz schafft und keine 
justiziablen Rahmenbedingungen 
bereitstellt, widerspricht diesen 
völkerrechtlich garantierten 
Grundsätzen diametral und 
verletzt die Freiheitsrechte der 
Person bei der Wahl ihrer Religion, 
ohne jeglichen Rechtsrahmen für 
eine Wahlfreiheit zu gewährleisten. 

Folgende Rechtsverletzungen an 
Kopten in Ägypten sollten im Blick 
behalten werden: 

 Entführungen koptischer Frauen 
und Mädchen 



 

 Ausschluss von Kopten aus 
hohen und einflussreichen 
Staatsämtern 

 Angriffe auf koptische Häuser 
und Fälle erzwungener 
Vertreibung 

 Fehlender Rechtsstaat, 
insbesondere wenn der 
Angeklagte ein Christ ist 

 Existenz diskriminierender 
Gesetze gegen Kopten 

 Völliger Mangel an Gerechtigkeit 
und Gleichbehandlung 

 Verwerfliche Rolle der 
Salafisten, der Al-Azhar-Behörde 
und der Muslimbruderschaft 

 Rolle der Sicherheitsapparate 
und der Justiz bei der 
Verfolgung von Kopten und ihre 



 

Mitwirkung an der 
Zwangsislamisierung koptischer 
Frauen 

Um den Rechtsfrieden 
wiederherzustellen, ist es 
erforderlich, durch geeignete 
Präzedenzfälle auch vor einem UN-
Tribunal den Grundsatz des 
Rechts auf richterliches Gehör 
sicherzustellen. Menschen, die 
von diesen Repressionen 
betroffen sind und um ihr Leben 
oder vor Inhaftierung aus ihren 
Herkunftsländern fliehen müssen, 
benötigen ausreichenden Schutz, 
um den territorialen Grundsätzen 
eines Rechtsstaates nach dem 



 

Völkerrecht sowie den 
Menschenrechten Geltung zu 
verschaffen. 
Sonst bleiben unsere Grundrechte 
bedeutungslos und bieten keinen 
ausreichenden Schutz für zu uns 
geflüchtete Menschen. 

Ägypten hat die Grundsätze der 
Vereinten Nationen (UN-Charta) 
am 24. Oktober 1945 ratifiziert und 
ist daher verpflichtet, diese in 
nationales Recht zu überführen, 
was bis heute nicht geschehen ist. 
Ägypten erhält Entwicklungsmittel 
sowohl von der EU als auch von 
der Weltbank. Diese Mittel müssen 
an die Umsetzung des 



 

Völkerrechts gebunden werden, 
sonst machen wir uns in unserer 
Wertevorstellung unglaubwürdig – 
gegenüber anderen Nationen wie 
auch gegenüber einem echten 
einklagbaren Völkerrecht. 

Es ist an der Zeit, dass die 
internationale Gemeinschaft 
Gleichheit, Freiheit und 
Gerechtigkeit für alle 
ägyptischen Bürger – 
unabhängig von ihrem Glauben 
oder ihrer Religion – einfordert. 
Schweigen angesichts 
systematischer Verfolgung 
ermutigt nur zu weiteren 



 

Menschenrechtsverletzungen. 
Daher fordern und bitten wir die 
UNO, eine klare und prinzipielle 
Haltung zum Schutz der Kopten 
und orientalischen Christen 
einzunehmen und die 
ägyptischen Behörden zu 
drängen, Diskriminierung zu 
beenden, Rechenschaft 
sicherzustellen und die 
Rechtsstaatlichkeit zu wahren. 

Mina Ghattas, IGOC e. V. / EUCHOR 

 

 

 



 

Silvana Atif 

 
Der Name Silvana wird in letzter 
Zeit häufig in den sozialen 
Medien in Ägypten und unter 
den ägyptischen Kopten im 
Ausland erwähnt, da ihr Fall 
tiefes Leid, Trauer und ein 
starkes Gefühl der 
Ungerechtigkeit und 



 

Voreingenommenheit gegenüber 
den Kopten in Ägypten aufzeigt.  

Dieser Fall ist jedoch kein 
Einzelfall, sondern einer von 
hunderten von Fällen von 
koptischen Mädchen, die jährlich 
in Ägypten verschwinden, und 
deren Familien später 
entdecken, dass sie Opfer 
organisierter Netzwerke 
geworden sind, die sie auf 
verschiedene Weise in ihre 
Gewalt bringen. Diese 
Netzwerke, die seit den 1980er 
Jahren in Ägypten aktiv sind, 
werden oft islamischen 
salafistischen Strömungen 



 

zugeschrieben, die zum Teil aus 
den Golfstaaten finanziert 
werden und von den 
ägyptischen Behörden, 
einschließlich der Polizei, häufig 
gedeckt oder sogar unterstützt 
werden. Auch das ägyptische 
Justizsystem, das in solchen 
Fällen oft auf die Scharia 
zurückgreift, spielt dabei eine 
Rolle. Dies steht im Einklang mit 
Artikel 2 der ägyptischen 
Verfassung, der besagt, dass 
„die Prinzipien der islamischen 
Scharia die Hauptquelle der 
Gesetzgebung“ sind. 



 

Das betroffene Mädchen, 
Silvana, ist minderjährig und 
leidet unter Hyperaktivität, 
Aufmerksamkeitsstörungen, 
geistiger Retardierung und 
Konzentrationsschwäche. Laut 
den Ärzten – basierend auf den 
Angaben ihrer Mutter – sollte sie 
geistig wie ein achtjähriges Kind 
behandelt werden. 

Chronologie der Ereignisse: 

 Das Mädchen verschwand am 
28. Oktober 2025 aus ihrer 
Familie. 

 Am 29. Oktober 2025, 24 
Stunden nach ihrem 
Verschwinden, erstattete die 



 

Mutter eine Anzeige bei der 
Polizei. 

 Am 1. November 2025 erhielt 
die Mutter einen Anruf von der 
Polizei, die ihr mitteilte, dass 
ihre Tochter „den Islam 
angenommen“ habe. 

Die Mutter erklärte, dass ihre 
Tochter minderjährig und nicht 
verantwortlich für ihre 
Handlungen sei und dass dies 
rechtlich nicht akzeptabel sei. 
Die Mutter ging zur Polizei, um 
ihre Tochter zu sehen, und war 
schockiert, als sie bemerkte, 
dass ihre Tochter den Niqab trug 
und ihr Schmuck sowie ihr 



 

Handy weggenommen worden 
waren.  

Als sie das Mädchen fragte, wie 
und von wem ihr das 
Kleidungsstück angelegt worden 
war, antwortete sie nur, dass sie 
ihre Kleidung ausgezogen und 
sie in einem der Räume 
umgezogen hätten. Daraufhin 
lief das Mädchen ängstlich und 
schnell aus dem Raum. 

Das Mädchen wurde dann von 
Sicherheitskräften abgeführt und 
nicht wie versprochen an ihre 
Familie übergeben. 
Am selben Tag nahm die Polizei 
die Ausweise von Mutter und 



 

Tochter, die sich im Besitz der 
Mutter befanden, und gab sie 
nicht zurück. Die Familie wurde 
ohne ihre Tochter entlassen. 

 Am 2. November 2025 ging die 
Mutter erneut zur Polizei. Dort 
wurde ihr ein Dokument zur 
Unterschrift vorgelegt. 
Nachdem sie sich geweigert 
hatte, zu unterschreiben, da 
sie nicht wusste, was darin 
stand, wurde sie zur 
Staatsanwaltschaft verwiesen, 
wo sie ihre Tochter abholen 
sollte. 

Als die Familie das Polizeirevier 
verließ, war ein großes 



 

Zusammentreffen von Männern 
mit Bärten vorbereitet worden, 
um die Familie öffentlich zu 
ängstigen, was die Familie 
zwang, um Schutz zu bitten, bis 
zum Gebäude der 
Staatsanwaltschaft. Sie wurden 
schließlich von 
Polizeifahrzeugen begleitet, um 
sie vor Angriffen durch die 
Menge zu schützen. 

In der Staatsanwaltschaft erlebte 
die Mutter eine überraschende 
Wendung, als der Staatsanwalt 
ihr mitteilte, dass ihre Tochter 
„entlassen“ worden sei – ein 
äußerst verantwortungsloses 



 

Verhalten, das die Intelligenz der 
Menschen unterschätzt, nur weil 
sie einfach sind. 
Es gibt jedoch 
Augenzeugenberichte, dass das 
Mädchen aus dem Gebäude der 
Staatsanwaltschaft in einem 
Fahrzeug eines 
Ermittlungsbeamten abgeführt 
wurde. Die Familie erfuhr später, 
dass sie an die Familie der 
Entführer übergeben worden 
war, wobei einer der Täter als 
Polizeibeamter arbeitet. 

Angesichts dieses 
offensichtlichen und offenen 
Komplottes der Polizei mit den 



 

Tätern und der noch größeren 
Katastrophe der 
Staatsanwaltschaft, stelle ich 
einige berechtigte Fragen: 

1. Wie kann die Polizei 
behaupten, dass das Mädchen 
den Islam angenommen hat, 
wenn sie minderjährig ist? 

2. Warum wurde das Mädchen 
nicht sofort am 2. November 
an ihre Familie übergeben? 

3. Warum wurde der Ausweis 
der Mutter einbehalten und 
nicht zurückgegeben? 

4. Wo hat das Mädchen 
seitdem, dass die Polizei ihren 
Aufenthaltsort kannte, bis 



 

heute gelebt? War sie in einem 
Haus einer muslimischen 
Familie, zu der sie keine 
gesetzliche Beziehung hat? 

5. Was hat die Polizei gegen 
die Menschenansammlung 
unternommen, die darauf 
abzielte, die Familie 
einzuschüchtern? 

6. Warum dauert die Lösung 
des Falls so lange? Wollt ihr 
warten, bis das Mädchen 
volljährig ist? Dabei ist das in 
jedem Fall illegal! 

7. Hat die Staatsanwaltschaft 
eine forensische 
Untersuchung des Mädchens 
angeordnet, um festzustellen, 



 

ob eine Straftat wie sexuelle 
Gewalt gegen eine 
Minderjährige vorliegt? Oder 
wartet ihr, bis sie volljährig ist, 
damit es als „einvernehmlich“ 
gilt und nicht als Missbrauch 
einer minderjährigen Person? 

Bis zum heutigen Tag, dem 1. 
Januar 2026, wurde das 
Mädchen nicht an ihre Familie 
zurückgegeben, und niemand 
wurde für die Verbrechen 
bestraft! 

Mary Sarga 

 

 



 

Über Dinge, die zu sehen 

scheinen …  

und doch unsichtbar sind 

 

In unserem Alltag 
beschäftigen wir 
uns oft mit dem, 
was für andere 
sichtbar ist: dem 
äußeren 
Erscheinungsbild, 
den Worten und 
den Ritualen, an die wir uns in 
der Kirche gewöhnt haben. Doch 
manche Erscheinungen – so 



 

schön sie auch wirken mögen – 
können eine Distanz zwischen 
dem Menschen und dem Herzen 
des wahren Glaubens verbergen. 
Denn Glaube ist nicht nur das, 
was man sieht, sondern das, 
was im Inneren wohnt und das 
echte Veränderung im Leben 
eines Menschen bewirkt. 

Formale Religiosität ist eine 
dieser stillen Distanzen. Sie 
entsteht, wenn sich der Glaube 
in eine äußere Form verwandelt, 
die unsere Umgebung 
zufriedenstellt, aber unsere 
Tiefen nicht berührt. Wenn das 



 

Ziel darin besteht, fromm zu 
wirken, statt Gott nahe zu sein. 
Die Schrift sagt: „Den Schein der 
Frömmigkeit wahren sie, 
verleugnen aber deren Kraft“ (2. 
Timotheus 3,5) – das heißt: Die 
äußere Form mag stimmen, doch 
das Wesen ist leer vom Geist. 

Diese Trennung geschieht nicht 
plötzlich, sondern bildet sich 
allmählich durch 
Lebenserfahrungen, Erziehung 
und die Bilder, die wir von Gott 
in uns tragen. Wer die Liebe 
nicht erfahren hat, sucht seinen 
Wert vielleicht im Blick der 



 

anderen; wer sich unsicher fühlt, 
findet im religiösen 
Erscheinungsbild 
möglicherweise einen Halt; und 
wer Gott als strengen Richter 
sieht, hält sich aus Angst statt 
aus Liebe an Regeln. Mit der Zeit 
wird die Form zum Ersatz für die 
Tiefe, denn die Gesellschaft 
applaudiert oft dem Sichtbaren, 
während Gott auf das Herz 
schaut. 

Die Auswirkungen dieser 
Trennung beschränken sich 
nicht nur auf das persönliche 
Innere, sondern erstrecken sich 



 

auf die Gemeinschaft und den 
Glauben insgesamt. Wenn die 
Wärme der Beziehung zu Gott 
verblasst, verliert der Glaube 
seine Fähigkeit, in der Welt 
Zeugnis zu geben. Menschen 
werden von dem beeinflusst, 
was wir leben, nicht von dem, 
was wir sagen. Deshalb spüren 
sie, wenn sie Worte ohne Geist 
hören oder Rituale ohne Liebe 
sehen, die Distanz zwischen der 
Botschaft und denen, die sie 
tragen. Darum sagte Christus zu 
seinen Jüngern: „Wer bei euch 
der Erste sein will, soll der 



 

Sklave aller sein“ (Markus 10,44) 
– eine Erinnerung daran, dass 
die Berufung nicht dem äußeren 
Schein gilt, sondern dem Dienst 
und der Demut. 

Der Weg liegt nicht darin, Form 
oder Rituale abzulehnen, 
sondern ihnen ihren 
ursprünglichen Sinn 
zurückzugeben: Mittel der 
Begegnung zu sein, nicht bloß 
formale Pflichten. Gebet ist eine 
Einladung zur Gegenwart, Dienst 
eine Teilhabe an der Liebe 
Gottes, und Rituale sind eine 
Sprache, die lebendiges Leben 



 

ausdrückt, nicht bloß 
wiederholte Gewohnheit. Wenn 
der Glaube zu seinem Wesen 
zurückfindet, wird die äußere 
Form zu einem echten Zeugnis 
dessen, was im Inneren lebt. 

Am Ende besteht das Problem 
nicht darin, dass das religiöse 
Leben geordnet oder 
diszipliniert erscheint, sondern 
darin, dass die Herzenswärme 
und die Einfachheit der 
Beziehung zu Gott verloren 
gehen. Denn Gott verlangt nicht 
äußere Vollkommenheit, 
sondern innere Aufrichtigkeit; 



 

denn Glaube wird nicht mit den 
Augen gemessen, sondern mit 
der Liebe, die man nicht sieht, 
aber spürt. 

Dieser Zustand spiegelt sich 
auch in unseren geistlichen 
Praktiken und kirchlichen 
Ritualen wider. Wenn die innere 
Gegenwart schwach wird, richtet 
sich die größte Aufmerksamkeit 
auf die Perfektion der Form und 
die Ordnung der äußeren 
Erscheinungen, als liege die 
Schönheit allein in der 
Genauigkeit und nicht in der 
Tiefe der Anbetung. Ordnung 



 

und Struktur sind heilig, doch 
wenn ihnen die Wärme des 
Geistes fehlt, wird das Ritual zu 
einem schönen, aber leblosen 
Bild, und die Niederwerfung zu 
einer Körperbewegung statt zu 
einer Neigung des Herzens. Der 
Herr Jesus sagte: „Gott ist Geist 
und alle, die ihn anbeten, 
müssen ihn im Geist und in der 
Wahrheit anbeten“ (Johannes 4,24). 

Wenn diese Anbetung im Geist 
und in der Wahrheit fehlt, verliert 
der Gottesdienst seine Stille, 
und die Stimmen werden lauter 
als die Gebete. Unruhe tritt an 



 

die Stelle der Andacht, Lärm an 
die Stelle der Ehrfurcht vor der 
göttlichen Gegenwart. Wahre 
Anbetung braucht keine 
sinnliche Aufregung, sondern 
ein Herz, das die Größe dessen 
kennt, vor dem es steht. Eine 
Kirche, die vom Geist erfüllt ist, 
ist nicht von Stimmen überfüllt, 
sondern von Frieden 
überströmend; denn wo Gott 
wohnt, herrscht verherrlichte 
Stille und nicht leerer Lärm 

 

Mina Sawires 

Hamminkeln - Deutschland 



 

Die Wundertaten des Papst 

Kyrillos VI kennt keine 

Religionsschranken. 
 

Am Jahresgedächtnistag des 
Papstes Kyrillos VI. am 
9. März 1987 berichtete 
Bischof Philippos von 
Dakahlia über Abba 
Kyrillos: 

    „ Im Jahre 1970 
besuchte einen muslimischen 
hohen Beamten. Er erzählte mir 
voller Liebe und Verehrung von 
Papst Kyrillos VI. Natürlich 
musste ich ihn fragen: "Woher 



 

kennen Sie ihn?" Er antwortete 
ohne Zögern: "Ich hatte einen 
Bruder, der Jura studierte. Er 
bekam eigenartige Anfälle, die die 
Ärzte nicht erklären konnten. Ihm 
wurde während der Prüfung 
schwindelig und unwohl, so dass 
er sie unterbrechen musste. 
Diese Anfälle begleiteten ihn drei 
Jahre lang. Ihm drohte die 
Verweisung von der Universität. 

     Einige christliche Freunde 
brachten ihn nach Alt-Kairo zu 
Vater Mena (später Papst Kyrillos 
VI). Sie erzählten ihm von den 
Schwierigkeiten des 
Jurastudenten. Daraufhin gab er 



 

meinem Bruder eine kleine Karte, 
auf der geschrieben stand: "Im 
Namen Gottes des Allmächtigen." 
Er sagte: "Nimm diese Karte mit 
in die Prüfung und stecke sie in 
Deine Jackentasche." Überzeugt 
und voller Vertrauen nahm mein 
Bruder die Karte. Er tat, was Vater 
Mena ihm befohlen hatte und 
bestand erstaunlicherweise seine 
Prüfung ohne Mühe. Er ist jetzt 
ein bekannter Rechtsanwalt. 

     Der hohe Staatsbeamte 
erzählte mir eine weitere 
Geschichte: 



 

Eines Tages ging ich mit meinem 
Bruder ohne vorherige 
Verabredung zu Abba Kyrillos. 
Als sein Sekretär uns sah, fragte 
er mich: "Sind Sie Herr N.N.?" Ich 
antwortete: "Ja." Er sagte: "Der 
Papst hat mir gerade gesagt, daß 
er Sie erwartet." Ich sagte: "Wie 
konnte der Papst das wissen? 
Wir haben uns ganz plötzlich 
entschlossen, herzukommen. 
Keiner außer uns beiden wusste 
davon. Er hat zweifellos 
übermenschliche Kräfte." 

     Der Papst empfing uns sehr 
freundlich. Während des 
Gespräches fragte er mich, wie es 



 

mir ginge, und, ohne es 
beabsichtigt zu haben, erzählte 
ich plötzlich von meiner 
Gliederkrankheit und darüber, 
daß die Behandlung weder in 
Ägypten noch im Ausland 
angeschlagen hätte. 

     Der Papst sagte beruhigend: 
"Malesch ...malesch." (Es macht 
nichts.) Er gab mir ein Messbrot, 
das er in zwei Teile gebrochen 
hatte und sprach: "Essen Sie die 
eine Hälfte morgen, wenn Sie 
noch nüchtern sind. Am 
folgenden Tag essen Sie dann die 
andere Hälfte, und Gott wird 
Ihnen seine Herrlichkeit zeigen." 



 

     Mit großem Respekt nahm ich 
das Messbrot entgegen und tat, 
was der Papst mir aufgetragen 
hatte. 

     Ich schwöre, dass ich völlig 
von meiner Krankheit geheilt 
wurde.“ 

(P.S. Das Messbrot, das hier 
erwähnt ist, war keine Hostie, 
sondern lediglich ein geweihtes 
Brot.)  
Quelle: Fouad Ibrahim: Das wunderbare 
Wirken des koptischen Papstes Kyrillos VI 
(1902 - 1971). 1990. S.26-27.   ISBN 3-
927464-10-4 

 

 



 

Der Segen des heiligen Öls 

und des Laqan-Weihwassers 
 

Frau Afifa (Nahid) Suleiman aus 
Frankreich berichtete uns von 
einem Wunder, das einer der 
„Töchter“ von Bischof Michael 
widerfahren ist. Sie erzählte, 
dass ihr Ehemann in Ägypten 
war und – leider – mit Magie „in 
Berührung“ gekommen war. 
Einmal war sie zu Besuch im 
Kloster des heiligen Antonius in 
Kröffelbach bei Bischof Michael. 
Er betete für sie und gab ihr 



 

gesegnetes Öl und Laqan-
Weihwasser. 

Als sie am selben Tag nach 
Hause zurückkehrte, saß sie 
zunächst im Wohnzimmer. Dann 
stand sie auf und ging ins 
Schlafzimmer. Plötzlich hörte sie 
ein lautes Knall – etwas war 
zerbrochen. Sie rannte in die 
Küche, fand aber nichts 
Zerstörtes. Sie bekreuzigte sich, 
dankte Gott und ging schlafen. 

Am nächsten Tag stellte sie 
überrascht fest, dass genau an 
dem Platz, an dem sie am Abend 
zuvor im Wohnzimmer gesessen 



 

hatte, der schwere Kronleuchter, 
der über ihrem Kopf hing, 
heruntergefallen und zerbrochen 
war. (Hätte sie nur eine Minute 
länger dort gesessen, wäre der 
Kronleuchter auf ihren Kopf 
gefallen.) 

Man kann sich kaum vorstellen, 
wie demütig Bischof Michael war 
– ein wahrer Nachfolger Christi. 
Er wirkte Wunder unter uns, 
ohne dass wir darum baten. 
Sobald er das Kreuzzeichen über 
seine Kinder machte, wird Gott 
verherrlicht und rettet uns. 



 

*) Das Wort „Laqan“ (griechisch: 
λεκάνη – lekánē) ist ein 
kirchlich-liturgischer Begriff und 

bedeutet ursprünglich „Schale“ 
oder „Gefäß“, das zum Waschen 
der Hände oder Füße mit Wasser 

verwendet wird. Dieses Wort ist 

zu einem festen Bestandteil des 

orthodoxen kirchlichen 

Wortschatzes geworden, da 

dieses Gefäß besonders bei den 

Gebeten zur Wasserweihe für 

das Waschen von Händen und 

Füßen in bestimmten Anlässen 

verwendet wird. 



 

شرح صݣة اللقان | التعاليم الروحية في صلوات 
 اللقان
 Die Laqan-Gebete werden 

dreimal im Jahr gefeiert: an 

Epiphanias (Taufe des Herrn), 

am Gründonnerstag und am Fest 

der Apostel. Das Laqan-Wasser 

wir in kleinen Flaschen nach 

Hause zum Trinken 

mitgenommen. Es wird zur 

Heilung von Krankheiten und zur 

Austreibung von Dämonen 

verwendet. 

 

Frau Afifa (Nahid) Suleiman aus 
Frankreich 



 

Eine Lektion über die 

Bedeutung der pastoralen 

Besuche 
 

Als Samy (Anba Michael, 
Bischof der Diözese 
Süddeutschland) in seinem Dorf 
in Ägypten als „“Diener“ tätig 
war, hielt er wöchentlich eine 
Bibelstunde für die einfachen 
Dorfbewohner. Vor der Stunde 
ging er nach seiner Arbeit (als 
Leiter der Außenabrechnungen 
bei der Zentralbank) stets durch 
das Dorf, klopfte an die Türen 



 

und lud die Menschen zur 
Bibelstunde ein. 

Eines Tages sagte ihm ein Mann: 
„Tut mir leid, ich habe keine 
Zeit.“ 

Samy antwortete: „Warum, ist 
etwas passiert, so Gott will?“ 

Der Mann entschuldigte sich 
erneut und sagte: „Nein, nichts 
Besonderes. Ich gehe mit einem 
Freund – unter uns gesagt – wir 
haben eine Tür gestohlen und 
wollen sie verkaufen.“ 

(Hinweis: Neue und alte hölzerne 
Türen und Fenster werden auf 
den ländlichen Märkten 



 

Ägyptens verkauft.) Samy fragte 
ihn: „Wie viel kostet die Tür?“ 

Der Mann antwortete: „Etwa 30 
oder 50 Piaster.“ 

Daraufhin holte Samy den 
Betrag aus seiner Tasche, gab 
ihn dem Mann und sagte: 

„Das ist eine Kleinigkeit, bitte 
sehr – hier ist das Geld für die 
Tür. Komm mit uns zur 
Bibelstunde, so empfangen wir 
deinen Segen, beten, und Gott 
lasse seinen Willen 
geschehen.“Der Mann erwiderte: 
„Da du mir das Geld gegeben 



 

hast, dann komme ich natürlich 
mit dir, hne weitere Worte.“ 

Und er sagte zu seinem Freund: 
„Alles klar. Geh du allein, ich 
komme icht mit dir.“ 

So ging Samy weiter und 
kümmerte sich um die weiteren 
Schafe des guten Hirten. 

Nach dem Ende der 
Versammlung fanden sie beim 
Haus des anderen Mannes – 
desjenigen, der die gestohlene 
Tür hatte – großen Lärm und ein 
Gedränge. Sie fragten: „Was ist 
los?“ 



 

Man sagte ihnen, dass der 
Besitzer der Tür herausgefunden 
hatte, wer sie gestohlen hatte, 
Leute geholt hatte, den Mann 
geschlagen und ihm die Tür 
weggenommen hatte. 

Da sagte der Mann, der mit Samy 
gewesen war, zu ihm: 

„Du hast mich gerettet. Ohne 
dich wäre ich jetzt mit ihm 
zusammengeschlagen worden! „ 

 

Reda Salama – Ägypten 

 

 



 

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 .باسم اݜب واݠبن والروح القدس اݠله الواحد
.آمين  

 سنة جديدة سعيدة وعيد ميݣد مجيد
 

سعيد أن أرسل لكم رسالة الميϼد لهذا العام الجديد 
. أودّ في البداية أن أهنئّكم جميعاً بعيد 2026

الميϼد المجيد. أهنئّكم وأهنئّ كلّ كنائسنا القبطيةّ 



 

في ربوع العالم. أهنئّ كلّ اϷبرشياّت القبطيةّ في 
في آسيا، وفي أوروبا، قارّات العالم في أفريقيا و

في أميركا الشّماليةّ وأميركا الجنوبيةّ، وأيضًا في 
أستراليا. أهنئّ كلّ اϷسر وكلّ الشّباب، وكلّ 

الشّمامسة، وكلّ اϵباء الكهنة، وكلّ اϵباء المطارنة 
 واϵباء اϷساقفة.

في عيد الميϼد المجيد في كلّ عام لنا تأمّل فيه من 
لمعروفة في حياة اϹنسان، المشاهد اϹنسانيةّ ا

مشهد الهديةّ، تقديم الهديةّ والواقع إنّ أحداث ميϼد 
ربنّا يسوع المسيح وتجسّده في بيت لحم، يقدّم لنا 

مفهومًا جديدًا عن فكرة الهديةّ. الهديةّ عمل 
إنسانيّ، وعمل اجتماعيّ، ومعروف عند كلّ 

ايا هدالبشر. تتنوّع الهدايا بين الهدايا المادّيةّ، وال
المعنويةّ، والهدايا الملموسة، والهدايا اللفّظيةّ كقطع 
الشّعر والمديح، وهكذا. في قصّة الميϼد نتقابل مع 

ثϼثة أصناف من الهدايا هديةّ الفرح، وهديةّ 



 

السّتر، وهديةّ الحبّ. هذه الهدايا الثϼّث نراها في 
 أحداث الميϼد المتنوّعة.

ذا النجّم الذّي قال عنه في هديةّ الفرح، نرى أوϻًّ ه
بعض اϵباء أنهّ لم يكن نجمًا فلكيا̒ عاديا̒، ولكنهّ 

كان مϼكًا، كقول القدّيس يوحناّ ذهبيّ الفمّ. النجّم 
(، وهذه العϼمة 2: 2كان عϼمة في السّماء )متىّ 

كانت هديةّ ليس اϷفراد، ولكن لشعوب. الشّعوب 
كماء الذّين أتى منهم المجوس الذّين هم الح

والمهتمّين بالفلك وحسابات الفلك وحسابات اϷياّم. 
كان النجّم نجمًا مُرشدًا وهادياً، ومتحرّكًا مع هؤϻء 

المجوس، حتىّ استقرّ فوق المزود في بيت لحم. 
 كان هديةّ من السّماء، هديةّ فرح.

وأريدك أن تتخيلّ معي كيف كان المجوس سائرين 
ن في الزّمن القديم متأمّلين في النجّم بالطّبع زما

كانت الطّرق محدودة جدًاً. ϻ يوجد الجي بي 
، وϻ توجد طرق مرصوفة، وϻ  (GPSإس)

إلى آخره. … يوجد طيران، وϻ توجد سياّرات



 

فكان النجّم هو بطل المشهد. وكان هديةّ من السّماء 
إلى هؤϻء المجوس. ليس لهم فقط، ولكن لكلّ 

 شعوبهم.

دّمتها السّماء في قصّة من هدايا الفرح التّي ق
الميϼد، المϼئكة. في فرح المϼئكة كانوا مبتهجين 

وأنشدوا أنشودة خالدة، ما زلنا نصليّ بها في 
القدّاس، وما زلنا نتذكّرها. وفي كلّ مرّة نحتفل 

بالميϼد المجيد، نتذكّرهذه اϷنشودة، المجد Ϳ في 
ة اϷعالي، وعلى اϷرض السϼّم، وبالناّس المسرّ 

(. هذه هديةّ. وهي ليست مجرّد آية أو 2:14)لوقا 
أنشودة لكن هي خريطة بلغتنا المعاصرة، نسمّيها 
خريطة طريق. فاϹنسان يجب أن يقدم مجدًا إلى 
ௌ. ويجب أن ينشر السϼّم على اϷرض، ويجب 
أن يكون سبب فرح لكلّ الناّس الذّين حوله. هذه 

ϼل المϼئكة التّي كانت هديةّ، هديةّ الفرح من خ
 تنشد بكلّ الفرح.



 

من هدايا الفرح أيضًا المϼك الذّي أضاء في ظلمة 
الليّل، وأضاء للرّعاة. وابتدأ يخبرهم بميϼد ربنّا 
يسوع المسيح. بالطّبع أيضًا قديمًا لم يكن هناك 

إذاعات وϻ تلفزيون وϻ سوشيال ميديا وϻ حاجة 
مϼكًا  -بهذا الشّكل. ولكن كان المϼك المبشّر

ولد لكم اليوم في بيت “مفرحًا، قدّم رسالة فرح: 
فكانت رسالة فرح لناس سهرانين ”. لحم مخلصّ

طول الليّل في البرّيةّ. هذه كلهّا عبارة عن هدايا 
 الفرح التّي قدّمتها السّماء لنا.

النوّع الثاّني من الهدايا، هدايا السّتر. كلمة السّتر 
ضيلة. ونحن عندما كلمة إنسانيةّ قويةّ وهي ف

نشكرك يا ربّ Ϸنكّ “نصليّ، في كلّ مرّة نقول: 
السّتر اϹلهيّ. والسّتر فضيلة عظيمة جد̒ا ” سترتنا

في حياة اϹنسان. وطوبى لϺنسان الذّي يستر على 
أخيه، يستر على اϵخر في بيته، في مجتمعه، في 
خدمته، في كنيسته، في وطنه. السّتر نعمة وهديةّ 

قدّمتها لنا. أين نراها؟ أوّل حاجة نراها في السّماء 



 

المزود، لك أن تتخيلّ القدّيس يوسف النجّّار المتقدّم 
في اϷياّم. وهو شيخ ومعه العذراء الصّبيةّ وهي 

حامل، وفي أياّمها اϷخيرة. وϻ تجد مكاناً لكي تلد 
هذا الطّفل. وذهبت في أماكن كثيرة، ذهبت إلى 

ت كلهّا، ϻ يوجد مكان. بيت لحم، ومرّوا بالبيو
ولكن كان هناك صاحب المزود، وكان المزود 

نفسه هو هديةّ السّتر لهذه اϹنسانة التّي ستلد بعد 
قليل. وصار المزود يستر وϻدة أمّنا العذراء، 

ويستر الطّفل الصّغير. ويستر هذه اϷسرة 
الصّغيرة المكوّنة من القدّيس يوسف النجّّار، 

د، وهذه الصّبيةّ في حالة الوϻدة كحامي لسرّ التجّسّ 
وعمرها صغير وتعبانة. ولم توجد مثل هذه اϷمور 
الطّبيّةّ التّي نسمع عنها اليوم. كلّ هذا وهي متغرّبة 

 أيضًا عن مكانها، ولكن المزود كان ساترًا لهم.

ليس فقط هذا، لكن أيضًا السّتر كان في الليّل الذّي 
سيح، كان صمت تمّت فيه وϻدة ربنّا يسوع الم

الليّل. هذا الصّمت، والليّل بصفة عامّة، كان 



 

ساترًا. وكان هذا الصّمت لكي تتضّح رؤية كلّ 
شيء بحسب النوّر الذّي ترسله السّماء، سواء مع 

 المϼئكة أو مع المϼك الذّي بشّر الرّعاة.

أيضًا من السّتر، هناك حاجة جميلة: إنّ العذراء 
في المزود، كانت هناك مريم لمّا أعطت مولودها 

أقمطة. أقمطة تعني لفائف صغيرة لكي يلفوّا 
(. من أين جاءت؟ ربمّا 2:12المولود فيها )لوقا 

صاحب المزود هو الذّي قدّمها. أو ربمّا كانت مع 
أمّنا العذراء. ليس هذا هو السّؤال. لكن كانت هذه 

اϷقمطة أيضًا تقوم بالسّتر. ستر هذا المولود 
ولود في برودة الليّل وبرودة الطّقس في الصّغير الم

 وقتها. ϻ ننسى إنّ السّتر قيمة وفضيلة عظيمة.

 

الهديةّ الثاّلثة التّي قدّمتها السّماء لنا، وهي هديةّ 
إنسانيةّ، هديةّ الحبّ. ذكرت لك هديةّ الفرح، وهديةّ 

السّتر وهديةّ الحبّ. وهديةّ الحبّ كما نعرفها 



 

ور كثيرة، وهذه الصّور جميعاً، إنّ الحبّ له ص
تتعدّد بأشكال عند تقديم الهدايا كنوع من الحبّ. 

أوّل هديةّ قدّمتها لنا السّماء هو أمّنا العذراء مريم 
المختارة والحمامة الحسنة، وفخر جنسنا أمّنا 

العذراء التّي اختارها ௌ لكي ما تكون هي المعبر 
 في تجسد ابن ௌ، ربنّا يسوع المسيح. أمّنا

العذراء، كانت هديةّ في وسط البشر. ولذلك نقول 
عنها إنهّا فخر جنسنا. ونقول عن بطنها التّي حملت 

السّيدّ المسيح، إنهّا المعمل اϹلهيّ الذّي من خϼله 
 تجسّد المسيح، واتحّد الϼّهوت مع الناّسوت.

من هدايا الحبّ أيضًا ما قدّمه المجوس المجوس 
ياء، وكانوا أصحاب كانوا حكماء، وكانوا أغن

 فلسفة.

المجوس عندما أتوا لزيارة الملك ملك اليهود، 
أخذوا معهم هدايا. وقدّموا هدايا ربمّا كانت جديدة 

المجتمع اليهوديّ، الذهّب واللبّان والمرّ. )متىّ  في
( وكانت هذه الهدايا في مجملها تعبيرًا عن 2:11



 

ملك  محبةّ هؤϻءلهذا المولود الصّغير الذهّب إنهّ
عظيم، واللبّان إنهّ كاهن عظيم، والمرّ إنهّ متألمّ، 

هو عظيم. لكن ليس فقط كانت  وحامل للصّليب
الهدايا من المجوس، لكن أيضًا من الرّعاة الذّين 

 كانوا متبدين في البادية.

متبدين، تعني جالسين في البرّيةّ بالليّل وسهرانين 
لرّعاة لكي يحرسوا القطعان الخاصّة بهم. هؤϻء ا

غاية التسّبيح والتسّبيح كان بمثابة هديةّ  كانوا في
 تعبرّ عن الحبّ الذّي يحملوه في قلبهم.

 

الخϼصة إنّ ميϼد ربنّا يسوع المسيح هو رسالة 
إنسانيةّ تقدّم لنا مفهومًا اجتماعيا̒ نعيش فيه، وهو 

الهدايا. أنت تختار هديةّ تقدّمها لشخص تحبهّ  تبادل
يرة. والهديةّ تحُدّد بحسب الشّخص في مناسبات كث

يهُدي، وبحسب الشّخص الذّي تهدى إليه  الذّي
الهديةّ. ويجب أن تكون هديتّك نافعة ومفيدة 



 

وجميلة. ليس شرطًا أن تكون غالية، ولكن ممكن 
أن تكون معبرّة. لو كانت هديةّ بسيطة يمكن أن 

 تكون معبرّة أكثر وأكثر.

مها لبعض، خاصّة من الهدايا الجميلة التّي نقدّ 
Ϸوϻدنا وبناتنا الصّغار هي الكتاب المقدّس في 

 صوره الكثيرة.

الصّور الملوّنة والمكتوبة بخطّ كبير والمسموعة، 
والتّي لها تطبيقات على الهاتف حيث يستطيعون 

يستخدموه ويشاهدون ويعيشون في عالم الكتاب  أن
مجرّد المقدّس. هديةّ الكتاب هديةّ مفيدة جد̒ا، هذه 

مثال صغير. لكن رسالة الميϼد التّي أودّ أن أقدّمها 
لكم في هذا العيد المجيد، هي مفهوم الهديةّ الذّي 
يمكن أن تعبرّ عن الفرح، تعبرّ عن السّتر، تعبرّ 

 عن الحبّ.

 



 

أهنئّكم أيهّا اϷحباّء. أهنئّ كلّ كنائسنا، كلّ إبرشياّتنا 
 ة منمحبةّ الكبيرالقبطيةّ اϷرثوذكسيةّ، وأنقل لكم ال

قلب مصر من القاهرة، من الكاتدرائيةّ المرقسيةّ 
بالعباّسيةّ، حيث مزار القدّيس مار مرقس الرّسول. 

أهنئّكم جميعاً وأرجو لكم في هذا العام الجديد كلّ 
الخير، كلّ السϼّم، كلّ الصّحّة، كلّ الفرح، كلّ 

 السّتر، كلّ الحبّ.

ات ر، ولكلّ اϷبرشيّ تحّياتي للجميع للصّغار والكبا
 القبطيةّ في العالم أجمع. لكلّ اϵباء اϷحباّء، ولكل

الخدّام والخادمات في كلّ كنيسة، وفي كلّ  ّّ
 أبرشيةّ. ربنّا يكون معكم.

 ”سنة جديدة سعيدة وعيد ميϼد مجيد.

  



 

 

 

 

 اݞحباءاݢبناء 
  المباركين 

اود ان اهنئكم جميعا ببداية 
  العام الجديد

  وعيد الميݣد المجيد

  وعيد الغطاس

راجيا من الرب يسوع مولود المزود ان يبارك 
  هذا العام بكل البركات السمائية

  .وان يبارك حياتكم وحياة أسرتكم

  ان الحديث عن عيد الميݣد المجيد

 



 

نتأمل في معني الوݢدة الجديدة في يجعلنا ان 
 : حياتنا

ان المعني الروحي للوݢدة هو ان نحيا حياة 
التوبة المستمرة فان التوبة تعني البعد عن كل ما 
هو يعيق حياتنا الروحية الحقيقة من خطايا وآثام 
ونعترف بها من خݣل سر اݢعتراف وهذا يقودنا 

  عتراف (الي التوبة ) ݢنه يسمي سر التوبة واݢ

ومن يحيا حياة التوبة فهي تقوده الي فعل الخير 
 .. ومساعدة اݢخرين

فكما جاء السيد يسوع المسيح الي عالمنا وولد 
  من عذرا فقيرة

وفي مزود بسيط لكي يعملنا ان نحس ونشعر 
ونساعد الفقير والمحتاج ونتعلم ان كل مباهج 
  … العالم ݢ تساوي شيء وݢ تسعدنا وݢ تفرحنا

لكن ربما عند البعض تكون  سعادة او فرح 
  … مؤقت



 

لكن  أعمال الخير والرحمة ومساعدة اݜخرين 
هي التي تعطينا الفرح الدائم والمستمر وتعطينا 

 . النصيب الصالح في ملكوت السموات
انني اصلي من أجلكم جميعا ان يعطيكم الرب اݠله 
مولود المزود كل الفرح والسعادة والتوبة ببركة 
وصلوات ابينا كلنا ورئيس كهنتنا المعظم البابا 

تواضروس الثاني ادام ௌ لنا حياته سنينا عديدة 
 . وأزمنة سالمية مديدة

 كونوا معافين

  

  اÙنبا ديسقورس

  اسقف جنوب ا�انيا

 ورئيس دير القديس العظيم اÙنبا انطونيوس بكريلفباخ
 

 



 

 كلمة خادم التحرير

 ح إلهنا،سݣم ربنا يسوع المسي

 وكل سنة وأنتم طيبون

ببركة ربنا يسوع المسيح، وبرعاية أبينا وأسقفنا الحبيب نيافة 
اݞنبا ديسقورس، وبصلوات شفيعنا اݞنبا مشائيل، نصدر إليكم 

 2026العدد اݞول من مجلة مار مرقس لعام 

ومجلة مار مرقس هي ثمرة عمل دير القديس العظيم اݞنبا 
 1980دها اݞول منذ تأسيس الدير عام أنطونيوس، حيث صدر عد

واستمرت حتى يومنا هذا. ورغم أنها في الفترة اݞخيرة كادت أن 
خ في نف»، إݢ أن نيافة اݞنبا ديسقورس قد «فتيلة مدخنة»تكون 

فأحياها من جديد. غير أن استمرارها ونموها يحتاجان « صورتها
هذا العمل إلى عمل مشترك وتعاون صادق، حتى تحل البركة على 

 .الكرازي

وإليكم أيها اݞحباء اݞبواب المقترحة للمجلة، مع رجاء اختيار 
أحدها للمساعدة في تحريره، أو على اݞقل المساهمة فيه بمقاݢت. 

 :كما نرحب باقتراح أبواب إضافية

 تاريخ الكنيسة

 كلمة منفعة / عظة / تأمݣت روحية

 ݢهوت وطقس كنسي

 



 

يسينأقوال وسير ومعجزات القد  

 قضايا معاصرة
 العݣقات المسكونية
 أطفالنا في المهجر
 شبابنا في المهجر

 أحوال اݞقباط في الداخل والخارج
 التنمية والعمل الخيري في مصر

 أخبار اݠيبارشية
:مݣحظات تحريرية  

يس من الضروري تغطية جميع اݞبواب في كل عدد من + ل
.أعداد المجلة  

قصيرة، والموضوعات واضحة  يفُضڰل أن تكون المقاݢت+ 
ومفهومة لعامة الشعب غير المتخصص، مع استخدام لغة سهلة 

.وبسيطة  

سيحتوي الجزء اݞلماني من المجلة على ترجمة لبعض + 
.المقاݢت المنشورة في الجزء العربي  

جاء كتابة المقاݢت ببرنامج "ورد" بأقل ما ر+ بقدر اݠمكان، 
سال النص قى "فايل/داتاى".يمكن من تعديل "الفورمات" وار  

.صلواتكم من أجل استمرار هذا العمل  

 fouad.ibrahim@t-online.de ��فؤاد إبراهيم

 0954 2019 151 0049 ࠇ



 

 الفرق ب� اåتكال والتواكل 
  هل يتعارض ا�åان مع العمل؟    

 

 

 

 

 

 

يعلمنا القديس يعقوب الرسول قائϷ" ϼنه كما أن 
, هكذا اϹيمان أيضا بدون الجسد بدون روح ميت

(. اϹتكال على اللة هو ثقة 26: 2أعمال ميت" )يع 
اϹيمان والذى يصحبه عمل وتفكير وتدبير حتى 
يتحقق قصد اللة فى حياتك, أما التواكل فهو الكسل 
بعينه والوقوف محلك سر دون أن تعمل أو تفكر 
ماذا ينبغى أن تفعل؟ اϹتكال على اللة يعنى إعمل 

ليك وسيب الباقى على ربنا. تϼميذ المسيح اللى ع



 

 خمس –قدموا اللى عندهم فى معجزة إشباع الجموع 
خبزات وسمكتين. كذلك يعلمنا القديس بولس 
الرسول "إذ ليس الغارس شيئا وϻ الساقى بل اللة 

(, نعم سينمى اللة ما تغرسه 7: 3كو 1الذى ينمى" )
ϼميذ أنت وما تسقيه أنت. وفى موضع أخر قام ت

المسيح ومعهم الجموع برفع الحجر عن قبر لعازر 
لكن الرب يسوع هو من  –فهذه هى إمكانياتهم  –

أقام لعازر من بين اϷموات. أما الشخص المتواكل 
والكسول فإنه يستحق المجازة, وهذا بالفعل ما حدث 
مع العبد البطال الكسول الذى قام بدفن وزنته ولم 

 المقدس الذى بين أيدينايستخدمها. ويعلمنا الكتاب 
أن نتدبر أمورنا حتى نستطيع أن نقرر القرار 
الصحيح فى الوقت المناسب وذلك من خϼل اϵيات 
 ϻيجلس أو ϻ ومن منكم وهو يريد أن يبنى برجا"
ويحسب النفقة هل عنده ما يلزم لكماله؟ لئϼ يضع 
اϷساس وϻ يقدر أن يكمل فيبتدىء جميع الناظرين 

قائلين: هذا اϹنسان بدأ يبنى ولم يقدر أن يهزأون به 
من العمل فى جميع (. ϻ بد 30-28: 14يكمل" )لو 



 

مناحى الحياة, فمثϼ وعلى سبيل المثال: جميل أنك 
تؤمن بوجود اللة, والسؤال هل يظهر إيمانك هذا فى 
تصرفاتك مع اϵخرين, فى قبولك ل϶خر الذى قد يكون 

ل ون, فى بلد المنشأ؟ همختلف عنك فى العقيدة, فى الل
ينعكس إيمانك فى تعامϼتك اليومية أم أن هذا اϹيمان 
نتعامل معه على أنه تحفه غالية الثمن فنضعها فى مكان 
 ϻمس معه وϼمميز فى بيوتنا دون أن نلمسه أو نت
نعطى لهذا اϹيمان الفرصة لتغيير نمط حياتنا. لقد خلق 

ناسب اللة كل المخلوقات وأعطاها وزنات تت
وإمكانياتها, فخلق العصفور وأعطاه جناحان إن طار 
بهما وجد طعامه وإن لم يطير سيموت من الجوع, خلق 
النحله ولها القدرة أن تمتص رحيق اϷزهار فتنتج 
العسل, لكن إن تكاسلت لن تجد طعامها. لذلك على كل 
واحد فينا أن يكتشف الوزنات المعطاه لنا وإستثمارها 

 خير إستثمار.

 
 أبونا بطرس بشاى

 كاهن كنيسة عذراء الزيتون بدوسيلدورف
 



 

 
 
 
 

 

 
عند دراستنا المتأنية لهذا الموضوع، فإنّ اϷمر 

يتطلب أن نبدأ بالحديث أوϻًّ عن مجمع نيقية 
المسكوني اϷول؛ أي عن اϷسباب التي دعت 

�مع نيقية ا سكوني اáول عام 
 اسيوس الرسوليوالقديس أثن م325

 كرائد للعمل ا سكوني 



 

جرت فيه من جداϻت وما انتهي اليه  وماϻنعقاده 
 من قرارات. 

كما سيأتي  -رًا مِم͉ا حدث بعد هذا المجمع Ϸنّ كثي
من وقائع، سواء كانت سياسيةّ أو  - الحديث

اجتماعيةّ أو كنسية͉، كانت قد ألقت بظلهّا على 
الدور الرائد للقديس أثناسيوس في العمل المسكوني 

 أن نتخذ منه مثاϻ جميعاً ويجعلنااϷمر الذي يشغلنا 
ة ار يهدف لشركفي سعينا المشترك نحو تفاهم وحو

أساس اϹيمان الواحد وتحقق  علىني بحقيقية ت
رغبة اϻبن المتجسد في صϼته الختامية نحو اϵب 

"ليكون الجميع واحدًا كما أنك السماوي وقوله: 
أنت أيها اݜب فيڰ وأنا فيك ليكونوا هم أيضًا واحدًا 

 (21:17فينا ليؤمن العالم أنك أرسلتني" )يو 

Ι لحلّ  -كما هو معروف-ع نيقية لقد سعى مجم ــ
الخϼف الحاصل بخصوص ألوهيةّ اϻبن المتجسّد 

ومساواته ل϶ب في الجوهر، وذلك ضدّ تعاليم 



 

آريوس. لكنهّ في الواقع، لم يضع حد̒ا نهائيا̒ للنزاع 
اϷريوسي، وϻ حَسَمَ الرأي حول هذه العقيدة 

الخϼصيةّ. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى لم 
ر  يعَقُ   قرارُ المجمع بإدانة آريوس، مِن أن تطَُوِّ

اϷريوسيةّ أفكارها وتوسع انتشارها وتمدّ نفوذها 
بكلّ الوسائل، وقد وَصَل اϷمر إلى اتهام هذا 

المجمع بأنهّ ينادي بتعاليم سابيليوس، Ϸنهّ تبَنَى͉ 
، في  ὁμοόυσιοςوأقرّ مصطلح "هوموؤُسيوس"

ار أنّ المجمع من صياغة قانون اϻيمان، على اعتب
وجهة نظر الغربييّن، لم يعُطِ شرحًا كافياً لهذا 

المصطَلحَ غير الكتابي. وهكذا نجد أنّ هذا المجمع 
الذي عُقِدَ في اϷساس Ϲقرار اϹيمان بالثالوث -

القدوس اϹله الواحد عامّةً، وللدفاع عن ألوهيةّ 
اϻبن وعϼقته اϷقنوميةّ والجوهريةّ باϵب بصفة 

قد أصبح سبباً في صراعات وآراء  -ةخاصّ 
 ̒ϼَومناقشات بين مؤيدّ ومُعارِض، وصار هكذا مَح



 

لنزاع ϻهوتي كبير، عَمّ الجزء الشرقي من 
اϹمبراطوريةّ الرومانيةّ أوϻً، ثمّ تورّط فيه الجزءُ 

الغربيّ منها، لتحديد هوِية͉ الثالوث القدوس، 
يةّ تحديد هو وبالتحديد أقُنوم اϻبن، وفي وقت ϻحق

 الروح القدس. 

تزَع͉م القدّيس أثناسيوس الدفاع عن هذا المجمع في 
ويتعج͉ب اϷب لويس مواجهة آريوس وحلفائه. 

(، المعجب Msgr. Louis Duchesneدوشيسن )
 :ϼًيس أثناسيوس قائ يمكن أن نقول إن͉ ق. “بالقدِّ

أثناسيوس كان في بعض اϷوقات البطل الوحيد 
عن اϹيمان. ولكن كان هذا كافياً. فقد الذي يدافع 

كان يقاومه كلٌ من اϹمبراطورية͉، والجيش، 
 واϷساقفة.والمجامع، 

 فيها الرجلوعلى الرغم من طول المد͉ة التي ظل 
 ((1 ” ثابتاً، فإن͉ المعركة لم تكن من جهة واحدة.



 

 ϼًوفي دحض ق. أثناسيوس للهراطقة، كان يفند ك
اϵريوسي والحجج الكتابية͉ التي من منظومة التعليم 

يستخدمونها في دفاعهم. فبالنسية إلى منظومة 
التعليم، كان رد͊ه شرحًا دقيقاً للتعاليم المسيحية͉ التي 

تتعلق͉ بنقاط الخϼف، واستمرّ الصراع لسنوات، 
مُتخِ͉ذاً وسائل جديدة وأساليب ملتوية جعلتَ منه 

على أثره  صراعًا متفرّعًا ومتشعبّاً، خرجَت
وَصَلتَ في النهاية إلى هرطقة  هرطقات جديدة،

مقدونيوس بإنكار ألوهيةّ الروح القدس. ولقد كان 
مِن الطبيعي أن تفرز لنا هذه الحالة المضطربة، 

وبعضُ المواقف المتطرّفة من بعض مؤيدّي مجمع 
نيقية مثلَ موقف أبوليناريوس المدافع المتشدّد عن 

الذي عاد فسقط في مصطلح "هوموؤُسيوس"، و
هرطقة جديدة ϻ تقَِلّ في خطورتها عن هرطقة 

آريوس، إذ أنهّ أدَخَلَ عل الصراع الحادث حينئذ 
صراعًا  (πριαδολαγια)بشأن عقيدة الثالوث 



 

 (χριστολογία)جديدًا بشأن التعليم عن المسيح 
وقوله إنّ اϻبن وكلمة ௌ اتخّذ جسدًا دون نفس 

 بشريةّ عاقلة.  

 (1)لدفاع عن مجمع نيقية. ا  -

2- Histoire ancienne de l’Eglise, Vol. 2, p. 168. 

 

قد يتساءل المرء عن ماهيةّ عݣقة ق. أثناسيوس 
م، بواقعنا المعاصر وما فيه 373الذي تنيح عام 

 من تحديات وصعوبات في عملنا المسكوني؟

واϻجابة هي: إنهّ ϻ توجد بالطبع عϼقة مباشِرة 
غير أنّ  اϵن،ثناسيوس وما يجري بين ق. أ

 المجمع،الواعي بتاريخ اϻحداث التي تلت هذا 
ر بشدّة ونسترشِد بدور هذا اϷب  ن ونقُدِّ يجعلنا نثُمَِّ

الواعي والمستنير والمُرشَد بالروح القدس، 
 ونحتذِي به.



 

فمِن المعروف للكلّ الدور الذي لعبه اϵباء 
ة بأقانيم الكبادوك في تحديد المفاهيم الخاصّ 

الثالوث، وباϷخصّ ما قام به ق. غريغوريوس 
ينَزِي المسَم͉ى بمادح الثالوث، والجهد الذي بذله  النِز 
في تخليص القسطنطينيةّ مِن براثِن اϷريوسييّن كما 

م، 381سيأتي الحديث. كما أنّ مجمع القسطنطينيةّ 
قد حَسَم اϷمر بخصوص بدعة إنكار ألُوهية الروح 

قد  -في الواقع-ر أنّ هذه البدعة كانت القدس، غي
 (2)المجمع؛ عامًا من انعقاد هذا  20بدأت قبل 

م كانت عقيدة ألوهيةّ الروح 361إذ أنهّ في عام 
القدس قد تعر͉ضت لهجوم شديد من قبِل من أسماهم 

فون". بل أنهّ قد رأى فيهم  ق. أثناسيوس "المحرِّ
روا ألوهيةّ امتدادًا لتعاليم اϵريوسييّن الذين أنك

اϻبن ومساواته ل϶ب في الجوهر، اϷمر الذي عَبر͉ 
عنه في ردّه على صديقه ق. سيرابيون الذي طلب 
منه المشورة بخصوص هذه البدعة الجديدة فقال: 



 

أنيّ اشتم رائحة تعاليم اϷريوسييّن في تعاليمهم، إذ 
أنّ مَن  ينُكِر ألوهيةّ اϻبن ينكِر ألوهيةّ روحه 

القدّيس أثناسيوس إلى ل انظر رسائ - أيضًا".
 (3) سيرابيون عن ألوهيةّ الروح القدس

 

وإذ كان القدّيس أثناسيوس واعياً بتاريخ ذلك 
الصراع، فإنهّ أدرك أنهّ حتىّ في حال عدم تمََك͊نِه 

مِن إقناع الفرَُقاء باϻنضمام إليه، يكون على اϷقل 
 قد نجح في جمع أكبر عدد من المتحالفين معه،

والمشاركين إياّه نفس اϹيمان، للوقوف في وجه أيّ 
وكان سبيله إلى  هرطَقةَ أو بدِعة قديمة أو جديدة. 

عقد مجمع عام؛ وقد أقُيمَ هذا  هذه هوتحقيق غايته 
م، 362المجمع في اϹسكندرية في صيف عام 

حيث وَجّه الدعوة إلى ثمانين من اϷساقفة أغلبهم 
لبعض من الغرب. كان من كرسي اϹسكندرية وا

أسقفاً  21والجدير بالذكر أنهّ بالرغم من حضور 



 

فقط، إϻ͉ أنّ التاريخ يصفه على فمّ المؤرخ 
يوسبيوس بأنهّ "مَجمَع المعترفين"، وذلك Ϸنهّ يعُدَّ 
واحدًا من أهمّ المجامع في فترة النزاع اϷريوسي، 

بسبب قوّة سلطانه وتأثيره الكبير في مجرى 
اعد الكثيرين على العودة إلى اϷحداث، إذ س

اϹيمان اϷرثوذكسي. حيث ناقش هذا المجمع ثϼثة 
من القضايا المثارة، وحاول القدّيس أثناسيوس 

إيجاد حلولٍ نهائيةّ لها، تنُهِي الصراع القائم، وتعُيد 
الوحدة إلى الكنائس المنقسمة، وكانت هذه القضايا 

 هي كما يلي:
ار ضدّ ألوهيةّ الروح ــ الردّ على هرطقة أفك. 1 

 القدس.
ــ مسألة نفس المسيح البشريةّ العاقلة 2 

 )أبوليناريوس(. 



 

الغربي( فيما يختصّ  –ــ الخϼف )الشرقي 3
بالجدال اللغوي حول اϷقانيم الثϼثة )اϷمر الذي 

 (4) استكمله اϵباء الكبادوك فيما بعد(.

جع المقاϻت تم رصدها وردّ عليها القدّيس أثناسيوس: را  -(2)
 ,الثϼث ضدّ اϷريوسييّن

مَن  ينكر ألوهَة اϻبن )اϷريوسيوّن( ينُكِر ألوهة روحه أيضًا .   -
 القدّيس أثناسيوس. 

خطورة هذا التعليم تكمن في أنّه لو صَحّ مثل هذا الفكر، سيكون  -
اϻبن المتجسّد ϻ يشابهنا في كلّ شيء ما عدا الخطيةّ وحدها،  

ء ومنهم القدّيس غريغوريوس هذا الرأي بقوله: أنّ ما وقد فند اϵبا
 ϻ يؤخَذ ϻ يخَلُص، أمّا الذي يؤخَذ فهو يخَلُص كلّه.  

رسائل القدّيس أثناسيوس للقدّيس سيرابيون عن ألوهيةّ  - . (3)
الروح القدس. ترجمة د. نصحي عبد الشهيد، المركز 

المرجع   .45، 33ص -اϷرثوذكسي لدراسات اϵباء، القاهرة. 
 السابق.

 (4) Of. Dictionaire De Theologie Catholigve I. 

1833. 

----------- 



 

ولقد اعتمد مجمع اϹسكندرية في معالجته للقضيةّ 
اϷولى على تعاليم القدّيس أثناسيوس أيضًا، 

وكتاباته، وخاصّةً في رسائله للقدّيس سيرابيون. 
ϻبن في وأقرّوا أنّ الروح القدس مساوٍ ل϶ب وا

الجوهر، إذ ϻ شيءَ في الثالوث مخلوقاً.. وهنا 
ر في  نرََى إسهامَ القدّيس أثناسيوس، وعطاءه المبكِّ
الحَلّ النهائي الذي وضعه المجمَع المسكوني الثاني 

 م. 381في عام 
هذا وقد تجلتّ بعمق بصيرة القدّيس أثناسيوس، 

بل وحكمته وحنكته في حلّ الخݣف الذي كان 
ن اݜباء الشرقييّن والغربييّن، فيما يتعلقّ قائمًا بي

باݞقانيم الثݣثة، حيث أدرك أنّ سبب هذا الخݣف 
هو أنهّم قد فهموا لفظة "أقنوم" بمعنيين 

مختلفين، فطلب من كلّ فريق أن يشرح ايمانه، 
فأدرك الطرفان أنهّما أساءا فهم بعضهما بعضًا، 

يرًا وأخ نتيجة ݢختݣف اݢلفاظ والتعابير واللغات.



 

زال سواء التفاهم، واتفّق الجميع، كلڮ بحسب 
 تعابيره

ومصطلحاته على التمسڱك بإيمان مَجمَع نيقية 
كأساس لكلّ عقيدة. وهكذا أرسى القدّيس 

وهو أنّ  -يحُتذَيَ به-أثناسيوس مبدأً أساسيٹا 
اݞهمية في أيّ موضوع ليس لكلمات أو 
 سة، بقدرمصطلحات بعينِها وردت في الكتب المقدّ 

المعاني التي تنقلها، والحقائق التي تشُير إليها 
 هذه الكلمات والمصطلحات. 

وهكذا نجح هذا المجمع في لمَّ شَمْل اݞرثوذكسييّن 
معاً. هذا من ناحية، ومن ناحية أخري عمل على 
جذب المنشقيّن، ورجوعهم الى اݠيمان المستقيم، 

وبصفة  بعد معاملتهم بتفَهَڱم ورحمة واعتدال.
عامّة نتَجََ عن هذا المجمع وسياسة ق. أثناسيوس 

الحكيمة، تكََتڱل أرُثوذكُسي قوي في مواجهة 
اݞريوسيةّ؛ اݞمر الذي أدّى إلى كسر شوكتها، 



 

وما خلفته من هرطقات جديدة. وهذا مَهڰد في 
النهاية لعقد مجمع القسطنطينيةّ، حين هيأّت 

كس أن يَجتمَِعوا السلطات المدنيةّ لݝباء اݞرثوذُ 
مَعاً ويقروا بما قد اجمع عليه اݜباء في مجمع 

نيقية المسكوني اݞول ومعترفين بألوهية الروح 
القدس  في صياغة نص ايمان واحد يعرف بــــ " 

القسطنطينية" الذي صار  –قانون ايمان نيقيه 
 أساسا مشتركا لكل كنائس العالم. 

 يوس() دياكون اثناس د.جوزيف موريس فلتس

 
 

 اϻتفاقيةّ الخريستولوجيةّ مع الكنائس الخلقيدونيةّ.  -(5)

-  Athanasius De decr. 18, 21. De syn39, 45. Con 

Ar. 2.3 Ad Afr. 9, Ad epic 4,8, cf. Ad 
 
 



 

Ý²ايم ا� الواحد مثلث ا 

 
ௌ غير مدرك وغير محدود .. 
فمن الصعب للعقل البشري المحدود 

المدرك والغير أن يدرك الغير 
المحدود .. ولكن على الرغم من أن 

طبيعة ௌ تفوق إدراكنا لكنها هامة لنا Ϸنها أساس 
عبادتنا. لذلك فإن ௌ لمحبته للبشر، ولكي يستطيع 
اϹنسان أن يعرفه بإدراكه المحدود، أعطى عϼمات 
وأقوال من خϼل الوحي اϹلهي في الكتاب المقدس 

له القديسين من قديم الزمان، ومن خϼل أنبيائه ورس
ومن خϼل الروح القدس الذي يعمل في المؤمنين، 

 ومن خϼل نماذج نراها في حياتنا.

 

وهكذا رتبت الكنيسة بحكمة قانون اϹيمان النيقاوي 



 

نردده في كل صϼة وفي كل قداس  القسطنطيني –
وصϼة طقسية. يعلن هذا القانون إيماننا، فيبدأ بعبارة 

ه واحد" كتأكيد Ϲيماننا بوحدانية ௌ، ثم "نؤمن بإل
يتدرج بتعريف هذه اϹله الواحد أنه ثالوث: آب؛ 

 وابن؛ وروح قدس.
وبداية لفهم هذا السر الفائق لعقولنا نتناول بإيجاز 

 طبيعة. –جوهر  –مفهوم اݞلفاظ: أقنوم 
 :كلمة سريانية تعني في اليونانية  اݞقنوم

Hypostasis قائم" فتعني في ومعناها "تحت ال
هذا الصدد "حامل الجوهر اϹلهي المتمايز 

 proswponبشخصه )بروسوبون في اليونانية 
("، أي له خاصيته Personوفي اϹنجليزية 

اϷقنومية الخاصة التي ينفرد بها. فاϵب له 
"اϷبوة"، واϻبن له "البنوة"، والروح القدس له 

 "اϻنبثاق من اϵب".  

 :ية أو حقيقة الكائن. في يعني ماه الجوهر
وفي اϹنجليزية͉ ، Oussiaاليونانية هي 



 

Essence تينيϼوأصلها ال .esse بمعنى ،
"أنا هو  :كما قال ௌ لموسى النبي ،"يكون"
 .   "I am that I am"الكائن" 

 :تعني مجموع صفات الجوهر. الطبيعة 

ثم نتاول ببعض التفصيل أربع نقاط توضح لنا حقيقة 
 واحد مثلث اϷقانيم.:ௌ ال
 ௌ وحدانية 

 قانيمϷتمايز ا 

 قانيم في الجوهر والطبيعةϷمساواة ا 

 الوحدانية واستحالة التعددية 

نتناول كل ذلك من خϼل الكتاب المقدس͉ ومن أقوال 
 اϵباء القديسين اϷولين والمحدثين

 

 ًϻأو- ௌ وحدانية 
يم ة أقانௌ واحد من حيث الطبيعة والجوهر فالثϼث

 ௌ :ௌ لها ذات الطبيعة والجوهر، فكل منهم هو



 

اϵب، ௌ اϻبن، ௌ الروح القدس. اϷب هو 
المصدر، اϻبن هو المولود، والروح القدس هو 
المنبثق. وهذه تسُمى الخواص اϷقنومية التي تميز 
بين اϷقانيم، مع تساوي اϷقانيم في الخواص 

. هذه الحقائق يؤكدها الجوهرية الخاصة بالϼهوت
الوحي اϹلهي في الكتاب المقدس ويؤكدها اϵباء 

 اϷولين:
 ًϻمن الكتاب المقد͉س: -أو 

في العهد القديم يؤكد الوحي اϹلهي على وحدانية 
 ௌOneness of God: 
"اسمع يا إسرائيل. الربٌ إلهك ربٌ واحد" )تث  -

 ( ؛ 24: 6

 ( ؛ 39 :32"أنا أنا هو وليس إله معي" )تث  -

"أنا الرب وϻ إله غيري ... ليس سواي" )إش  -



 

45 :21 .) 

: 1"نعمل اϹنسان على صورتنا كشبهنا" )تك  -

26 .) 

ح الوحي اϹله الواحدو ي ف في سفر التكوين يوضِّ
" "ألوهيمالفعل في صيغة الجمع فنجد  ثالوث،

)فهذه صيغة غير  ليس للتفخيموالجمع هنا 
إنم͉ا يعني أن͉ ௌ ، وموجودة في اللغة العبرية(

فرد لمأما صيغة ا. وإنما مثلث اϷقانيم اليس مفردً 
 ليسواحد  في "صورتنا" يدل͊ على أن هذا اϹله

له صور متعددة، فاϹبن هو صورة اϵب غير 
المنظور اϻبن عقل ௌ الناطق، والروح القدس 
هو اϹنبثاق من اϵب. البنوة واϹنبثاق مستمدي ن 

وإϻ͉ لقال "على ا منفصلي ن عنه، من اϵب وليس
 .صو͉رِنا" في صيغة الجمع

وفي العهد الجديد كشف السر المكتوم منذ 



 

الدهور، سر اϹله الواحد المثلث اϷقانيم فيما 
 يلي:

اذهبوا  قول السيد المسيح له المجد لتϼميذه: " -

دوهم  باسم اݜب واݢبن وتلمذوا جميع اϷمم وعمِّ
واضحٌ أن͉ ف(. 19: 28)مت  والروح القدس"

هناك آب، وابن، وروح قدس، وهؤϻء الثϼثة هم 

 :إلهٌ واحد، Ϸنه͉م لو كانوا ثϼثة منفصلين لقال

دوهم بأسماء" وليس "باسم".  "عمِّ

 اϵب لنا إلهٌ واحد:"قول القديس بولس الرسول:  -

  اϷشياء جميعالذي منه 

يسوع المسيح الذي به  وربٌ واحد: ونحن له. -
(. وفي 6: 8كو  1" )ونحن به Ϸشياءا جميع

موضعٍ آخر يتحد͉ث عن الروح القدس الذي 



 

لكنهم ليسوا ثϼثة في العدد. يعطي المواهب. 
فاϵب يخلق ويعمل كل شيء باϻبن من خϼل 

 الروح القدس ... 
"فإن͉ الذين  :يقول القديس يوحنا الرسولو -

اϵب والكلمة  :يشهدون في السماء هم ثϼثة
يو  1القدس. وهؤϻء الثϼثة هم واحد" )والروح 

5 :7.) 
من أقوال آباء الكنيسة اϷولين  -ثانياً 

 والمحدثين:
اتفق جميع آباء الكنيسة اϷولين والمحدثين على هذا 
 ϻ ثة أقانيمϼليس أقنومًا واحداً بل ث ௌ التعليم أن
يمكن الفصل بينها، فالثϼثة جوهر واحد وطبيعة 

 Three Hypostases, but Oneواحدة 

Essence هذا الجوهرالواحد متطابق .Identical 
. Indivisible، وغير منقسم  Equal، متساوٍ 

وليسوا ثϼثة آلهة عددياً وإنما ثالوث غير منفصل. 
ولقد قاومت الكنيسة البدع التي قامت ضد هذا 



 

 اϹيمان.
فعلى سبيل  –وهذا ما يؤكده كثيرون من اϵباء 

غريغوريوس النزينزي الناطق  المثال القديس
 باϹلهيات يؤكد في عظته عن القديس أثناسيوس:

ياءٍ ا Ϸش]إن الثالوث هو ثالوثٌ حقيقي، وليس عددً 
غير متماثلة، وإنم͉ا ربطٌ بي ن متساويين. فكل من 
اϷقانيم هو ௌ بالمعنى الكامل ..... اϻبن والروح 

كن ول القدس يستمد͉ان مصدر كينونتهما من اϵب،
هر. بمفهوم أنهما متساويان تمامً  ا معه في الجو 

وϻ يختلف أىٌ منهما في خاصيةٍ͉ من خواص 
هر. أم͉ا نقاط اϻختϼف فتكمُن في الصفات  الجو 

ومصدر اϷلوهة؛  نابعالشخصية͉: اϵب غير 
ا من اϵب، وهو ذاته واϻبن يستمد كينونته أزليً 

القدس مصدر كل اϷشياء المخلوقة؛ والروح 
   1ا من ௌ ومرسل إلى العالم.[منبثق أزليً 

                                                           
1 St. Gregory of Nazianz: On Athanasius, 21: 10, P. 280-1 – Vol. 7, NPNF 2nd Series, Eerdmans Publishing Company, Michigan, 1996. 



 

ويقول أيضًا في عظته ضد اϵريوسيين منبهًا لهم 
 أن كمال اϹيمان هو اϹيمان بالثالوث في واحد:

]تذك͉روا اعترافكم: لمن اعتمدتم؟ اϵب؟ حسناً، ولكن 
ا، لم يعد إيمانكم ا. اϻبن؟ حسنً ϻ زال إيمانكم يهوديً 

، اا جدً ه غير كامل. الروح القدس؟ حسنً ا، ولكن͉ يهوديً 
هذا هو الكمال. ولكن هل اعتمدتم ببساطة لهؤϻء، 
 ]."ௌ" ͉أم أن͉ هناك اسم واحد مشترك لهم؟ نعم، إنه

2 
 ௌ والقديس أغسطينوس في اعترافاته يخاطب

 موضحًا الثالوث وعمل كل أقنوم يقول:
لق كل͉ ]تحت اسم "ௌ" ها أنا أؤمن باϵب الذي خ

هذه اϷشياء؛ وتحت اسم "البدء" اϻبن الذى به خلق 
ف على المياه. ها هو  هذه اϷشياء ..... وروحك يرِّ
الثالوث ..... يا إلهي اϵب، واϻبن، والروح القدس، 

 خالق كل خليقة.[ 
هرٌ واحد وثϼثة أقانيم ..... Ϸنه͉ بالحقيقةِ،  ما ب]جو 

                                                           
2 Ibid. Against the Arians, P. 282. 



 

ليس هو اϵب،  أن͉ اϵب ليس هو اϻبن، واϻبن
والروح القدس ليس هو اϵب وϻ اϻبن، فهم بالتأكيد 
ثϼثة. هكذا قيل: "أنا واϵب )نحن( واحد" )بصيغة 

 3[.(30: 10الجمع وليس المفرد( )يو 
جوهر واحد وليس  ௌ ثالوث وليس ثϼثة عددياً؛ 

ثϼثة جواهر ؛ ϻهوت واحد، فكل منهم هو ௌ ؛ قدرة 
؛ معلن في ثϼثة أقانيم متح͉دة بغير واحدة وعمل واحد 

 فالثالوث ϻ ينفصل، أم͉ا الثϼثةاختϼط وϻ انفصال. 
، نفيمكن أن يكون كلٌ منهم وحده مستقϼً عن اϵخري  

وهو ما ϻ ينطبق على اϹله الواحد. هم ثالوث في 
عϼقتهم ببعضهم البعض، وفي ذات الوقت هم واحد: 

 إلهٌ واحد، جوهرٌ واحد.
نه أ نا القديس أغسطينوس في كتابه الثالوث،وينبه

ϻ يجوز أن نفكر في ௌ كثϼثة في العدد، Ϸن ذلك 
يعني أن اϵب وحده أو اϻبن وحده أقل من اϵب 

                                                           
3 St. Augustine: Confessions, Book 13, Ch. 5: 6, P. 191; Book 5, Ch. 9, P. 92 – Vol. 1, NPNF 1st Series, Eerdmans  
  Publishing Company, Michigan, 1994. 



 

واϻبن معاً! بينما هما معاً دائمًا وبغير انفصال. أيضًا 
ليس أن كليهما آب أو كليهما ابن، بل إننا ندعو 

 دًا.الثالوث ذاته إلهًا واح
وبنفس المعنى وبتفصيل أكثر يقول القديس 
 باسيليوس الكبير في كتابه عن "الروح القدس": 

]هناك إله واحد اϵب، وابن واحد وحيد، وروح قدس 
واحد. نحن نعترف بكلٍ من اϷقانيم على حدة، 
وعندما نضطر إلى العد ϻ نسمح بحسابٍ جاهل أن 

إنن͉ا ϻ نعد ف ا إلى فكرة تعدد اϵلهة.يقودنا بعيدً 
باϹضافة بحي ث نزيد بالتدريج العدد من الواحد إلى 

د، فنقول  ...  فأنا، ௌ، "اϷول،  3، 2، 1المتعدِّ
(. ومنذذلك الحين لم نسمع 6: 44واϵخر" )إش 

 4حتى الوقت الحاضر عن إله ثان.[
 تمايز اϷقانيم -ثانياً 

إن التمايز بين اϷقانيم واضح دون خلط في قانون 
                                                           
4 St. Basil the Great: On the Spirit, Ch. 18: 44, 45, P. 28 – Vol. 8, NPNF, 2nd Series, Eerdmans Publishing Company, Michigan, 1989. 



 

اϹيمان الذي يوضح بغير لبس وحدة الجوهر أن كل 
منهم هو ௌ، وتمايز هذه اϹقانيم وضاح من اϻسم: 
آب، ابن، روح قدس. والتسميات ϻ تعنى اختϼف في 
الطبيعة وإنما في الصفة الخاصة بكل أقنوم وتميزه 
عن اϷقنومين اϵخرين. فمن الواضح أن هناك آب، 

ح القدس. وكذلك اϻبن وهو ليس اϻبن، وليس الرو
ليس هواϵب وϻ الروح القدس، والروح القدس أيضًا 
ليس اϵب وϻ اϻبن. وفي نفس الوقت هو تمايز بغير 
انفصال وϻ اختϼط بشكل يفوق العقل البشري. 
اϷقانيم تشترك معاً في جميع خواص الجوهر اϹلهي 
وتتمايز فيما بينها بالخواص اϷقنومية. فكل منهم هو 

ௌ ب هوϵقنوم اϷمن حيث الجوهر، ومن حيث ا 
اϷصل، واϻبن هو المولود، والروح القدس هو 
المنبثق. وكل من اϷقانيم له كينونة حقيقية غير 

 منفصلة عن اϷقنومين اϵخرين.
ومن أقوال اϵباء عن التمايز يقول القديس 



 

 أغسطينوس في اعترافاته:
 ً اϵب أرسَل، ]اϵب ولدَ، واϻبن مولود. وأيضا

واϻبن مُرسل ..... والذي أرسل والمرسل هما 
: 10واحد، حيث أن اϵب واϻبن هما واحد )يو 

ً الروح القدس هو واحدٌ معهما، 30 (. وهكذا أيضا
 5 فالثϼثة واحد.[

وفي موضع آخر في "مقال عن اϹيمان وقانون 
 اϹيمان" يقول:

ϵب هو ]إن الثالوث هو إلهٌ واحد، ليس بمعنى أن ا
ذات اϷقنوم كاϻبن والروح القدس، ولكن بمعنى أن 
اϵب هو اϵب، واϻبن هو اϻبن، والروح القدس هو 
الروح القدس. وهذا الثالوث هو إله واحد كما هو 
مكتوب: "اسمع يا إسرائيل، الرب إلهك إلهٌ واحد" 

 [فݣ يظن أحد أننا نعبد ثݣثة آلهة.( ..... 4: 6)تث 
6 

                                                           
5  St. Augustine: Confessions, Book 4, Ch. 20: 29, P. 84, Vo. 1.  
6  Ibid. A Treatise on Faith and the Creed, Ch. 9, P. 327. 



 

الثالوث يعيد تأكيد هذه الحقيقة وفي كتابه عن 
 بتفصيل أكثر، يقول:

]إن͉ اϵب واϻبن والروح القدس وحدة إلهية͉، من 
جوهرٍ واحد متماثل، متساوٍ بغيرِ انقسام، هكذا هم 
ليسوا ثϼثة آلهة وإنم͉ا إله واحد. فعلى الرغم من أن͉ 
اϵب ولد اϻبن وبذلك هو آب وليس ابن؛ وأن͉ اϻبن 

اϵب؛ وأن͉  ن اϵب وبذلك فإن͉ اϻبن ليس هومولود م
الروح القدس ليس هو اϵب أو اϻبن، وإنم͉ا هو روح 
ً مساوٍ مع اϵب واϻبن  اϵب واϻبن، وهو أيضا
ومرتبط بوحدة الثالوث. ولكن ليس أن͉ الثالوث هو 

عهد  الذى وُلِد من العذراء مريم، وصُلِب في
ث، ية في اليوم الثالبيϼطس البنطي، ودُفِن وقام ثان

ϻوحده. وأيضاً ليس  نبوصعد إلى السماء، وإنم͉ا ا
الثالوث هو الذي نزل في شكل حمامة على يسوع 

(، وفي يوم الخمسين 16: 3د )مت عندما كان يعم͉ 
( وليس الثالوث هو 4، 2: 2بعد صعود الرب )أع 



 

الذي حل͉ على كلِّ واحدٍ منهم على هيئة ألسنة كما 
إنم͉ا الروح القدس وحده. وليس الثالوث من نار، و

: 1هو الذي قال من السماء "أنت هو ابني" )مر 
عندما كان يعم͉د من يوحنا، أو حين كان  ( سواءً 11

(، أو حين قال 5: 17التϼميذ معه على الجبل )مت 
د أيضاً" )يو  (، 28: 12الصوت "مج͉دت وأمجِّ
م على الرغولكنها كانت كلمة اϵب وحده قالها لϼبن 

من أن͉ اϵب واϻبن والروح القدس يعملون بغيرِ 
 7 انقسام، إذ هم غير منقسمين.[

ويعطينا أيضًا القديس أغسطينوس مثاݢً فريدًا عن 
 التمايز مع الوحدانية، يقول:

د أنه͉ من المستحيل أن يكون اϵب أحيانً  ن، ا اϻب]نؤكِّ
 ة، الجذرا كما فى الشجرا الروح القدس. تمامً وأحيانً 

ليس سوى جذر، والجذع ليس سوى جذع. وϻ يمكن 
ى الفروع شيئً  ا غير الفروع، Ϸن͉ ما يسُم͉ى أن نسُمِّ

                                                           
7  Ibid. On the Trinity, Book 1, Ch. 4: 7, P. 20, Vol. 3. 



 

جذر ϻ يمكن أن يسُمى͉ جذع وفروع. والخشب الذي 
يخص الجذر ϻ يمكن بأيِّ شكلٍ من أشكالِ التحو͊ل 
أن يكون مرةً في الجذر، ومرةً في الجذع، ومرةً في 

ص التخصينم͉ا فقط في الجذر حي ث قاعدة الفروع، وإ
ثابتة بحي ث أن͉ الجذرَ خشب، والجذعَ خشب، والفروعَ 
خشب، ومع ذلك فهي ليست ثϼثة أخشاب، وإنم͉ا خشب 

 8 واحد.[
وبالطبع هناك أمثلة أخرى لقديسين آخرين مثل الينبوع 
والنهر؛ الشمس بضوئها وحرارتها؛ واϹنسان بتكوينه 

روح .. ولكن أوردنا هذا فقط كمثال من جسد ونفس و
 للتوضيح.

 مساواة اݞقانيم في الجوهر والطبيعة -ثالثاً 
على الرغم من أن كل أقنوم له خاصيته التي ينفرد بها 
عن اϷقنومين اϵخريْن )الخواص اϷقنومية( إϻّ أنهم 
متساوون في الجوهر والطبيعة وفي كل الصفات 

هرية(. من ذلك على الخاصة باϷلوهة )الخواص الجو

                                                           
8  Ibid. A Treatise of Faith and the Creed, Ch. 17, P. 328. 



 

سبيل المثال عدم المحدودية ؛ القدرة على كل شئ ؛ 
الوجود في كل مكان. هذا ما أكده القديسين ومنهم القديس 

، وأيضًا 9أثناسيوس في مقاله الثالث ضد اϵريوسيين 
 10قداسة البابا شنودة الثالث في محاضراته. 

 م:يويمكن أن نعدد أهم الصفات التي تتساوى فيها اϷقان
الكينونة أو الجوهر .. فطبقاً لتعاليم اϵباء الكينونة أو 
الجوهر ليس قاصرًا على اϵب وحده، فاϻبن أيضًا له 
كينونة حقيقية بالوϻدة اϷزلية من ذات جوهر اϵب، 

 وهكذا أيضًا الروح القدس باϻنبثاق اϷزلي من اϵب.
ذي لالعقل .. العقل أيضًا ليس قاصرًا على اϻبن وحده ا

نصفه أنه عقل ௌ الناطق أو الكلمة، فاϵب أيضًا له 
صفة العقل وهو مصدر العقل. وهكذا الروح القدس 

 أيضًا له صفة العقل.
الحياة .. هي أيضًا من صفات الجوهر، وليست قاصرة 
على الروح القدس. فحين نصف الروح القدس أنه 
 الروح المحيي فهذا ϻ يعني أن اϵب ليس له حياة أو
                                                           
9 St. Athanasius, Four Discourses Against the Arians – Discourse 3: 4, 5, Ch. 23, P. 395 PNF Series 2, Vol.4.  

  .1977/ 23/7محاضرات للكلية اϹكليريكية ؛ عظة لجماعة الشباب المسكونى، فى التثليث والتوحيد،  قداسة البابا شنودة الثالث: 10



 

أن اϻبن ليس له حياة. فالسيد المسيح أوضح ذلك، 
قائϼً: "كما أن اϵب له حياة في ذاته، كذلك أعطى اϻبن 

(. وقيل 26: 5أيضًا أن تكون له حياة في ذاته" )يو 
: 1أيضًا عن السيد المسيح: "فيه كانت الحياة" )يو 

(. وكذلك الروح القدس نصفه في قانون اϹيمان أنه 4
ي" وفي صϼة الساعة الثالثة أنه "معطي "الرب المحي

الحياة". فالحياة صفة جوهرية في الثالوث مصدرها 
 اϵب.

اϷزلية .. هي من أهم صفات الجوهر اϹلهي فليس 
هناك وقت على اϹطϼق لم يكن فيه اϵب موجودًا أو 
اϻبن أو الروح القدس. فكل منهم خارج دائرة الزمن. 

وريوس النزينزي في وهذا ما يوضحه القديس غريغ
  12وعظة عن الروح القدس.  11عظة عن اϻبن 

فاϻبن يستمد وجوده أزلياً بالميϼد من اϵب الذي هو 
المصدر في الϼهوت، وأيضًا الروح القدس يستمد 
وجوده أزلياً من اϵب باϻنبثاق منه. هكذا فإن اϵب هو 

                                                           
11  St. Gregory Nazianzen: Third Theological Oration – Oration 29 on the Son, 3, Vol. 7, P. 301. 
12  Ibid. Fifth Theological Oration on the Holy Spirit, 4, P. 318, Vol. 7. 



 

 The Begetter and the Emitter.الوالد والباثق  
. the Son is the Begotten ن هو المولود واϻب

 the Holy Ghost theوالروح القدس هو المنبثق 

Emission هكذا قال السيد المسيح للتݣميذ: "متى .
جاء المعزي الذي سأرسله أنا إليكم من اݜب، روح 
الحق الذي من عند اݜب ينبثق، فهو يشهد لي )يو 

15 :26.) 
 

 التعددية الوحدانية واستحالة-رابعاً 
أورد القديسون العديد من اݞمثلة والنماذج التي تؤكد 

 وحدانية ௌ واستحالة التعددية. 
يورد عدة أمثلة منطقية، منها:  13القديس أثناسيوس 

التناغم بين أعضاء الجسد المختلفة وعدم التصارع 
أوتار القيثارة المتعددة ϻ  – بينها دليل على الوحدانية

مفونية متناسقة إن لم يكن هناك يمكن أن تعطي سي
السفينة ϻ يمكن أن تبحر بشكل  –عازف واحد ماهر 

                                                           
13  St. Athanasius: Against the Heathen, Part iii, Ch, 38: 2-5, 39: 1-5, P. 24, 25, Vol. 4 - Eerdmans Publishing Company, Michigan, 1991. 



 

الكون كله  –سليم لو كان يقودها أكثر من ربان 
   بتناسقه وبكل أنظمته دليل على أن الصانع واحد.

نفس النقطة  14ويتناول قداسة البابا شنودة الثالث 
وا فيقول لو فرض وجود عدد من اϵلهة، فإما يكون

متساويين أو بعضهم أقوى وفي هذه الحالة اϷضعف 
ϻ يكون إلهًا. كما أن قدرة كل منهم تكون محدودة 
بالنسبة لقدرة غيره المساوي له واϹله ϻ يمكن أن 
يكون محدودًا. وحتى فكرة وجود إلهين واحد للخير 
واϵخر للشر غير سليمة Ϸن إله الشر ϻ يمكن أن يكون 

ون قادرًا على فعل الخير. فاϹله ϻبد أن إلهًا Ϸنه ϻ يك
 يكون صالحًا وكلي القدرة. 

لك المجد أيها الثالوث القدوس اϵب واϻبن والروح 
 القدس اϹله الواحد. آمين

 دكتورة وداد عباس توفيق

 

                                                           
 .1977محاضرات للكلية اϹكليريكية، عظة فى قداسة البابا شنودة الثالث:   14



 

 

 

 (1) �اذا أحب هذا اáله؟
 

 

 

 

 

 

 
 أوݢ: لماذا خلق ௌ اݠنسان؟

 ر اݞرثوذكسيقصة ௌ مع اݠنسان في الفك

 



 

إن قصة ௌ مع اϹنسان، في الϼهوت اϷرثوذكسي، 
معرفة ، بل من قصة الخطية والسقوطϻ تبدأ من 

 .هدف ௌ من خلق اݠنسان
 ۦليس الكائن الذي شعر بالملل فقرّر أن يخلق هو  فا

مجموعة من المخلوقات ليتسلىّ بها أو ليشكّل 
 .مصائرها

 ௌخلق مجموعة من هو الكائن الذي ي ليس و
 ويتلذذع ، ليستمتوتسبيحههم بعبادته رالمخلوقات ليأم
ً إلى ) .والتمجيدبهذا التسبيح  لم تكَُن أنتَ محتاجا

القداس ( .عُبوُديت͉ي، بلَ  أنا المحتاجُ إلى رُبوبيِت͉كَِ 
 الغريغوري.

 ௌهو الكائن الذي يخلق مجموعة من  ليس و
ليهم المخلوقات ليرضي غروره بالسيطرة ع

ن ع والبعدأوامره  وتنفيذعلى الخضوع له  واجبارهم
 .نواهيه



 

 ௌوخضوعهو الكائن الذي يشتري طاعة  ليس و 
ن الكائن الذي ينتقم م وليساϹنسان له مقابل الجنة، 

 .مخالفيه بشوائهم في جهنم
 ௌ بدأنا بنفي هذه التصورات الخاطئة والسلبية عن

رين من البشر وهدفه من خلق اϹنسان، Ϸن كثي
يتصورون مثل هذه السيناريوهات ويرفضون 

ل كولهم، في الحقيقة،  —اϹيمان بهذا اϹله بسببها 
 .الحق في رفض مثل هذا التصور

 
من هو ௌ حقاً؟ وما سبب خلقه  :لكن يبقى السؤال 

ௌ هو   للكون وكل المخلوقات، وخاصة اݠنسان؟
 أصل، وهو يالوحيد الحقيق الذي له الوجود الذاتي

، وباϻسم الكائنوبالتعبير الكنسي هو  .الوجود
 عن المسيح ، او كما يقوليهوهالعبري المقدّس هو 

أنا هو »أي   (ἐγώ εἰμι) «إيجو إيمي»  :نفسه



 

 .«الكائن

 .الموجود بذاته، وϻ وجود خارجَه إϻ العدم ௌ هو

، أصل الحياة ومصدرها، الحيّ بذاته ௌ هو 
 .جد إϻ الموت والفناءوخارجه ϻ يو

 الكاملة  وهوالقداسة  ... وهو المحبة الكاملة ௌ هو
 ...الحرية الكاملة 

هذا اϹله من خϼل ثالوثه كان كامϼً في ذاته، 
 ،يمُارس كل صفاته في داخل الثالوث القدوس

فاϵب يحبّ اϻبن في الروح القدس، واϻبن يبادل 
 .اϵب نفس المحبةّ في الروح القدس

إلى خليقةٍ أخرى ليظُهر  لم يكن ௌ في احتياج  إذاً، 
أو ليمُارس من خϼلها  لها صفاتهبها او فيها او 

محبتّه، Ϸن المحبةّ كانت قائمة منذ اϷزل داخل 
 .الثالوث



 

 —، قرّر الكائن وأصل كل وجودولكن هذا اϹله، 
أن يعُطي من  —من فرط جوده وكرمه ومحبتّه 

 .، فيصُيره موجودًا(العدم)إلى  (وجوده)
 (،هذا القرار اϹلهي ان يشرك )العدم( في )وجوده

بأول إخݣء للذات  وقراربالبذل  وقرارهو قرار حب 
فاͿ، في محبتّه، لم يحتفظ بوجوده لنفسه،  .اݠلهية

مانحًا غير  ،اݠلهي أشرك العدم في وجودهبل 
 كانوا )البشر( فإن" .كياناً ووجودًا حقيقياًالموجود 

 إلى دعوا قد (،)العدمالوجود  عدم حالة في وهم
 على حصلوا Ϸنهم وتحننه... الكلمة بقوة الوجود

 نهϷ بطبيعته فانٍّ  الكائن ...  فاϹنسان من وجودهم
 ௌ صورة على خلقته بسبب أنه إϻ العدم من خُلق

 يبقىو الطبيعي الفناء قوة يقاوم أن ممكنا كان الكائن
معرفته )ق.  في ௌ أبقى أنه لو فناء عدم في

 ("5،6:  4أثناسيوس، تجسد الكلمة، فصل 



 

لقديس غريغوريوس النزينزي كما يقول ا
ௌ من صϼحه أخرج اϹنسان من " )الϼهوتي(

إلى الوجود ليشاركه في سعادته، Ϸن المحبة  العدم
في  45الخطبة  «.بطبيعتها تميل إلى المشاركة

 PG 36:632الفصح، 
 
من ௌ  اقرار ،الحب اϷول لهذا الخلق هوالدافع  إذا

 ولماان يخرج بالحب اϹلهي خارج نطاق الثالوث، 
من  (العدمخارج الثالوث غير  شيءݢ يوجد كان 

، قرر ௌ ) إذ لم أكَُنأجلِ تعَط͊فاتكَِ الجزيلةِ، كَو͉نتنَِي 
ان يعطى العدم من وجوده الشخصي، فكون الخليقة 

شيءٌ من النطقِ  يس. )وللتكون موضوع حبه
خَلقَتنَي إنساناً  ،محبتكَِ للبشرِ يستطيعُ أن يحد͉ لجةَ 

 . القداس الغريغوري.) للبشرِ كمحبّ  
  



 

 لب ௌ، فكر في عرضيا لم يأت الخلق هذا أن على
 وَدَعَاناَ خَلصَ͉ناَ الذِ͉ي ".اϷزل منذ خطته هو كان

وَةً  مَا بمُِق تضََى ϻَ  مُقدَ͉سَةً، دَع   بمُِق تضََى بلَ   لِناَ،أعَ 
دِ   وعَ يسَُ  الْمَسِيحِ  فيِ لنَاَ أعُْطِيتَْ  التِ͉ي وَالنِّع مَةِ  ال قصَ 

 " 9:  1تي  2 اݞزََلِيڰةِ. اݞزَْمِنةَِ  قبَْلَ 

 بمعزل او الثالوث عن خارجا يكن لم الخلق وهذا
 .  الثالوث وفي الثالوث خϼل من بل عنه،

 الثالوث:  في شركة مع ليكون اϹنسانخلق ف
 38:  3لو " بن ادم ابن ௌأ ل϶ب " ابنا دعي فأدم

  اϻبن وفي باϻبن ومخلوق

 . القدس الروح هي فيه الحياة نسمة وكانت

 ليكون في ثالوثية، شركة في خلق اϹنسان أن أي
 هو وهذا، عݣقة حيةّ مع الثالوث القدوس

يقول ق. باسيليوس الكبير في  .اϷصلي الخلق هدف
المُنشئ لكلّ اϷشياء »عن الروح القدس:  كتابه



 

واحد، يخلق بواسطة اϻبن ويكمّل بواسطة الروح 
ها هم الثϼثة: الربّ الذي يأمر، والكلمة … القدس 

كما يقول ق.   «.  الذي يبدع، والروح الذي يقُوّي
لم يخلقنا » شرح إنجيل يوحنا في كيرلس اϹسكندري

، ن فيهونسكمنه  ௌ لنكون بعيدين عنه، بل لنقترب
 PG «.شركة مع الثالوث القدوسونسلك في 

73:161 
، ليشُابه خالقه في على صورة ௌوخلق اϹنسان 

 في يوحنا ذهبي الفم يقول  .المحبةّ والحرّيةّ والنقاء
ما معنى هذا »  1:26  خطبة على سفر التكوين

؟ المقصود «على صورتنا، وكشبهنا»القول: 
ان لنصنع اϹنس»؛ فقد قال: بصورة السلطان والحكم
أي مُعطًى له السلطة  —« على صورتنا وكشبهنا

.ௌ والكرامة ليحكم الخليقة باسم » 
 بديوجوده اݞوخلق اϹنسان ليشُارك ௌ في 



 

  .لحياةأصل اوخلق اϹنسان ليتمتعّ بالحياة باتحّاده مع 

، مُشابهًا خالقه في بالحرّيةّوخلق اϹنسان ليحيا 
  .الحرةاϹرادة 

 يصير أن بمعني ليس ،يؤلهه لكي اϹنسان خلقو
 ركليشت بالنعمة متألها وانما بالجوهر، ذاته في الها
Ϸنه صار إنساناً لكي ».  ௌ وطبيعة وقداسة حياة في

نصير نحن آلهة؛ وكشف عن نفسه بجسد لكي نتمكن 
ق. « )…من إدراك صورة اϵب غير المنظور

( كما يقول 54لفصل ، االكلمة تجسّد، أثناسيوس
اϹنسان مخلوق " لقديس غريغوريوس النزينزي ا

ً بالنعمة في المعمودية،  40الخطبة  «.ليصير إلها
PG 36:369. 

يه ويعط تاج الخليقة وسيدّهاوخلق اϹنسان ليكون 
ضَعتَ كل͉ شيءٍ تحتَ قدَمي͉  ) .السلطان عليها ، أخ 



 

نِي مُع وَزاً شيئاً من أعمالِ كرام وكَتبَتَ  .…تِكَ لم تدََع 
 القداس الغريغوري. ) .سلطانِكَ في͉ صورةَ 

 دياكون موريس )وديع منصور(
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 ح� انكسرت الصورة وبدأت الرحلة 

 رحلة ا� واØنسان

خُلق الإنسان على صورة ੣، وهذه الصورة 
ليست مادية أو شكلية، بل هي في جوهرها 

 الوث،صورة علاقة ومحبة. فاॱ في ذاته ث
أي شركة كاملة في الوحدة، ووحدة كاملة 

في التعدد. لذلك فوجود الإنسان "على 
صورة ੣" يعني أنه مدعوّ لأن يعيش في 

 .شركة محبة، لا في عزلة

هذه الشركة تمتد في ثلاثة اتجاهات 
متكاملة: علاقة مع ੣ خالقه، علاقة مع 

أخيه الإنسان، وعلاقة مع الخليقة التي 
ت رعايته. فالإنسان الحقيقي لا وُضعت تح

يتحقق وجوده إلا في العطاء المتبادل، لأن 
 ੣ الحب هو الجوهر الذي يعكس صورة



 

فيه. ومن هنا نفهم أن الفردانية ليست من 
طبيعة الإنسان الأصيلة، بل هي علامة 

 .تشويه الصورة الإلهية التي يحملها

 :لحظة السقوط واختيار الذات
ن ذاته، أن أن يلتفت إلى حين اختار الإنسا

يسعى ليكون "إلهًا دون ੣"، انكسر هذا 
التناغم. فالخطيئة لم تكن مجرد مخالفة 

لوصية، بل كانت خيانة للعلاقة. لقد انغلق 
الإنسان على ذاته، وصار يفسّر الحرية بأنها 

੣ لا في ،੣ تحررّ من. 

في لحظة السقوط، انقطع خيط المحبة 
مصدر، فدخل الموت إلى الذي يربطه بال

قلبه، لا كمصير جسدي فقط، بل كحالة 
انفصال وجودي. ومن هنا بدأت رحلة 

 ॱ الإنسان نحو الفرقة، لأن من يفقد محبته



 

 .يفقد قدرته على أن يحب الآخر أو ذاته بحق

 :نتائج الانقسام بعد السقوط
 :تجلت نتائج السقوط في كل دوائر العلاقة

سان يرى في ੣ وجه مع ੣: لم يعد الإن
المحبة، بل وجهًا يخاف منه، فاختبأ من وجه 

خالقه، وكأن العلاقة انقلبت من ألفة إلى 
مع الآخر: بدلاً من أن يحتضن آدم حواء  .رهبة

كشريكة وجوده، ألقى عليها اللوم، فبدأت 
 .أول شرارة انقسام بين البشر

مع الطبيعة: حين ألقت حواء باللوم على 
سرت علاقة الإنسان بالخليقة التي الحية، انك

كان مدعوًا لقيادتها بالحب والرعاية، لا 
 .بالسيطرة والتبرير

وهكذا انفرط عقد التناغم، وصار الإنسان 
غريباً عن ੣، وعن أخيه، وعن الأرض التي 



 

 .خرج منها

 :تجذّر الخطيئة في الطبيعة البشرية
منذ لحظة السقوط، صارت الخطيئة كمرض 

ي الكيان البشري، تتوالد وتتحور. متوارث ف
فبعد أن كانت خطيئة رفض العلاقة، تحولت 
إلى غيرة ثم إلى عنف ثم إلى قتل. حين رفع 

قايين يده على أخيه، لم يقتل إنسانًا فقط، 
بل قتل صورة ੣ فيه، وعمّق الشرخ في 

 .جسد الإنسانية الواحدة

إن دم هابيل الصارخ من الأرض ليس فقط 
ول، بل هو صرخة الطبيعة كلها صوت المقت

ضد الانقسام، ضد العزلة التي صارت 
القاعدة. من هنا بدأ التاريخ الدموي للبشرية 

كل حرب هي تكرار رمزي لتلك اللحظة  —
الأولى حين رفض الإنسان أن يكون "أخًا" 



 

 .لأخيه

 :بابل وذروة الانعزال الإنساني
تتواصل الدائرة من جيل إلى جيل، حتى نصل 

برج بابل، حيث يبلغ الانعزال ذروته. أراد  إلى
الإنسان أن يوحّد الأرض، لكن من دون ੣، أن 

 .يبني لنفسه مجدًا بشرياً يصعد إلى السماء

وهنا يتجلى جوهر الخطيئة مرة أخرى: محاولة 
إقامة وحدة ظاهرية على أساس الكبرياء لا 
على أساس المحبة. فبلبلة الألسنة لم تكن 

ما كانت إعلانًا لحقيقة الانقسام  عقاباً بقدر
الداخلي في الإنسان. تعددت لغاته لأن قلبه 
انقسم أولاً. وهكذا فشل المشروع الإنساني 

في تحقيق الوحدة بقدراته الذاتية، لأن الوحدة 
 .الحقيقية لا تُبنى على حجر، بل على حب

 :التاريخ الإنساني بين الحروب والانقسامات
الإنسان سلسلة متصلة  منذ بابل، صار تاريخ



 

من الصراعات والحروب. في كل عصر، يظن 
أنه يبني حضارة، لكنه في جوهره يعيد إنتاج 

الانعزال ذاته بأشكال جديدة: سياسية، 
 .اقتصادية، دينية، أو فكرية

اختار الإنسان أن يعيش في عالم الفردانية، 
يعبد ذاته، ويقيس كل شيء بمصلحته، حتى 

وطة بالنفع. ومع كل علاقاته أصبحت مشر 
هذا التقدم الظاهري، ازداد عطشه الداخلي 
للوحدة، لأنه فقد المعنى الحقيقي للشركة. 
فالإنسان، كلما انغلق على نفسه أكثر، ازداد 

 .شعوره بالفراغ والعزلة

 :نزول ੣ وجمع الكل على الصليب 
لكن في ملء الزمان، نزل ੣ بنفسه إلى عمق 

روع إعادة الخلق. لم يرسل نبياً الانقسام، ليبدأ مش
ولا ملاكاً، بل أتى هو شخصياً في جسد الإنسان، 

 .ليحمل انقسامنا في جسده ويجمعه في محبته



 

على خشبة الصليب، امتدت يداه لتضم العالم كله: 
السماء والأرض، اليهودي والأممي، الرجل والمرأة، 

الصديق والعدو، حتى صالبيه أنفسهم. فالصليب لم 
فقط أداة خلاص من الخطية، بل كان جسر  يكن

الوحدة الكونية الذي أعاد تماسك الخليقة. في 
المسيح المصلوب، وُلد الإنسان الجديد الذي يعيش 

 .لا من ذاته، بل من الحب الذي يبذل نفسه

 وحدة الجميع في المسيح :

يعلن الرسول بولس هذه الحقيقة بوضوح حين 
 :يقول

ولا يوناني، ليس عبد ولا لأنه ليس بعد يهودي " <
حر، ليس ذكر ولا أنثى، لأنكم جميعًا واحد في 

 .(3:28المسيح يسوع" )غلاطية 
في المسيح، تسقط كل الحواجز التي أقامها الإنسان 

حواجز العِرق والجنس والمكان  —عبر تاريخه 
والمكانة. لا يعود الاختلاف سبباً للانقسام، بل يصبح 

لما في الثالوث القدوس. تنوعًا داخل الوحدة، مث
 فكل إنسان 



 

يجد مكانه في الجسد الواحد، وكل عضو يخدم الآخر 
 .بالمحبة التي توحّد الجميع

 :استعادة الصورة والعودة إلى الأصل
في المسيح وحده تُستعاد الصورة. الإنسان الذي 

تشتت قلبه عبر التاريخ يجد نفسه من جديد في وجه 
قط النجاة من العقوبة، ੣. فغاية الخلاص ليست ف

بل العودة إلى الشركة الأولى، إلى تلك الحياة التي 
 .تنبض حباً وتناغمًا وسلامًا

حين يحيا الإنسان في المسيح، يعود إلى ذاته 
خليقة على مثال الثالوث، تحيا بالحب،  —الحقيقية 

وفي الحب، ومن أجل الحب. وهكذا يُختَم التاريخ كما 
نسان، بل في وحدة المحبة الأبدية بدأ، لا في عزلة الإ
 .التي هي ੣ ذاته

 إيهاب �عان، كنيسة دسلدورف

 
 



 

 لغن دعويا يس� علي أثار ا

 ϻعندما نستعرض هذا الموضوع فيجب علينا أو
البحث في الكتاب المقدس عما هي أثار الغنم مما 

 وجب علينا ذكر اϵيات اϻتية:

 



 

نِي"+  بِر  عَى، أيَ نَ  نفَ سِي، تحُِبهُ͊  مَن   ياَ أخَ   أيَ نَ  ترَ 
بضُِ   عِن دَ  كَمُقنَع͉ةٍَ  أكَُونُ  أنَاَ لِمَاذاَ. الظ͉هِيرَةِ  عِن دَ  ترُ 
عاَنِ  حَابكَِ؟ قطُ   (7: 1 نش" )أصَ 

رُجِيفاَ النسَِّاءِ، بيَ نَ  ال جَمِيلةَُ  أيَت͉هَُا تعَ رِفِي لمَ   إِن  "+   خ 
عَي   ال غنَمَِ، آثاَرِ  عَلىَ  ."الر͊عَاةِ  مَسَاكِنِ  عِن دَ  اءَكِ جِدَ  وَار 

 (8: 1 نش)
وعندما نستعرض هذا الموضوع فيجب ان نتذكر 
من هم الذين تبعوا المسيح وساروا على اثار الغنم 
وكانوا يربضون عند الظهيرة وكيف ساروا على 

 اثار الغنم وأيضا كيف كانوا يرعون غنم رعيتهم.
لة Ϸمثلذلك سنجد طريق اثار الغنم في بعض من ا

ϵبائنا المعاصرين ومن منهم قد أكمل الطريق ونال 
درجة القداسة وأيضا بعضهم الذي يجب ان تعترف 
الكنيسة بمدي قداستهم وبذل حياتهم من اجل 

 رعيتهم.



 

فدعونا اϻن نتذكر بعضهم بالترتيب الزمني وليس 
 بدرجة الكهنوت.

 القديس اݢرشيذياكون حبيب جرجس+ 
نهضة التعليمية والروحية في وهو من أبرز رواد ال

الكنيسة القبطية اϻرثوذوكسية في القرن العشرين، 
وهو مؤسس مدارس اϻحد في صورتها الحديثة 

 والتي تعمل بها الكنيسة حتي وقتنا هذا. 
كان يزرع اϻيمان في اϷطفال والشباب بالتعليم 
اϻرثوذوكسي ليصبحوا قادة الكنيسة في المستقبل، 

بالتفان والتواضع حيث بدا كمعلم وتميزت خدمته 
وظل يعمل بتفان في التعليم واعداد اϷجيال بالرغم 
من عدم كونه ينعم بدرجة من درجات الكهنوت في 
البداية وهو ما يعكس السير في المسار الذي يخدم 

 الرعية.
 ومن أهم إنجازاته هي:



 

تأسيس مدارس اϻحد )التربية الكنسية( في مصر  -1
شرف علي وضع مناهج تعليمية م وأ 1900عام 

لمدارس اϻحد وأيضا تعليم اϷطفال والشباب بعقيدة 
 الكنيسة.

أحياء الكلية اϻكليريكية وهو كان من اول طϼبها  -2
م وتولي نظارتها من عام 1893منذ تأسست عام 

 م.1951م حتى نياحته عام 1918
 
الوعظ واعداد المعلمين وكان من أشهر الوعاظ  -3

وأنشاء جيل كامل من المعلمين والخدام في عصره 
 الذين تولوا قيادة الكنيسة ϻحقا.

 م1971 -م1902القديس البابا كيرلس السادس + 
وهو من أكبر امثلة اϷباء الذين عاشوا حياة النسك 

 والوحدة والزهد المطلق في حياتنا المعاصرة.



 

وكان قبل توليه البطريركية يمارس العبادة المنفردة 
ونة مهجورة لسنوات عديدة مما جعله امتداد في طاح

لتقليد قديسي الكنيسة اϻولي، وكان يطلق عليه" 
رجل الصϼة" ،فكرس حياته للصϼة والسهر وبعد 
توليه البطريركية مارس رعايته على طريق الراعي 
الصالح الذي يهتم بكل فرد من قطيعة، وكان يستقبل 

 يركز اϻϻف يوميا ويصلي ويقضي حاجاتهم ولم
على الوعظ الطويل، بل علي الخدمة الفعلية وهذا 
جوهر الراعي الصالح، وها نحن نعيش حتى وقتنا 
هذا في تذكر معجزاته الكثيرة في حبريته والمستمرة 

 حتى وقتنا هذا.
 – 1899أبونا المتنيح القمص ميخائيل أبراهيم + 

1975 
كانت حياته كلها صϼة حتى ان كان يذكر ابناءه 

 م على القرابين لفترات طويلة اثناء القداس.باϻس



 

عاش حياة البساطة وكان شعاره " رغيف عيش 
وهدمة خيش" مما يدل على عدم تعلقه بماديات العالم 

 والزهد المطلق.
كان له محبة ورعاية للقطيع، كان اب حنون جذب 

لحياة التوبة واϻعتراف حيث كان اليه الكثيرين 
يقضي اوقاتا كثيرة في تلقي اϻعترافات من الكثير 

 من أبائنا المعاصرين قي هذا الوقت.
كان يقدم مثال للتواضع في أصراره علي تقبيل يد 
من يسلم علية, حيث قال عنه البابا شنودة الثالث أنه 
سفير المسيح )شخص من أهل السماء( , لقد حسب 

ابوته الكهنوتية المتميزة بالصϼة والمحبة  من خϼل
وانكار الذات والتواضع مثل دعي أباء الكنيسة الي 
اϻحتفاظ برفاته في الكاتدرائية المرقسية بالعباسية 
بجوار جسد القديس مرقس الرسول وبعض من 

 اϷباء اϷساقفة.



 

أبونا المطران المتنيح اݞنبا اثناسيوس )مطران + 
 2000 – 1923ا( بني سويف وتوابعه

أقتفي اϻنبا اثناسيوس أثر المعلمين واϻباء القديسين 
في تركيزه علي التعليم وامتداده والحفاظ عليه داخل 

 الكنيسة.
أهتم بإنشاء دار للنشر والتوزيع وطباعة الكتب 
الطقسية ومناهج مدارس اϻحد وإصدار تفاسير 
للكتاب المقدس بهدف تغذية القطيع بالمعرفة 

 مة.السلي
وكانت خدمته تشمل الجانب اϻجتماعي 

 واϻقتصادي Ϸبناء اϷبرشية.
 

وكان من أبرز رواد الكنيسة المعاصرة في مجال 
التنمية اϻجتماعية حيث لقب " رائد التنمية 
اϻجتماعية في الكنيسة القبطية" , وهو من أسس 
مدارس للغات )أول مدرسة في صعيد مصر( أيمانا 



 

, س روحية فقط بل تعليمية أيضابان نهضة رعيته لي
ومع تولية كثير من المناصب الكنسية واϹدارية ) 

عضو مجلس الكنائس  –سكرتير المجمع المقدس 
العالمي ( ظل يسلك ويسير علي اثار النساك في 
حياة التواضع والزهد ومازالت مشاريعه التنموية 

 والتعليمية تعمل وتزدهر حتي وقتنا هذا.
القديس القمص بيشوي كامل    أبونا المتنيح+ 

1931 – 1979 
أقتدي ابونا بيشوي بالرسل ككارزين ورعاة للنفس 
واكد علي مبدا الخدمة الفردية التي تشمل رعاية 
القطيع بأكمله وأيضا كل من حولك وتقديم النبذات 

 الروحية.
عاش حياة البتولية هو  وزوجته لرغبتهما في حياة 

يس حياته للخدمة, كان الرهبنة مما يعكس زهده وتقد
مثاϻ حيا للعطاء والتواضع والبحث عن كل نفس 
في قطيع رعيته وهو كان يركز علي تعليمهم وتثبيت 



 

مبدا عϼقتهم بالمسيح )المسيح الطيب والكاهن 
اϻب( وهم من اصبحوا معلمين , نراه في عϼقته 
باϵباء الذين نشأوا وتتلمذوا علي تعاليمه ومدي 

حبة والتواضع التي كانوا يعيشونها ظهور حياة الم
معا , والتي انتشرت ثمارها علي يد أبونا القمص 
المتنيح أبونا لوقا سيداروس وانتشار خدمته بالمهجر 
وأيضا أبونا القمص تادرس يعقوب ملطي الذي ننعم 
بتعاليمه وكتبة الكنسية التي تعتبر من أهم مراجع 

 الكنيسة في وقتنا هذا.
ن امتداد الخدمة هو عمل رسولي وهذا يوضح لنا أ

 أقتفوا عليه ابائنا للحفاظ علي الرعية. 
+ أبونا المتنيح اݢسقف اݢنبا ميشائيل    تنيح 

2023223 
كان يعيش حياة الزهد والرهبنة وظل متمسكا 
بالتقاليد النسكية Ϸباء البرية في معيشة بسيطة 



 

وزاهدة داخل الدير الذي أنشاءه في المانيا متخليا 
 عن مظاهر العالم.

وكان يطلق علية " اϻسقف الراهب" , وهو من 
أسس دير اϻنبا انطونيوس العامر في المانيا وأيضا 
الكلية اϻكليريكية واصبح هذا الدير منارة وملجا 
للقطيع ليس فقط من هم من المانيا ولكن من كثير 
من الدول المجاورة التي كانوا يأتون لينعموا بالمحبة 

ء التفاني والرعاية اϻبوية والسهر علي كل و العطا
من يزور هذا الدير, والكل كان لديه نفس الشعور 

 ان هذا اϻب اϻسقف راعيا له منفردا وشخصيا.
كان رجل الصϼة بعمل القداسات اليومية التي 
يسبقها صϼة التسبحة وكان يتميز بالصمت العميق 

 لم.والهدوء وكان يعتبر نفسة غريب عن هذا العا
 

أبونا المعاصر اݢسقف اݢنبا امونيوس )اݢسقف + 
 الراهب المتوحد بوادي النطرون(



 

نحن ϻ نعرف عنه الكثير غير انه كان راعي 
Ϸبرشية اϷقصر في فترة من الزمن , ولكن ما نود 
ان نعرفه ونقتدي به هو انه فضل الرجوع الي حياة 

ها كالرهبنة والزهد والتوحد التي كان لفترة قد تر
 وترك حياة الرهبنة داخل الدير.

لكنه حاليا يعيش الرهبنة بنظام التوحد والبعد عن 
العالم الذي كان قد تركه عند دخوله الرهبنة وهذا 
يكفي لنا ليعطينا مثل حي للبحث عن طريق 

 الخϼص.
وأخيرا تعطينا هذه المنارات كيف نجد ونعرف 

يد ن السالطريق، طريق اثار الغنم الذين اقتدوا به م
المسيح وأيضا اϹباء الرسل التϼميذ واباء الكنيسة 

 القبطية اϻرثوذكسية العريقة علي مدي اϷجيال.
يا ليتنا نسلك ونتعلم وننمو ونعيش علي مثال هذه 
المنارات لنحافظ علي كنيستنا التي أعطتنا هذه 



 

اϻمثلة لحين أن نترك العالم ليكون لنا مكان 
 بجوارهم مع المسيح.

 
 ياكون  ميشيل بطرس، بوسطوند

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 دروس � ا�بة

 
 

 (2000-1962) بهنسامطران ب� سويف والأثناسيوس  اÚنبا



 

 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 



 

 
 
 

 



 

 النوتة ا�بلولة 

قصة سقوط المطران اϻنبا اثناسيوس في الترعة 
 اϹبراهيمية

ل بي سيدنا، وطلب مني رقم تليفون ذات يوم إتص
الدكتور موريس اسعد، فتعجبت وقلت له: يا سيدنا 
التليفون مكتوب في نوتة التليفونات بتاعتك، فرد 
عليا قائϼ: النوتة تبلت واϻرقام ضاعت، فقلت له، 

 كيف حدث هذا، فقال لي: 

أنا اول امس كنت رايح أصلي الصبح بدري في 
لعربية مع السائق باكرا قرية من القري، وركبت ا

جدا، ويكاد الظϼم باق، ونحن ذاهبون الي القرية 
في الطريق نعس السائق ونام لوهلة، فانحرفت 
السيارةً واخذت طريقها الي الترعة اϹبراهيمية، 
وسقطت في الترعة، فانتبه السائق ليجد ان السيارة 
سقطت في الترعة، قفز منها علي التو وأخذ 

ابويا في العربية!.. الحقوني يا  يصرخ: الحقوني!
ناس! فتجمع بعض المارة محاولين إخراجي من 



 

السيارةًً وانا كنت قد غطست في المياه، واخرجوني 
وانا مبلل بالمياه، وبعدها انقذوا السيارة، فجففت 
مϼبسي عند احد الجيران، وكانت السيارة بدات 

 يتشتغل، وانا شعرت ان البابا كيرلس هو الذي أنقذن
 من الغرق بعد ما أنا ناديته معاتبا إياه. 

ذهبنا الي القرية واشكر ௌ والبابا كيرلس انه 
 أعطاني فرصة ثانية للحياة. 

ولما علم بعض اϷصدقاء بالحادثة طلبوا مني تغيير 
السائق، ولكنني رفضت وبشدة ϻنه كان يتعب 
 معي، وما حدث كان نتيجة إرهاق وعمل مستمر. 

 حقيقي 

ا كان يفخر دائما انه تتلمذ علي يدي اثنين: سيدن
اϻرشيدياكون القديس حبيب جرجس والذي كان 
يدعوه دائما حبيب افندي جرجس، والقديس البابا 
كيرلس السادس الذي كان يعترف عنده منذ ايام 

 الطاحونة. 



 

بركة صلوات القديس حبيب جرجس والقديس البابا 
 ا أثناسيوسكيرلس السادس، وأبونا المطران اϻنب

 فلتكم مع جميعنا امين.

 �ال ذكري. د
 
 
 
 
 
 



 

 …عن اÛشياء ال� تبدو
 وÙ تُرى

 

في حياتنا اليومية، كثيرًا ما 
ننشغل بما هو ظاهر أمام 
الناس: المظهر، الكلمات، 
والطقوس التي اعتدناها داخل 
مهما بدت جميلة  –الكنيسة. غير أن بعض المظاهر 

اݠنسان وقلب قد تخفي وراءها مسافة بين  –
اݠيمان الحقيقي. فاݠيمان ليس مجرد ما يرُى، بل 
ما يسكن في الداخل ويصنع التغيير الحقيقي في 

.                                                   حياة صاحبه
التدين الشكلي هو أحد تلك المسافات الصامتة. 
يحدث حين يتحول اݠيمان إلى مظهر خارجي 

ولنا، لكنه ݢ يلمس أعماقنا. حين يرضي من ح

 



 

يصبح الهدف أن نبدو صالحين أكثر من أن نكون 
 لهم صورة التقوى»قريبين من ௌ. يقول الكتاب: 

 —( ٣:٥تيموثاوس  ٢« )ولكنهم منكرون قوتها
أي أن المظهر قد يكون صحيحًا، لكن الجوهر يخلو 

 .               من الروح

بل يتشكل تدريجياً من  هذا اݢنفصال ݢ يحدث فجأة،
تجارب الحياة والتربية والصور التي نحملها عن 
ௌ. فاݠنسان الذي لم يختبر المحبة قد يبحث عن 
قيمته في نظر اݜخرين، ومن يشعر بعدم اݞمان 
ربما يجد في المظهر الديني وسيلة للثبات، ومن 
يرى ௌ كدياّن قاس  قد يلتزم خوفاً ݢ حباً. ومع 

وقت، يصبح الشكل بديݣً عن العمق، ݞن مرور ال
المجتمع كثيرًا ما يصفقّ لما يرُى، بينما ௌ ينظر 

 .            إلى القلب

وݢ يقتصر أثر هذا اݢنفصال على النفس وحدها، 
بل يمتد إلى الجماعة واݠيمان العام. فحين تبهت 



 

حرارة العݣقة باۦ، يفقد اݠيمان قدرته على 
لعالم. الناس تتأثر بما نعيشه ݢ بما الشهادة في ا

نقوله، لذلك حين يسمعون كلمات بݣ روح أو يرون 
طقسًا بݣ حب، يشعرون بالمسافة بين الرسالة ومَن 

من أراد أن »يحملها. لذلك قال المسيح لتݣميذه: 
)مرقس « يكون فيكم أوݢً، فليكن للناس خادمًا

بل تذكير بأن الدعوة ليست للمظهر،  —( 10:44
 .    للخدمة والتواضع

 

الطريق ليس في رفض الشكل أو الطقوس، بل في 
أن نعيد إليها معناها اݞول: أن تكون وسيلة لقاء ݢ 
واجباً شكلياً. فالصݣة هي دعوة للحضور، والخدمة 
هي مشاركة في محبة ௌ، والطقوس هي لغة تعبرّ 
عن حياة حيةّ ݢ عن عادة متكررة. حين يستعيد 

ان جوهره، يصبح الشكل الخارجي شهادة اݠيم
 .                                  حقيقية لما في الداخل



 

وفي النهاية، ليست المشكلة أن تبدو الحياة الدينية 
منظمة أو منضبطة، بل أن تفقد دفء القلب 
وبساطة العݣقة مع ௌ. فاۦ ݢ يطلب الكمال 

يمان ݢ يقُاس الظاهري، بل الصدق الداخلي، ݞن اݠ
                      .بالعيون، بل بالمحبة التي ݢ ترُى ولكن تشُعر

وتنعكس هذه الحالة أيضًا على ممارساتنا الروحية 
وطقوسنا الكنسية. فحين يضعف الحضور الداخلي، 
هًا إلى إتقان الشكل  يصبح اݢهتمام اݞكبر موجڰ

الدقة  وترتيب المظاهر الخارجية، وكأن الجمال في
وحدها، ݢ في عمق العبادة. التنظيم والنظام أمران 
مقدّسان، لكن إن غابت عنهما حرارة الروح، تحوّل 
الطقس إلى مشهد جميل بݣ حياة، وصار السجود 

 ௌ»حركة جسد ݢ انحناءة قلب. قال الرب يسوع: 
و من يسجدون له فبالروح و الحق ينبغي ان 

                        .       (4:24)يوحنا « يسجدوا



 

وحين يغيب هذا السجود بالروح والحق، تفقد 
العبادة سكونها، وتعلو فيها اݞصوات أكثر من 
الصلوات، فنجد الهرجلة محلّ الخشوع، 
والضوضاء محلّ رهبة الحضور اݠلهي. فالعبادة 
الحقيقية ݢ تحتاج إلى إثارة حسّية، بل إلى قلب 

ن الكنيسة التي يعرف عظمة من يقف أمامه. إ
تمتلئ بالروح ݢ تزدحم باݞصوات، بل تفيض 
بالسݣم، ݞن حيث يحلّ ௌ، يسكن الصمت الممجد 

 .ݢ الصخب الفارغ

 مينا ساويرس 

كنيسة السيدة العذراء واÝنبا أنطونيوس 
 بوخولت

 

 



 

 نداأجداديا بشّروا شعب أيرل

 حذوه  هلّ  �ذو     فى القرن الرابع 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 



 

في السابع عشر من مارس كل عام يحتفل 
اݞيرلنديون، بل ومعهم مݣيين اݞمريكيين، بعيد 
القديس باترك، الذي ينُسب إليه أنه أدخل المسيحية 
إلى أيرلندا في القرن الخامس الميݣدي. غير أن 
صفحات التاريخ تشهد بأن القديس باترك لم يجد 

ة إليها سبع أيرلندا خالية من المسيحية، بل سبقه
من الرهبان اݞقباط في القرن الرابع، حملوا إليهم 

 .نور اݠنجيل وروح الرهبنة المصرية
لقد ظل اݞيرلنديون الكاثوليك قروناً طويلة 
يحافظون على مݣمح طقسية وروحية موروثة من 
آبائنا الرهبان، فكانوا يذكرون في المجمع السبعة 

ما يذكرون اݞنبا الرهبان اݞقباط الذين بشّروهم، ك
    .أنطونيوس أب الرهبان

ونقشوا على حجارة كنائسهم صور اݞنبا بوݢ 
واݞنبا أنطونيوس، وأنشأوا أديرتهم في أماكن 
نائية، وأطلقوا عليها اسم "الصحراء" تشبهًّا 



 

بصحراء مصر، رغم أن أيرلندا أرض خضراء 
 .غزيرة اݞمطار طوال العام

Coptic-Influence-on-early-Irish-Christianity.pdf 

ومن الشواهد العظيمة على التأثير القبطي في 
المسيحية اݞيرلندية مخطوطة "كتاب كلز" 
الشهيرة، وهي من أروع مخطوطات اݞناجيل في 
العالم، وقد نسُخت في القرن الثامن الميݣدي 
بروعة فنية مبهرة، على نهج المخطوطات القبطية 

أيقونة السيدة العذراء المزينّة. وإذا نظرت إلى 
والطفل يسوع فيها، تجدها مرسومة بروح الفن 
القبطي البيزنطي اݞرمني، شاهدةً على الجذور 
اݞولى التي حملها آباؤنا الرهبان إلى تلك البݣد 

 .البعيدة
وفي هذا المقال القصير أود أن أهُيب بزمݣئي 
الخدام أن نحاول أن نقلدّ أجدادنا القديسين في 

م الفائق في التبشير بالخݣص باسم يسوع حماسه



 

المسيح. ݢ شك أن رحلة السبعة الرهبان اݞقباط 
من اݞسكندرية إلى أيرلندا، قاطعين البحر اݞبيض 
المتوسط، عابرين مضيق جبل طارق إلى المحيط 
اݞطلسىي لم تكن سهلة أبدًا في ذلك الوقت، 

ائلة هوبالمقارنة نجد لدينا اليوم إمكانيات وتقنيات 
ومهارات عديدة، وݢ ينقصنا إݢّ اݠرادة واݠيمان 

 .بأن ௌ يعمل في ضعفنا
والحق يجب أن يقُال أن أديرتنا القبطية في شمال 
وجنوب ألمانيا قد جذبت عددًا من اݞلمان إلى 
كنيستنا القبطية فعݣً، غير أنّ الصورة العامة في 

 –ا في أوروبا وأمريكا وأسترالي –كنائس المهجر 
تكاد تكون واحدة: فإن اݠهتمام اݞكبر هو برعاية 

من الجهد   % 95المهاجرين اݞقباط.  أكثر من 
ه إلى خدمة ورعاية اݞقباط المهاجرين، نظرًا  يوُجڰ
لما لديهم من احتياجات كثيرة ومشاكل متراكمة، 

 .وهذا عمل رعوي مقدّس يستحقّ كل تقدير وثناء



 

هتمام بجذب اݞلمان إلى ولكن هذا أدّى إلى عدم اݢ 
كنيستنا. فعلى سبيل المثال فإن الكنيسة التي أنتمى 

لم تجذب إليها  1976إليها منذ تأسيسها في عام 
أي شخص ألماني على طوال نصف قرن، اللهم إݢّ 
من إضطرّ أن يصبح عضوًا في كنيستنا عن طريق 

  .الزواج من قبطي أو قبطية
م الغير المنهمكين، وهنا أود أن أهيب بإخوتى الخدا

بحكم وظيفتهم، في الرعاية الروحية للشعب أن 
يتبرعوا بشئ من وقتهم للعمل التبشيري. وليس 
المقصود بذلك أن نفعل مثل شهود يهوه ونطرق 
على أبواب المنازل ونقف للتبشير في اݞسواق 
وزوايا الشوارع (رغم أني أتمنى لو كانت لديّ 

أساليب أخرى  الشجاعة على ذلك)، ولكن هناك
للتبشير للخجولين أمثالي. وبإذن يسوع المسيح 
سيعطينا ௌ الجرأة والنجاح والنصرة، إذا خدمنا 
معاً بقلب  واحد، وقام كل واحد منا ولو بدور صغير 



 

فقط، كلّ حسب ميوله وإمكانياته، والوزنات التي 
 .إئتمنه ௌ عليها

باݠيمان والعمل المشترك، سنحقق النجاح في 
رسالتنا التبشيرية، وسنتمكن من مواصلة مشوار 

 . أجدادنا القديسين في نشر نور المسيح أينما كنا
قد يعتذر البعض مناّ عن العمل التبشيري، قائݣً: 
"اݞلمان عارفين كل حاجة وبيتكّلموا أحسن مننا، 
وݢ نستطيع إقناعهم بلغتنا اݞلمانية الضعيفة". هذا 

إذا كنا نود أن ندخل مع اݠعتذار سيكون مقبوݢً 
اݞلمان في مجادݢت ومباحثات ݢهوتية حول 
خݣفات عقائدية.  هذا بالتأكيد لم يفعله الرهبان 
اݞقباط السبعة الذين شقوا البحر إلى أيرلندا منذ 

سنة مضت.  أغلب الظن أنهم أبهروا  1700
اݞيرلندين بمحبتهم وبشاشتهم وخدمتهم 

الناس لهم، فقبلوا وقداستهم، ففتح ௌ قلوب 
 .شهادتهم بفرح



 

كذلك يجب أن ندرك أن الكنائس اݞلمانية الكبرى ݢ 
تشًغل نفسها اليوم مثلنا بالخݣفات الݣهوتية 
والطائفية والطقسية، ولكن بمشكلتهم الكبرى، أݢ 
وهي تقلصّ نسبىة المسيحية في ألمانيا إلى تحت 

، وإنفصال أكثر من نصف مليون  % 50خط ال 
سنوياً عن الكنيسة.  وحتى اݞعضاء الباقون  عضو

 .% 5ݢ يذهب منهم إلى الكنيسة أكثر من 
لكي أوضّح للقارئ جسامة محنة الكنائس الكبرى 
في المانيا أوُرد قصة حدثت اݞسابيع الماضية فقط: 
أسرتي تسكن في حي به نحوعشرة آݜف مسيحي 
إنجيلي. وحدث أن دعانا القس اݠنجيلي إلى قدّاس 

دقيقة فقط، فلبينا الدعوة، زوجتي وأنا.  30مدّته 
وكانت مفاجأة صادمة لنا أنه لم يكن في الكنيسة 
الكبيرة سوانا غير سيدة مسنةّ والكاهن فقط ݢ 

 غير! وفي
 



 

مرة تالية ذهبنا وكان هناك أربعة مصلين باݠضافة  
إلى والديّ القس العجزة، وزوجتى وأنا. وكان 

سنة.   85ر حوالي متوسط سن الشعب الحاض
وانتشر عرض الكنائس الخاوية للبيع في جميع 

 .أنحاء ألمانيا
ولهذا فأنا متأكد أن ألمانيا محتاجة إلى إعادة تبشير 
بالمسيح.  وإننا إذا لم نحرّك ساكنا وتركنا 
المسيحية في ألمانيا فريسة لݡلحاد والبوذية 
واݞديان اݞخرى فسوف ݢ يكون لنا نصيب في 

ௌ.  ݞنه كما كتب بولس الرسول: "إذ ملكوت 
الضرورة موضوعة علىٌ، فويل لي إن كنت ݢ 

(. فالمسألة ليست إختيارية كما 9: 16كو  1أبشٌر")
 .نظن أحياناً

وهنا يجب أن نصارح أنفسنا فإن معظم أوݢدنا من 
الجيل الثاني والثالث في المهجر محتاجين لنفس 

عن بقية اݞلمان الشيء، ݞنهم ݢ يختلفون كثيرًا 



 

فكرياً وإجتماعياً وسلوكياً. وبالتالي، فإن الكرازة 
التي نتحدث عنها هنا موجّهة أيضًا إلى هذه اݞجيال 
القبطية الجديدة الهشّة، المعرّضة للضياع إذا لم 
تجد غذاءً روحياً واضحًا ولغة تخاطبها وتناسب 

 .واقعها
ن يجتهد ولذا أودّ أن أناشد إخوتي وأحبتّي الخدّام أ

كلّ مناّ في أن يقتفي آثار أجدادنا القديسين، الذين 
نقلوا البشارة إلى أقاصي اݞرض بحماس  فائق 
وإيمان ݢ يتزعزع بنعمة ربنا يسوع المسيح.  فإنّ 
رحلة السبعة الرهبان اݞقباط من اݠسكندرية إلى 
أيرلندا، مجتازين البحر اݞبيض المتوسط، 

ى مياه اݞطلسي وعابرين مضيق جبل طارق إل
الهائجة، لم تكن هينّةً على اݠطݣق في ذلك الزمان.  
ومع ذلك قد أتمّوها بقوة ௌ وإرادته الصالحة.  فكم 
بالحري نحن اليوم، وقد مُنحنا إمكانيات وتقنيات 
ومهارات ݢ تقُارن بما كان متاحًا لهم!  لم يعد 



 

م مّ ينقصنا إݢ اݠرادة الصادقة واݠيمان بأن ௌ يت
 .عمله في ضعفنا

وبنعمة المسيح، إن عملنا بروح واحدة، وكان كلّ 
مناّ أميناً في الوزنات التي أودعها الرب بين يديه 
فإن ௌ سيمنحنا الجرأة والنجاح والنصرة، فقَاَلَ 
بڱ لِبوُلسَُ بِرُؤْياَ فيِ اللڰيْلِ: " ݢَ تخََفْ، بلَْ تكََلڰمْ  الرڰ

(. وباݠيمان والعمل 9:  18وَݢَ تسَْكُتْ") أع 
ثمرًا صالحًا في  –بإذن الرب  –المشترك سنبلغ 

الخدمة التبشيرية، وسنواصل رسالة آبائنا 
 .القديسين الذين حملوا نور المسيح إلى اݞمم

إن أساليب التبشير المقترحة في اݞسطر اݜتية ݢ 
تستهدف عامة الشعب اݞلماني، ذلك ݞن إمكانياتنا 

ا قليل، ولكنها تعتمد أساسًا على ضعيفة وعددن
التفاعل اݠجتماعي والروحي مع اݞالمان المحبين 
لنا ولكنيستنا، وأصدقاءأاوݢدنا وأحفادنا في 
الدراسة، وتقديم المعلومات عن كنيستنا وعن 



 

مفهومنا لطريق الخݣص بواسطة ربنا يسوع 
المسيح إبن ௌ الحى. واݞهم من تقديم المعلومات 

دم خدمات لݟلمان، نعمل معهم أعماݢً هو أن نق
حسنة فيمجدوا أبانا الذي في السموات، كما أوصانا 

 .رب المجد
 

أقدّم إليكم يا أحبائي بعض اقتراحات للوسائل الكرازية 
بت جدواها وفاعليتها على نطاق شخصي  التي جُرِّ

  : محدود طوال الستين سنة التي عشتها في ألمانيا
 نيستناتعريف اݞلمان بك .1

 البدء باݞلمان المهتمين بكنيستنا 1.1
هناك عدد ݢ بأس به من اݞلمان الذين يحبون 
كنيستنا ويبحثون عن معلومات عنها، بل إنهم 
يصلون إلينا قبل أن نسعى نحن إليهم. فهم يهتمون 
بكنيستنا وشعبنا ووطننا اݞصلي مصر، ويرغبون 
ا في معرفة المزيد عنها. وعندما يطرحون علين



 

أسئلة حول الكنيسة القبطية، كثيرًا ما ݢ نجد كتاباً 
أو مقاݢً مناسباً باللغة اݞلمانية يجيب تحديدًا عن 
تساؤݢتهم.  فنضُطَرّ للجوء إلى مراجع بديلة، تكون 
غالباً أكاديمية متخصصة في الݣهوت أو التاريخ 
الكنسي، وݢ تناسب القارئ العادي غير 

  .المتخصص
تنقصنا مواد كرازية مبسّطة باللغة  بعبارة أخرى:

اݞلمانية. ولذلك، يمكن التفكير في بعض الخطوات 
 : ولو بشكل مؤقتّ –لتغطية هذه الفجوة 

اݠهتمام باݞلمان الحاضرين في قداساتنا   1.1.1
 وصلواتنا

من المهم أن نستخدم اللغة اݞلمانية خݣل 
القداسات، وأن نشرح للضيوف اݞلمان الطقوس 

نسية التي نمارسها.  وݢ يكفي أن نسلمّهم الك
الخوݢجي اݞلماني ثم نتابع نحن الصݣة بالعربية 
والقبطية.  كما ݢ يغُني استخدام ال "بيمر" أو 



 

الشاشات، ݞن التركيز على الشاشة لساعتين أو 
أكثر مرهق ومشتتّ، وݢ يساعد على الصݣة 

ى أن الهادئة أو التأمل الروحي.  هذا باݠضافة إل
المصليّ اݞلماني يوجّه انتباهه أوݢً إلى ما يحدث 

 .داخل الهيكل والطقس الحي الممارَس أمامه
ويسُعدنا جدًا لو تفضّل نيافة أسقفنا المحبوب بإقامة 

 .قدّاس تعليمي باللغة اݞلمانية مرّة كل شهرين
تنظيم محاضرات ولقاءات تعرّف اݞلمان   1.1.2

 بكنيستنا
المحاضرات في كنائسنا أو في  يمكن إقامة هذه

كنائسهم، بهدف تقديم صورة واضحة عن تاريخ 
 . الكنيسة القبطية وإيمانها وروحانيتها

إقامة ندوات مشتركة مع الكنائس  1.1.3
الكاثوليكية واݠنجيلية  وخاصة الكنائس التي 
تستضيفنا ݠقامة قداساتنا في حال  عدم امتݣكنا 

ه الندوات مناقشة مبنى خاصًا. ويمكن خݣل هذ



 

موضوعات روحية ودينية مشتركة ومتفق عليها 
 .بين الكنائس

تنظيم سيمينارات باللغة اݞلمانية وذلك   1.1.4 
ليوم كامل أو يومين، تتضمّن محاضرات للتعريف 
بتاريخ الكنيسة القبطية، وعقيدتها، وطقوسها، 
وروحانيتها، وتاريخ الرهبنة والشهداء والقديسين 

م. ويمكن أن تتخللها أيضًا صلوات حتى اليو
  .وتراتيل ودراسة للكتاب المقدس

ترجمة الكتب والمقاݢت الهامة إلى   1.1.5 
اݞلمانية ويفُضّل التركيز على المواد ذات الطابع 
الكرازي، الموجّهة لݡنسان العادي غير 

 .المتخصص في الدراسات الݣهوتية والتاريخية
 

باللغة اݞلمانية  يمكن إنتاج أفݣم قصيرة  1.1.6
إرسالها عبر اݠنترنت لݟصدقاء اݞلمان، بهدف 



 

التعريف بكنيستنا وجذب المشاهد إلى محبة السيد 
 .المسيح والحياة معه وفقاً لوصاياه

 توعية الشباب اݞلماني بكنيستنا القبطية. 2  
  إعداد برنامج للتعريف بالكنيسة القبطية  2.1

ه ل  طݣب المدارس اݞلمانية، إعداد برنامج موجڰ
نرُسله إلى مُدرّسي مادة الدين في المدارس، 
ليقوموا باصطحاب فصولهم في أحد أيام اݞسبوع 
لزيارة كنيستنا، بحيث تحُتسب الزيارة كنشاط 

 .مدرسي رسمي
 : ويمكن أن يتضمن البرنامج العناصر التالية  

وإن أمكن، إقامة قداس تعليمي  صݣة طقسية(   +
 .(مختصر

محاضرة وحوار مفتوح للتعريف بالكنيسة    +
 . القبطية وإيمانها وتعليمها



 

تقديم تذكارات روحية للطݣب، مثل صلبان    +
 .جلدية وكتيبات تعريفية باݠيمان اݞرثوذكسي

 .صݣة ختامية لطلب بركة الرب للجميع   +
 تدريب شباب الكنيسة للمشاركة اݞكاديمية  2.2

طار حصص الدين بالمرحلة تدريب شبابنا في إ
الثانوية على تقديم محاضرات عن كنيستنا. وأيضا 
في الجامعات على إعداد وتقديم محاضرات وندوات 
تعريفية عن إيمان الكنيسة القبطية، وذلك ضمن 

بر واݠنجيليين والمتاحة عاݞنشطة الدينية للكاثوليك 
 . هيئة خدمات الطݣب في الجامعات اݞلمانية

ب شبابنا على المشاركة الفعاّلة في البرامج كما ندرّ 
القبطية الكرازية داخل المؤتمرين السنويين للكنيسة 
اݠنجيلية والكنيسة الكاثوليكية بألمانيا، اللذين 

 .يحضرهما عشرات اݜݢف من الشباب
  تنظيم رحݣت لزيارة اݜثار القبطية والفرعونية .3



 

دسة واݜثار تنظيم رحݣت لزيارة مسار العائلة المق
القبطية والفرعونية في مصر، بمشاركة شبابنا 

 : القبطي وأصدقائهم اݞلمان. ويمكن أن تشمل الرحلة
 خلوة روحية في أحد اݞديرة   +

فترة خدمة للمسنين أو المعوقين أو اݞيتام أو    +
 .حضانات اݞطفال في إحدى اݠيبارشيات
 ݣً، مع التعاونويتطلبّ ذلك تنظيمًا دقيقاً وإشرافاً كام

 .مع شركة سياحية قبطية موثوقة
 إعداد كاتيشزم عقيدي مختصر .4

إعداد دليل عقيدي( كاتيشزم( باللغة اݞلمانية في حدود  
صفحة، يقدّم خݣصة اݠيمان والتعليم القبطي،  50

ليكون مناسباً لشباب الجيل الثاني والثالث، وكذلك 
 .ݞصدقائنا من الشباب اݞلمان

 خاتمة
أيها اݞحباء، قد يتساءل البعض: هل يعدّ هذا تبشيرًا 
أم مجرد خدمات اجتماعية؟ والحق أنه يعني تقديم 



 

خدمات اجتماعية وثقافية نهدف من خݣلها، بروح 
المحبة، إلى تقديم بشارة الخݣص لكل من يشاركنا 
هذه اݞنشطة.  فالسيد المسيح له المجد لم يكتفِ بتعليم 

ضاهم، ثم علمّهم، ثم أشبعهم، الجموع، بل شفى مر
 .وباركهم، وصرفهم بسݣم واحدًا واحدًا

هذه مجرد اقتراحات متواضعة نضعها أمام محبتكم. 
اختاروا منها ما يناسبكم، وطوّروها، وأضيفوا ما 
ترونه نافعاً. ولنبدأ معاً بالصݣة، ولنجرب تنفيذ واحد 

 .منها كبداية مباركة
التي منحنا ௌ إياها:   ولنجندّ كل الطاقات والمواهب

من يجيد الكݣم والعرض، من يتقن الترجمة والكتابة، 
… من يعلمّ اݞلحان، من يصوّر ويعدّ مواد إعݣمية

 .فنعمة الرب ݢ تعُوز شباب كنيستنا المجتهد
 فلنسرع ما دام الوقت مُقصّرًا، ولنردد مع الرب يسوع

: 



 

علَةََ قلَِيلوُنَ.  فاَطْلبُوُا مِنْ إنِڰ الْحَصَادَ كَثِيرٌ وَلكِنڰ الْفَ « 
 (.2: 10رَبِّ الْحَصَادِ أنَْ يرُْسِلَ فعَلَةًَ إلِىَ حَصَادِهِ" )لو 

 
 إبراهم  فؤاد

 

 

 

 

 

 
 



 

كل يفس �نها ربنا يدبر توبة و�اة ل

دم ا�سمح

 
 

 .سامحني على تقصيري في كتابة المعجزات



 

لوب اݞس لكن ،في الحقيقة نشكر ௌ في معجزات كتير 
وبالتالي محتاجين نركز  ،ݢ يوضح قوة المعجزة لركيكا

ௌ في التعليق على المعجزات لكي يتمجد اسم.  

في  مع أحدي العائݣت حدثت خطيرة جدا في معجزة
 ݞن ،لكن الزوجة رافضة تقول اسمها أوروبا،

  .حساس جدا الموضوع

 اݞنبا توضح مدي درجة شفافيةوالمعجزة كبيرة أوي 
ومش  .وان فعݣ سر الرب لخائفيه ( ،2023ميشائيل )
 ويصلي علشان ،سيدنا كان بيعرف المشكله :كده وبس

الروح القدس يفصح له وبقوة ربنا  .المشكله تتحل
 .لحلا

 همل كانتكان في عائلة قبطية. و :والموضوع باختصار
السيدة  سيطرت علي زوجف .اخݣقها فاسده جارة

ي زسي عنيف وقا الزوج صبحأو صاحبة القصة.
ر نفسية الزوجه واݞطفال اݢبرياء ... دمّ ف ،فرعون

 في ألمانيا وسمعت الزوجة عن سيدنا اݢنبا ميشائيل
وفوجئت من خݣل كݣم سيدنا أنه كما  .ولجأت  إليه



 

ذي ماكان اݢنبا رويس زلوكان شايف تصرفات الزوج 
بيشوف الشماس لما بيحزن قلب المسيح ويدنس جسده 

المهم حاول سيدنا يرجعه عن  .بالخطية في الصوم
وكمان كان بيكابر  .لكن الزوج كان مبسوط بحاله .غلطه

 .وكانت ضيقة كبيرة ومالهاش حل .وينكر أنه بيغلط
وطمن  .ووضع اݢنبا ميشائيل المشكله على المذبح

وفعݣ الحل جاء من السماء )قرار بازالة  .الزوجة
 ل(العمارة وكل السكان تعزّ 

وعرفها  .لوا اݢ هذه اݢسره ا وعزّ كل السكان وافقو
ل ي ما قال فعݣ ربنا سهّ زو .السكن الجديد كام حجرة

وشكرت ربنا إن بصلوات  .وأوجد لهم سكن مناسب
سيدنا ربنا اوجد الحل المناسب علشان يبعد الجارة 

ربنا يدبر توبة ونجاة لكل نفس ثمنها دم  .الفاسده عنهم
نينوى وليونان ي مادبر توبة ونجاة ݞهل زالمسيح 

 .النبي خادمه
 من السيدة ناهد/عفيفة سليمان من فرنسا

 
 



 

 للقانبركة الزيت ا�قدس وماء ا

جزة بمعوافتنا السيدة عفيفة )ناهد( سليمان بفرنسا 
تمت مع أحدي بنات اݢنبا ميشائيل بتقول إن زوجها كان 

.                             في مصر وكان لݣسف تعامل مع سحره
ند ع في كريفلباخ وهي كانت في دير اݢنبا انطونيوس

وصلي لها واعطاها زيت مصلي وماء  ،اݢنبا ميشائيل
من الدير في نفس اليوم كانت  البيت ولما رجعت .اللقان

 ده من المكان قامتوبعدبن  حجرة الجلوس،قاعده في 
حاجة  .وفجأة سمعت صوت قوي  حجرة النوم،ودخلت 
دخلت في المطبخ ولم تجد أي وتجري راحت  .انكسرت

 .رسمت الصليب وشكرت ربنا ونامتف .حاجة مكسورة
ي ف وتاني يوم فوجئت بأن المكان اللي كانت جالسه فيه

اللي كانت فوق رأسها  لنجفة الثقيلةا حجرة الجلوس
استمرت جالسه في  كانت )يعني لو .مكسورةوواقعة 

 وقعت على لنجفةهذا المكان لدقيقة أخري كانت ا
 (.رأسها



 

ݢ تتخيل حضرتك كم كان اݢنبا ميشائيل اسقف متواضع 
معجزات دون أن  انايتشبه بالسيد المسيح يعمل مع

 ييربنا ينجّ  ،يرسم الصليب على أوݢده أن بمجرد ،طلبن
 .دتمجّ وي

 (λεκάνη - lekánē) "  *(صطلحًا م "تعُد كلمة "لقان
اء تعني "إنكنسياً ليتورجياً، وهي في اݞصل كلمة يونانية 

يستخدم في غسل اݞيدي أو اݞرجل بالماء". وقد أصبحت هذه 
الكلمة جزءًا ݢ يتجزأ من قاموس الكنيسة، حيث يسُتخدم هذا 
اݠناء بشكل خاص في صلوات تقديس المياه لغسل اݞيدي 

 ."واݞرجل في مناسبات معينة
 شرح صϼة اللقان | التعاليم الروحية في صلوات اللقان

وتجري صلوات اللقان ثݣث مرات في السنة في الغطاس  
واعتاد الشعب ان ياخذ  .وفي خميس العهد وفي عيد الرسل

معة من الكنيسة كمية من المياة المقدسة ويحتفظون بها في 
تستخدم لشفاء اݢمراض ، وبيوتهم كمياة مقدسة للشرب

 .رد الشياطينوط
 
 

 

https://www.coptickoogi.com/2019/01/2.html


 

 درس ¢ أهمية اåفتقاد

ً في قريته في  لما كان سامى )اݞنبا ميشائيل( خادما
هل كان يقوم إسبوعيا بعمل درس كتاب ݞ ،مصر

القرية البسطاء. وكان دائما قبل الدرس يجول بالقرية 
بعد عمله فى البنك )رئيس المقاصه الخارجية بالبنك 

عو الناس لحضور المركزي( ويطرق على اݞبواب ويد
درس الكتاب. فقال له أحد الرجال مرّه: "آسف، مش 
 ".ௌ فاضى." فقال له سامى: "ليه خير إن شاء

 رايح فاعتذر الرجل مرّة أخرى قائݣ: "ݢ. مفيش حاجة
 سارقين باببينى وبينك، انا وواحد صاحبى عشان، 

ورايحين نبيعه" )ملحوظة: تباع اݞبواب والشبابيك 
لجديدة والقديمة في اݞسواق الريفية الخشبية ا

المصرية(. فقال له سامى: " الباب بكام؟" قال له: " 
قرش." فأخرج سامى المبلغ  ٥٠قرش أو  ٣٠يجيله 

من جيبه وأعطاه للرجل وقال:" بسيطة، إتفضل فلوس 
 ،ونصلى ،وناخد بركتك في درس الكتاب ،الباب اهى



 

ادتنى  ما دام“ :" فرد الراجل وقال.وربنا يتصرف
 .هاجى معاك منين متقول ،الفلوس

انت  ح انت لوحدكرو .وقال لصاحبه: "خݣص 
  ك. أنا مش جاى معاك."لوحد

 .سامى يكمل إفتقاده لخراف الراعى الصالح راحو  

وجدوا عند بيت الراجل  ،بعد اݢنتهاء من اݢجتماع
دوشة جامده  ،اللى كان عنده الباب المسروق ،التانى

قالولهم أن صاحب الباب  ؟فية اية :سألواف .وزحمه
عرف مين اللى سرقه وجاب ناس وضربوا الراجل 
وخدوا منه الباب. فالراجل اللى كان مع استاذ سامى 

 "!ضرب معاهالوݢك كان زمانى ب ."انت انقذتنى :قاله
 

 رضا سÜمه �صر

 

 



 

 

 هجرأ²باط ا� نجاحلمثال 

 إممل جرجس مايكل
    من هو إميل جرجس مايكل ؟

إميل جرجس مايكل رجل أعمال 
أمريكي مصري اݞصل، هاجر مع 

عائلتة وهو في صغر السن من ضمن  
الجاليات القبطية التي هاجرت الي 

امريكا في الستينيات و أوئل 
 السبعنيات

تعلم في المداس والجامعات اݞمريكية  ثم تخرج من   
 جامعات مرموقة كـجامعة هارفارد

 وجامعة ستانفورد    
، في أحد «وحدة اݢبتكار الدفاعي»تم تكليفه بإدارة  

أبرز القرارات المفصلية ضمن إطار سياسة اݢبتكار 
العسكري للوݢيات المتحدة منذ إعادة هيكلة 

 )وزارة الحرب« البنتاغون»

 



 

وتم تعيين إميل مايكل وكيݣً  ٢٠١٧اݞميركية( عام في  
   للبحث والهندسة« البنتاغون»لـ
ع والسؤال المهم هو سؤال اݞستاذ ولب الموضو 

 في فديو: أبراهيم عيسى
updated claim -YT  -German  -30sec 16x9  -Scams  -Avast  -DE  -VerB  

  أݢ هو 
هل يمكن ݞميل جرجس مايكل لو كان في مصران يكون 

يسمى من المواقع الحساسة( في في موقع بارز ) ما 
 السياسة الفعلية  في مصر في اݞدارة والحكومة؟
وأجابة  السؤال كما جائت في فيديوا الحلقة يمكن 

تلخيصها في الحقائق والوقائع ݞضطهاد اݞقباط في 
مصر في فترات الرؤساء الذين حكموا مصر قبل وبعد 

تين اݞنقݣب العسكري والغاء النظام الملكى في نقط
   :أساسيين

(  يسيطر جماعة اݠخوان المسلمين  علي الفكر ١)
الشعبوى المصري ذلك منذ زمن تأسيس  علي يد حسن 

  البنا وهو مؤسس الكتاتب في الجوامع اݞسݣمية
 ١٩٢٨سنة

 (راجع )
Vgl:(1): https ://ar.wikipedia.org/wiki/ 

https://www.youtube.com/watch?v=rUOzMAI7J_A


 

 لتغيير ١٩٥٣( الذين قاموا من مجلس قيادة الثورة  ٢)
أستسناء  نظام الحكم إلى النظام الجمهوري كلهم بݣ

وفي الواقع  لم  ٠كانوا من جماعة اݠخوان المسلمين
يكن هناك اي اختݣف في الفكر الديني  بين اعضاء 
مجلس قيادة الثورة وبين جماعة اݞخوان المسلمين 

واتباع حسن البنا التي تمركزت في اݞزهر  و اݞختݣف 
 يݣء للسلطة المطلقة لقيادة لمصركان فقط في اݢست

والرؤساء الذين حكموا مصر بعد الغاء النظام الملكى هم 
     كاݞتي

تقرب وتعامل  مع جماعة اݠخوان  :محمد نجيب -١
المسلمين ولكنة حكم مصر لمدة قصيره جدا  وقدم 

بسب  ١٩٥٤فبراير  ٢٢محمد نجيب استقالته في 
 س قيادة الثورةالصراع والخݣفات المستمرة مع مجل

https://ar.wikipedia.org/wiki/محمد_نجيب 

م ١٩٥٦) حكم مصر من يونيو  :جمال عبد الناصر -٢
 (١٩٧٠سبتمبر  -

ݞقباط  تدريجيا و ضدا وبداء يظهر التميز العنصري
واضحا من  رؤساء مصر الفعليين منذ قيام اݢنقݣب 

 العسكري الي اليوم



 

من جماعة اݞخوان جمال عبد الناصر وزمݟه كانوا 
 المسلمين، ولم يختلف معهم في

 ٠الفكرالديني ولكنه اراد السلطة المطلقة لنفسة 
ويمكن تلخيص التميز العنصري لݟقباط في فترة  :

 حكمة
اݞستيݣء علي اݢراضي الزراعية المملوكه لݟقباط  - 

 وتوزيعها علي المسلمين
كه وك الملواݞستيݣء وتأميم الشركات والمصانع والبن - 

 لليهود او من اݞقباط
أنشاء الجامعات والمعاهد والمدارس اݞزهرية خاصة 

 للمسلمين والتي ݞ يسمح لدخول
 اݞقباط المسيحيين فيها

 ( راجع )
 /https ://ar. wikipedia.org/wiki/ 

   جمال_عبد_الناصر
 -م ١٩٧٠محمد أنور السادات ) حكم من اكتوبر  -٣

 (١٩٨١اكتوبر 
 تأسس الفكر اݞخواني للسادات علي يد الشيخ أوݢ -

 عبدالحميد عباس في كتاب القرية



 

عدل الدستور الي ماسمي بدستور السادات وينص  -
علي ان الشريعة اݢسݣمية الـــــمصدر اݞساسى 

للتشريع للقانون المصري وقال عن نفسة أنة مسلم 
 ٠رئيس دولة مسلم

التي  ١٩٧٢اموتمت في عهدة كل احداث الخانكة ع -
 قتل فيها عدد من اݢقباط

التهميش اݞجتماعي لݟقباط الناتج عن التميز  -
 حكمة العنصري الممنهج في فترة

 ( راجع)
 https://ar.wikipedia.org/wiki  محمد_أنور_السادات

 -م ١٩٨١) حكم من اكتوبر  :محمد حسني مبارك -٣
 م ( ٢٠١١فبراير 

نان للسيطرة علي تعاون مع اݞخوان وترك لهم الع
 وسائل اݞعݣم ومفاصل الهيئات

 ٠والمؤاسسات الحكومية 
وفي عهدة حصلت التفجيرات اݞرهابية للكنائس القبطية 

 لكنيسة ٢٠١١كما حدث ذلك عام
 ٧٠قبطيا واصابة  ٢١ݞسكندرية وقتل االقديسين ب 

 .أخرون
 اثناء الحكم العسكرى بعد تنحى مبارك.



 

 ٣٢١دد  ما ݢ يقل عن قبطيا وكان ع ٢٨مقتل   -
قبطيا من المتظاهرين اݞقباط بجروح متفاوتة  ٣٢٩إلى

 ٢٠١١أكتوبر  ٩الخطورة.وقعت هذه اݞحداث في 
بالقرب من مبنى اݠذاعة والتلفزيون في القاهرة، 

وتعُرف باسم "مذبحة ماسبيرو". وتم ذلك  بالمدرعات 
العسكرية  التي قامت بدهس المتظاهرين، باݠضافة إلى 
استخدام الرصاص الحي. وݞ ننسي أن الرئيس الحالي 

عبد الفتاح السيسي كان يشغل منصب مدير إدارة 
المخابرات الحربية واݢستطݣع وقت وقوع أحداث 

 ماسبيرو
  

https://www.youtube.com/results?search_query 
 www.youtube.com/results?search_queryأحداث+ماسبيرو
 https://ar.wikipedia.org/wiki/wikأحداث_ماسبيرو

 أحداث ماسبيرو كما رواها شاهد عيان
https: //www.youtube.com/watch?v=vo38M_n2su 
https: //www.youtube.com/watch?v=taot-NhbSAI 

   https://ar.wikipedia.org/wiki/wikiأحداث_ماسبيرو

محمد محمد مرسي عيسى العياط ) حكم من يونيو  -٤
 م(٢٠١٣ي يوليو م إل٢٠١٢

كان عضوا أساسيا في جماعة اݞخوان المسلمين 
سة اواختير للترشيح  من المجلس العسكري اݞخواني لر

ية وكان من حزب الحريه و العداله و جماعة رالجمهو



 

اݠخوان المسلمين كمرشح احتياطى فى انتخابات رياسة 
 ٢٠١٢مصر سنة 

حماس كانت العݣقات بين اݠخوان المسلمين وحركة 
وثيقة لفترة طويلة. وخݣل محادثات مع قادة حماس في 
القاهرة بعد أسابيع فقط من أدائه اليمين الدستورية وعد 

مرسي بـ "اتخاذ التدابير الݣزمة لمساعدة  جماعة 
حماس اݞرهابية في قطاع غزة" وسهل لهم التحرك بݣ 

حدود في اݞراضي المصرية و سمح لهم ولݟرهابيين 
 علي كنائس اݞقباط بالهجمات

كنيسة ومؤسسة قبطية انتقاما  ٩٠وتم تدمير اكثر من  -
 لعزلة

 (راجع)
/https://arz.wikipedia.org/wiki/محمد_مرسى 

https://wikiped.fandom.com/ar/wiki/محمد_مرسي 

 
فترة عبد الفتاح سعيد حسين خليل السيسي ) حكم من  )

   حتي اليوم - ٢٠١٤يونيو 
ديسمبر  ١١ة القديس بطرس و بولس في تفجير كنيس -

الكنيسة البطرسية المݣصقة للكاتدرائية   ٢٠١٦
قبطيا داخل الكنيسة وكان  ٢٩المرقسية,  استشهاد 



 

حات  امعظمهم من النساء واݞطفال وايضا اصيب بجر
 ٣١خطيرة ما ݢيقل عن 

تفجير عند مدخل  الكاتدرائية المرقسية باݢسكندرية  -
 قبطيا وإصابة آخرين ١٧ين وقتل يوم أحد الشعان

وفي نفس اليوم وقع انفجار في كنيسة مار  ٤٨ 
جرجس في مدينة طنطا ونجم عن انفجار عبوة ناسفة 

 ٠آخرين ٧٦شخصًا وإصابة  ٢٩شديدة اݢنفجار وقتل 
وقع هجومان إرهابيان على المسيحيين اݞقباط في 

 ةطريقهم لزيارة دير اݞنبا صموئيل المعترف في محافظ
 ٢٠١٨ونوفمبر  ٢٠١٧المنيا، وذلك في مايو

هاجم مسلحون ملثمون  ٢٠١٧مايو  ٢٦هجوم -
يرتدون زياً عسكرياً رحلة من اݞقباط في طريق زيارة 

لدير اݞنبا صموئيل المعترف في الصحراء الغربية وقتل 
آخرين وذلك  ٢٥أطفال وإصابة  ١٠قبطيا منهم  ٢٩

 ٠أكبر ௌوسط  صيحات 
الذي استهدف أݞرهابيون  ٢٠١٨بر نوفم ٢هجوم 

المسلحون حافلتين صغيرتين كانتا تقلّ أقباطًا عائدين 
أشخاص  ٧من زيارة الدير وأسفر الهجوم عن مقتل 

 آخرين ١٩وإصابة 



 

 ٢٩هجوم على كنيسة مار مينا في حلوان  يوم الجمعة 
 ٩و أسفر الهجوم عن استشهاد  ٢٠١٧ديسمبر 
 آخرين ٥وإصابة 

ئفي تحدث، خاصة في صعيد مصر العنف الطا -
والمناطق الريفية،ولقد وثقت المبادرة المصرية للحقوق 

حالة اعتداء طائفي في محافظة المنيا  ٧٧الشخصية 
 ٢٠١٦و  ٢٠١١وحدها بين عامي 

 
    التمييز المجتمعي والطائفي

اݠفݣت من العقاب واݞستغناء عن القانون المدني  -
 فيةبحجة التحكيم لݣحكام  العر

عمليات الخطف والتحول القسري المستمرة   والتي ݢ  -
تزال حتي اليوم  حاݢت اختطاف النساء والفتيات 

القبطيات وإجبارهن على اعتناق اݠسݣم والزواج من 
 رجال مسلمين

   تفجيرات_أحد_السعف/https://ar.wikipedia.org/wiki (راجع)
 https: // www.eipr.org  راجع

https: // www.masrawy. 
com/news/news_various/details/2018/11 

https: // www. euromesco.net/news/7-coptic-
christians-killed-in-an- attack-in-egypt 

     ar.wikipedia.org/wiki/. حادث_كنيسة_مارمينا 



 

 /والحل-المشكلة-مصر-في-اݞقباط 
https://www.copticsolidarity.org/2018/01/15/ 

 /والحل-المشكلة-مصر-في-اݞقباط

 وتلخص التعليقات الموجودة علي الفديوا كاݞتي
معظم المتفقين لرأي اݞستاذ ابراهيم عيسى من أقباط   -

 المهجر ومنها تعليق اݞستاذ ميݣد خليل
 ( @miladkhalil305 ): 

جميعنا عانينا من التمييز الدينى العنصري الوظيفى  " 
 :ݢسݣميه ونصها التالىبدعم من الشريعه ا

، تلك الكلمات "أولى اݞمر ݢيكونوا من الكافرين"
العنصريه حرمتنى من إمتيازات كثيره في أثناء حياتى 

 "العمليه وحتى خݣل تأديتى للخدمه العسكريه
عدد قليل من اݞقباط  ربما ليسوا من أقباط المهجر أو  -

راهيم اݞستاذ اب   حديثى الهجرة ݞ يتفقون مع رأى
 عيسى

 
وايضا عدد قليل من اݞقباط يتبعون سياسة الحياد  -

السلبي بمعني غير متفق مع أبراهيم عيسى في الرأى  
 ٠ولكن متفقوا معه في بعض النقط

هي المصدر  ١٩٧٠ومبادئ الشريعة اݞسݣمية منذ عام 
 الرئيسي للتشريع في مصر تعتبر



 

ن لة )أى أالنصوص القرأنية قطعية الثبوت  قطعية الدݢ
النص  القرأني ݢ يحتمل إݢ معنى واحدًا فقط، وݢ يمكن 

 فهمه على بمعنيين وݢ يقبل التأويل (
 ٣و"النص القرأني" حسب سورة آل عمران سورة رقم 

 :يقول ٢٨أني آوالنص القر
ݢڰ يتَڰخِذِ الْمُؤْمِنوُنَ الْكَافِرِينَ أوَْلِياَء مِن دُونِ الْمُؤْمِنيِنَ "

ِ فيِ شَيْء  إِݢڰ أنَ تتَڰقوُاْ مِنْهُمْ وَمَن يَ  فْعلَْ ذَلِكَ فلَيَْسَ مِنَ စڰ
ِ الْمَصِيرُ  ُ نفَْسَهُ وَإِلىَ စڰ رُكُمُ စڰ  تقُاَةً وَيحَُذِّ

 .wwwالدݢلة-قطعي-الثبوت-قطعي-القرآن-معنى 
islamweb.net/ar/fatwa/50153 

قاً لـ المادة الثانية من و طالما ان مبادئ الشريعة اݞسݣمية  وف 
الدستور المصري الحالي المصدر الرئيسي للتشريع في مصر 

   لن يتغير وضع اݞقباط في مصر بتغير الرؤساء
 أ/ �ال بطرس 

 
 
 

 



 

 سيلفانا عاطف

 
سم سيلفانا يتردد كثيرًا هذه اݞيام على وسائل إ

التواصل اݢجتماعي في مصر وبين أقباط المهجر، 
تحمله قضيتها من ألم  وحزن  عميقين، لما 

وإحساس  صارخ بعدم العدل واݢنحياز ضد أقباط 
هذه القضية ليست حالة فردية، . مصر في وطنهم

بل واحدة من مئات حاݢت الفتيات القبطيات الݣتي 
يختفين سنوياً في مصر، حيث تكتشف أسرهن 
ݢحقاً أنهن وقعن ضحايا شبكات منظمة تقوم 

عبر وسائل مختلفة. هذه الشبكات باستدراجهن 



 

انتشرت منذ ثمانينيات القرن الماضي، وغالباً ما 
تنُسب إلى تيارات سلفية إسݣمية، بعضها ممول 
من دول الخليج العربي، وتحظى  بتغاض  أو دعم 
من أجهزة اݠدارة المصرية، بل وأحياناً من القضاء 
المصري، الذي يعتمد في مثل هذه القضايا على 

يعة اݠسݣمية، استنادًا إلى المادة الثانية من الشر
مبادئ »الدستور المصري التي تنص على أن 

 »الشريعة اݠسݣمية هي المصدر الرئيسي للتشريع

الفتاة المعنية قاصر، وتعاني من فرط الحركة 
وتشتت اݢنتباه وتأخر ذهني وضعف في التركيز. 

 يجب –نقݣً عن والدتها  –ووفقاً لتقارير اݞطباء 
  .معاملتها ذهنياً كطفلة في الثامنة من عمرها

اكتوبر  ٢٨اختفت البنت من وسط عائلتها يوم  ●
٢٠٢٥ 

تم عمل محضر من اݞم بقسم الشرطة بعد مرور  ●
 ٢٠٢٥اكتوبر  ٢٩ساعة علي إختفائها ، يوم  ٢٤



 

نوفمبر تم إتصال قسم الشرطة باݞم  ١يوم !!!! ●
  ݣمها، ليخبرها ان ابنتها اشهرت اس

اوضحت اݞم ان ابنتها قاصر و غير مسئولة عن 
تصرفاتها و ان هذا شيئ غير قانوني و لن يتم 

 .قبوله

ذهبت اݞم لقسم الشرطة لتري ابنتها لتفاجأ ان 
حليتها  سلبها منابنتها ترتدي النقاب كما تم 

الذهبية و تليفونها المحمول ، و عند سؤال البنت 
أخلعوها  ت فقط انهمكيف و من ألبسها هذا ، قال

البسوها هكذا في إحدي الغرف. ثم و مݣبسها 
بعد هذه  خرجت و هي مرتعبة و مسرعة 

 المواحهة.

هنا تم أخذها من أفراد اݞمن و لم يتم تسليمها 
  ، حسب وعد الشرطة.ݞسرتها



 

بطاقات الهوية لݟم  ت الشرطة في نفس اليوم أخد
 م يتم إرجاعهاو اݠبنة و التي كانت بحوزة اݞم ، ول

 .، و تم صرف اݞسرة دون ابنتهملهما

 ●  ذهبت اݞم مرة أخري  ٢٠٢٥نوفمبر  ٢يوم
تم تقديم أوراق لها  هناك . لقسم الشرطة

م ما ݢنها لم تعل و بعد رفضها التوقيع .لتوقيعها
، تم توجيهها للنيابة حيث من هو مكتوب فيها

  .المفترض ان تتسلم ابنتها

كان قد تم ن قسم الشرطة م عند خروج اݞسرة
تحضير تجمهر كبير من الملتحين ، لترهيب اݞسرة 
علي مرأي و مسمع من اݞمن، مما اضطر اݞسرة 
لطلب التأمين حتي مبني النيابة،  و هو ما حدث ، 

ضد  حيث تم ايصالهم بعربات الشرطة لتأمينهم
  هجمات المتجمهرين الملتحين.

 ة حيث أخبر رئيسفي النيابة كانت المفاجأة المذهل
 ، في تصرف ليس"طردها" النيابة اݞم ان ابنتها تم



 

فقط غير مسئول و انما يستهين بعقلية الناس ، 
  .فقط ݞنهم بسطاء

إخراجها من يوجد شهود عيان ان البنت تم ولكن 
 لمتوعالنيابة في سيارة أحد ضباط المباحث  مبنى

 ياݞسرة انه تم تسليمها ݞسرة الخاطفين ، و الذ
  .يعمل أحد اݞشخاص بها كأمين شرطة

مع  أمام هذا التواطؤ الواضح و الصريح من اݞمن
من النيابة أيضا، ؤ، و المصيبة اݞكبر  المجرمين

  :أتوجه ببعض اݞسئلة المشروعة

أوݢ:  كيف تقول الشرطة ان البنت أشهرت اسݣمها 
 و هي قاصر؟

مبر نوف ٢ثانيا : لماذا لم يتم تسليم البنت يوم 
 مباشرة ݞهلها ؟

ثالثا: لماذا تم أخذ بطاقات الهوية من  اݞم ، و لماذا 
  لم يتم ارجاعها؟



 

رابعا: أين أقامت البنت منذ معرفة الشرطة بمكانها و 
حتي تاريخه؟  هل بمنزل أسرة مسلمة ، ݢ تربطها بها 

  أي عݣقة شرعية ؟

خامسا: ماذا فعلت الشرطة ضد التجمهر للترهيب الذي 
 دث؟؟ح

سادسا: لماذا التباطؤ في الحل؟ هل تريدون أخذ فرصة 
حتي تتم البنت السن القانوني ؟ مع العلم ان هذا غير 

 !قانوني في كل اݞحوال

سابعا: هل طلبت النيابة توقيع كشف طبيب شرعي علي 
الفتاة ، لمعرفة ما اذا كانت هناك جريمة اغتصاب 

قانوني ، و قاصرأم ݢ؟ أم تنتظرون حتي تتم السن ال
بالتالي يصبح اݞمر كأنه بالتراضي و ليس اغتصاب 

 قاصر دون السن؟؟

لم  ٢٠٢٥ديسمبر  ٢٩اليوم  وحتى كتابة هذه اݞسطر
من ݞسرتها ، و لم يتم معاقبة أي  إرجاع الفتاةيتم 

 المجرمين!!!
 مارى سرجة


